UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CURSO DE DOUTORADO INTEGRADO EM FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS GRADUACAO EM FILOSOFIA

INTERACAO ENTRE SENSACAO E RAZAO NO TEETETO
Uma teoria platonica da senso-percepgao

Ana Rafaella Pereira Melo

Joao Pessoa, 2017



ANA RAFAELLA PEREIRA MELO

INTERACAO ENTRE SENSACAO E RAZAO NO TEETETO

Uma teoria platonica da senso-percepcao

Tese apresentada ao curso de Pds-
Graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal da Paraiba, em cumprimento as
exigéncias para obtencdo do grau de
Doutor em Filosofia.

Orientador Dr. Iraquitan Caminha

Joao Pessoa, 2017



M528i Melo, Ana Rafaella Pereira.
Interacao entre sensacao e razao no Teeteto: uma teoria

platénica da senso-percepcao / Ana Rafaella Pereira Melo. -

Joao Pessoa, 2017.
194 f.:l. -

Orientador: Iraquitan Caminha.
Tese (Doutorado) - UFPB/ CCHL

1. Filosofia. 2. Teeteto. 3. Teoria Sensista.
4. Conhecimento. 5. Percepcao. I. Titulo.

UFPB/BC CDU: 1(043)




Ana Rafaella Percira Melo

INTERACAO ENTRE SENSACAO E RAZAO NO TEETETO
Uma teoria platénica da senso-percepgio

Tese apresentada como requisito parcial para a
obtengdo do titulo de Doutor pelo Programa
Integrado de Doutorado em

Filosofia (UFPB - UFPE - UFRN) da
Universidade Federal da Paraiba.

_ Comissdo Examinadora abaixo elencada:

~.
() b
.. W NS
_Prof. Dr. Iraquitan dg¢ Oliveiragaminha '
: Orientador regdeﬁte

Univepsidade Federal da Paraiba

.\_\. & C;:ﬂ-‘ \"‘
CM-{ ~——
[’rot. Dr. Anderson D 4rc Ferreira
Membro Interno
Universidade Federal da Paraiba

i
VIS

Prof. M \larcos %l"lm A

raujo Silva
Membro Externo
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte

Prof. Dr. Narbal de Marsillac
Membro Interno
Universidade Federal da Paraiba

Prof. Dr. Hugo Filgueira de Araujo
Membro Externo
Universidade Federal do Ceari

Jodo Pessoa, de de 2017.




RESUMO

A presente pesquisa tem como principais objetivos mostrar que had uma teoria sensista
desenvolvida por Platdo a partir do que ele considerou equivocado nas teses de pensadores
anteriores como Protdgoras e Heréclito, que eram consideradas enquanto verdades, trazendo
no Teeteto uma avaliacdo detalhada sobre aspectos da sensibilidade e do conhecimento. Essa
teoria sensista é apresentada e mantida no decorrer da obra, de maneira que podemos inclui-la
no processo em direcdo ao saber, que sera outro ponto importante na nossa investigacao.
Temos que, em um momento primeiro, mostrar a autenticidade da teoria sensista
desenvolvida no que chamaremos de Doutrina Secreta, para que posteriormente, no capitulo
final, encaixemos tal teoria no processo em diregdo ao saber. Desenvolvendo devidamente
esses dois pontos, concluiremos que a sensibilidade ndo pode ser descartada no processo
cognitivo necessario para se aproximar da verdade. Para isso, iremos dialogar diretamente
com a obra em questdo para salientarmos os devidos aspectos da teoria sensista da Doutrina
Secreta a fim de mostrar que a complexidade ali existente ndo é compativel com o
pensamento dos pensadores de nomeada. Aspectos detalhados, tais como os movimentos
lentos como poténcias do vir a ser, movimentos rapidos como formadores do par sensacdo
gualidade, momentaneidade da sensacdo, irrepetibilidade e particularidade evidentes em cada
uma delas serdo estudados de maneira a destacar a complexidade apresentada por Platéo
guando descrevia a natureza da sensibilidade. Tendo sido mostrada tal complexidade,
partiremos para os proprios pensadores de nomeada, a saber, Protagoras, Heréclito e
Parménides e os fragmentos de seus escritos que chegaram até nés, e avaliaremos o contetdo
neles inseridos para verificar se havia ali os aspectos apresentados por Platdo quando este
explicava a funcionalidade das coisas sensiveis. Nosso intuito nessa parte da pesquisa sera
mostrar que ndo havia nos pré-socraticos, investigacdo tdo complexa sobre a percepcdo e o0
saber. Com isso, estaremos prontos a concluir a primeira etapa da pesquisa, concedendo a
teoria sensista da Doutrina Secreta ao prdprio Platdo. Tendo obtido esse éxito, a pesquisa se
voltara para as fases do processo em direcdo ao saber, examinando nele a funcdo da aisthesis.
Aisthesis tera se refinado e se tornaré duas coisas distintas no processo, a saber, sensa¢do pura
e percepcdo, a partir da qual a segunda estd sempre acompanhada de discurso e,
consequentemente, julgamento, e isso se da devido a presenca da psyché nessa atividade. A
psyché se mostrara no Teeteto presente nas mais primitivas sensacdes e também responsavel
pelos mais elevados raciocinios, tendo comecado esses célculos e analises por meio dos
sentidos, progredindo de maneira a obter resultados simples como a brancura, o calor, e
também obtendo resultados mais complexos como o belo, o diferente, o igual, até que se
chegue a entidade, que é comum a tudo e assim se aproximara da verdade. Iremos sugerir uma
forma de saber que ndo é o das Formas, dado a auséncia destas na obra, e também nos
baseando em Franco Trabattoni, que nos oferece uma viséo diferenciada sobre a possibilidade
de haver trés tipos de conhecimento no pensamento de Platdo e um deles se trata exatamente
de um processo que comeca nas sensacoes, passa pela opinido e resulta em algo especialmente
articulado pela psyché. Avaliaremos a condicao de possibilidade desse tipo de conhecimento e
chegaremos a uma conclusdo que nos trard a seguinte situacdo: o homem, ndo podendo se
desfazer de todas as suas capacidades cognitivas, e isso inclui as sensacOes, estara apto a
conhecer ndo o infalivel saber, mas aquilo que mais se aproximara dele. As sensacdes,
conforme detalhada no Teeteto, e 0 pensamento séo juntos, ferramentas indispensaveis para
conhecer humano.

PALAVRAS-CHAVE: Teeteto, sensibilidade, teoria sensista, conhecimento, percepcao.



ABSTRACT

The main objectives of the actual research consist in showing that there is a sense theory
developed by Plato from what he considered mistaken in the theses of previous thinkers like
Protagoras and Heraclitus, that were considered like truths, bringing in the Theaetetus a
detailed evaluation on aspects of sensitivity and knowledge. This sense theory is presented
and maintained in the course of the work, so that we can include it in the process towards
knowledge, which will be another important point in our investigation. We must, at a first
moment, show the authenticity of the sensory theory developed in what we will call the Secret
Doctrine, so that later, in the final chapter, we fit such theory into the process toward
knowledge. By properly developing these two points, we will conclude that the sensibility can
not be discarded in the cognitive process necessary to approach the truth. For this, we will
dialogue directly with the work in question to emphasize the necessary aspects of the sense
theory of the Secret Doctrine in order to show that it’s complexity is not compatible with the
thinking of the nominee thinkers. Detailed aspects, such as slow movements as powers of
becoming, rapid movements as pair-formers, sensation quality, momentaneity of sensation,
unrepeatability and particularity evident in each of them will be studied in order to highlight
the complexity presented by Plato when describing nature of sensitivity. Having shown such
complexity, we shall set out for the appointee's own thinkers, namely Protagoras, Heraclitus
and Parmenides, and the fragments of his writings which have come down to us, and we shall
evaluate the content therein to see if there were the aspects presented by Plato when he
explained the functionality of sensible things. Our intention in this part of the research will be
to present that there was no such complex investigation of perception and knowledge in the
pre-socratics. With this, we will be ready to complete the first stage of the research, granting
the sense theory of the Secret Doctrine to Plato himself. Having achieved this success, the
research will turn to the phases of the process toward knowledge, examining in it the function
of aisthesis. Aisthesis will have refined and become two distinct things in the process, namely,
pure sensation and perception, from which the second is always accompanied by discourse
and consequently judgment, and this is due to the presence of psyché in this activity. The
psyché will be shown in the Theaetetus present in the most primitive sensations and also
responsible for the highest reasonings, having begun these calculations and analyzes through
the senses, progressing in such a way as to obtain simple results such as whiteness, heat, and
also obtaining more complex results Like the beautiful, the different, the equal, until the
reaching of entity, which is common to everything and thus will approach the truth. We will
suggest a way of knowing that it is not the Forms, given the absence of these in the work, and
also based on Franco Trabattoni, which offers us a different view on the possibility of there
being three types of knowledge in Plato's thinking and one of them is exactly a process that
begins with sensations, passes through the opinion and results in something especially
articulated by the psyché. We will evaluate the condition of possibility of this type of
knowledge and we will reach a conclusion that will bring us the following situation: man, not
being able to discard all his cognitive capacities, and this includes the sensations, will be able
to know not infallible knowledge, but what will come closest to it. The sensations, as detailed
in the Theaetetus, and thought are together, indispensable tools for knowing human.
KEYWORDS: Theaetetus, sensibility, sensory theory, knowledge, perception.



AGRADECIMENTOS

Muito especialmente, desejo agradecer ao meu orientador Prof. Doutor Iraquitan
Caminha pela disponibilidade, atencdo dispensada, paciéncia, dedicacdo e
profissionalismo. Toda a minha pds graduacdo sé foi possivel devido a sua indispensavel
ajuda e incentivo.

A minha familia, em particular, a0s meus pais e a minha irma.

A0s meus amigos que sempre acreditaram em mim.

Aos meus colegas de classe, pelos momentos de entusiasmo partilhados em conjunto.

A todos os demais que direta e indiretamente fizeram parte desse processo, membros
da coordenacdo da Pds Graduacdo em Filosofia, funcionarios e colaboradores que tornaram
possivel a existéncia dessa tese.

Muito obrigada a todos.



SUMARIO

INTRODUGAO. ...ttt sae s 10
1- ATEORIA DA SENSO-PERCEP(}AO NA DOUTRINA

SECRETA. ettt bbbttt 17
1.1 - Uma breve introduGao @0 TEELETO.......cccvevieeiicieiiee e 17
1.1.1 A delineacdo do Teeteto a partir do sofista Protagoras ..........c.ccccceeevrcrcnnnnnn 19

1.1.2 A teoria da senso-percepc¢do de Sécrates: 0 homem medida juntamente com

FIUXISITION c. v bbbttt b ettt et e bbb beabeane e 24
1.1.3 Breve delimitacdo do termo aiSthesiS..........cccovvveiieiiiieiice e 27
1.2 - A Teoria da senso-percepgdo na Doutrina Secreta..........ccocvvvvevveieeienencneenn 30
1.2.1 OS MOVIMENTOS IENTOS.......oiieiieiiiieii ettt e e e e 34
1.2.2 OS MOVIMENTOS FAPITOS. .....ccviirieiieeiecie et e e re e e e e ens 43
1.3 O Homem-medida N0 TEELELO........ccciueieieieriieieeieie e 50
2 - HERACLITO, PROTAGORAS E PARMENIDES: DOS FRAGMENTOS

ORIGINALS. ..t e et e e e st e e et e e et e e sneeeesnaeeennes 60
2.1 — Introducédo ao pensamento de Heraclito e Protagoras historico...................... 60
2.2 = HEIACHTO.......oiiieiieee ettt 62
2.2.1 Conhecimento na concepcao de Homero e Xendfanes...........c.ccocevevvrencnennne. 62

2.2.2 Os fragmentos de Heraclito de Efeso: 0 mundo de acordo com a lei do

[0 To 1TSS 67
2.2.3 Psyqué, 10g0S € NAtUIeZa IgNEQA.........c.ccveiieeiieeiecic e 70
2.2.4 L0QO0S, @lMa € COPNMIGAD. .....eeveeieiriesiieiesieeieee ettt ittt bbb 76
2.2.5 Cosmo, physis, logos e unidade dos OPOSTOS...........cccireerereieieie e 79
2.2.6 Tudo flui? O fluxo dito por Heraclito..............cccovveiieieiiciee e 81
2.2.7 Conclus@o: Heraclito € PIat80............cooveiiiiiiieiesceeeee e 82
2.3 — Protagoras de ADOEIA.........coeiiiiiiiiiieeeee et 84
2.3.1 DiSSOI 1OQO0I.....eiuiiieiieieie et 85
2.3.2 O fragmento do logoi mais forte € 0 mais fraco.........cccoeevivvevieiieccieccie e 89
2.3.3 O fragmento do homem medida.........cccccvvivieiiiiiic i 93
2.3.4 Breve especulac@o sobre Parmeénides..........ccccoveeieiiiieieiieiee e 95

2.3.5 Parménides e Protagoras: o homem é a medida de todas as coisas, até mesmo do

(o [U N = Lo I TSR 101



2.3.6 RelativisSmo em Protagoras.........ccooeiererieiiieieiesesie s e 106

2.4 - Retornando @ DOULFING SECIETA........cceiiiiiiieiierie it 109
3- INTERACAO ENTRE PSIQUE E AISTHESIS.......cccooeeveeeeeeeee e 122
3.1 - Sensacgdo enquanto primeiro estagio COgNItiVO..........cccevevereiereiieiieeeieiene, 122
3.1.2 HA diSCUIS0 NA @IStNESIS?......ccviiiieieiece e 130
3.1.3 Teoria sensista NA0 FEfULAA.........ccververiiiiieiee s 135
3.1.4 Sentir acompanhado de pensar: percepcado e alma..........cccccevvevveiviieseenenn, 143
3.2 — Opinido verdadeira acompanhada de explicacdo néo ¢ saber infalivel......... 151
3.2.1 O BANQUELE. ......eiuiiiieieeieitee it 162
BL2.2 FUON......eoeeieiee ettt 166
3.2.3 Alguns questionamentos releVantes...........cccocevveieivieviecc e 172
CONCLUSAOQ........iiirieiiie sttt 175

REFERENCIAS. ..o et e et e e e e e s e e e e s e e e er e en s 190



10

INTRODUCAO

A presente pesquisa visa esclarecer dois pontos importantes no pensamento de Platéo,
a partir do Teeteto, a saber, que ha na primeira parte do didlogo uma teoria sensista
apresentada em detalhes, que afirmamos ser prépria de Platdo e ndo refutada por ele no
decorrer da presente obra, dada a riqueza de detalhes e a complexidade que ndo é encontrada
em nenhum dos possiveis pensadores sugeridos pelos intérpretes para analise, e também néo
encontramos contra argumentos quando Socrates continua sua busca pela resposta sobre que é
conhecimento. O segundo ponto que também é de grande importancia nessa pesquisa diz
respeito ao fato de a sensibilidade atuar no processo em direcdo ao saber, de maneira que se 0
homem se desfizer disso, ndo serd capaz de conhecer algo. Trabalhando sobre o
desenvolvimento dos argumentos dessa primeira parte, o intuito geral da pesquisa é
exatamente desvelar a autenticidade da teoria da senso-percepcdo como sendo platonica e
reconhecendo a estrutura cognitiva que possibilita esse conhecimento enquanto sendo
composta pelo corpo e pela alma, num feixe continuo que resulta na apreenséo da verdade. O
homem, usufruindo de todas as suas capacidades cognitivas, a saber, dos sentidos ao intelecto,
se coloca num movimento reflexivo a partir do qual ndo € possivel desentender-se de
nenhuma de suas func@es, havendo, portanto, até que se chegue ao conhecimento verdadeiro,
uma anélise dos dados da senso-percepcdo guiada pela alma. A resposta para 0 que é 0
conhecimento pode ndo ter sido obtida por através das interlocugdes dessa obra, mas a
estrutura que leva até ele é devidamente esbocada. Nossa analise debruca-se sobre ela,
observando a relacdo entre a senso-percepcdo e a atividade da alma de analisar os dados que
recebe, até que conceba algo complexo e elevado, que muito se aproxime da verdade.

O Teeteto mostra que Platdo considera relevante discutir as formas de relativismo e
mobilismo que as doutrinas gregas defendem. Na literatura platbnica existe um debate que
permeia entre as questdes das teorias sensistas que séo discutidas no Teeteto e isso gira em
torno da hipotese de que Platdo edificou, ou ndo, uma teoria do conhecimento senso-
perceptivo e defendeu para si proprio uma tese que ele julgou suficiente para compreender
como € possivel (e se é) conhecer as coisas sensiveis. Francis M. Cornford (CORNFORD,
1957, p.48 ) deixa clara a sua posigéo: Platdo construiu sua tese sensista em cima daquilo que
ele pensou ser relevante na teoria mobilista heraclito-protagoreana, a partir da qual procurou
esgotar todas as andlises possiveis sobre a hipotese de que ndo pode haver conhecimento
verdadeiro quando se restringe a aisthesis. Também Marcelo Boeri (BOERI, 2007, p. 20)

defende que ndo ha como chegar ao conhecimento sendo baseando-se numa analise sensista.



11

E para Giovanni Casertano (CASERTANO, 2005, p 63-76.), 0 homem constitui-se numa
unidade, ndo ha dualidade corpo e alma no pensamento de Platdo e com isso, estariamos aptos
a dizer que ndo ha também atividade passiva nem no que concerne aos sentidos, pois sendo o
homem esta unidade, aquilo que abrange em sua totalidade é a alma e ela estd no comando
das mais simples e ordinérias sensagdes, fazendo delas atividades suas.

Platdo, por meio do entrelacamento do fluxismo ao relativismo de Protagoras,
estabelece um dialogo entre Parménides e Heraclito, construindo assim, uma teoria segundo
sua propria observacdo. Mas essa teoria € mantida para Platdo no decorrer das respostas de
Teeteto? Desde o inicio, se considerarmos que Platdo identifica movimentos lentos e
movimentos rapidos com alteracdo e deslocacdo respectivamente, entdo desde o principio da
Doutrina Secreta (156a) até a refutacdo da resposta de Teeteto (186e) o fluxismo € o mesmo.
O que Platdo constrdi, ele refuta enquanto conhecimento pelas razdes remetidas a essa
construcdo (que negam a possibilidade de ser e de discurso) e essa no¢do mais elaborada
sobre aisthesis é a que permeia o entendimento de sensacdo/percep¢do que aparece na maior
parte da obra, especialmente depois de 161a.

Desenvolveremos, no primeiro capitulo, uma delineacdo daquilo que se compreende
por aisthesis no Teeteto, para propormos qual o entendimento que se afigura decisivo para
abordarmos no nosso intento. Em seguida, faremos uma apresentacdo do contorno do Teeteto
fundamentado no que Platdo entendeu sobre a tese do homem-medida de Protagoras,
estabelecendo de que maneira essa discussdo é proveniente de Parménides. Passaremos a
expor o fluxismo da maneira como ele foi admitido enquanto base metafisica para tal
pensamento de Protagoras, remetendo as possiveis consequéncias da interpretacdo dada a ele
no dialogo. A partir dai, voltaremos nossa atencdo para a chamada Doutrina Secreta’, a partir
da qual Platdo desenvolvera as nog¢fes de movimentos enquanto geradores daquilo que é
sensivel, culminando na formacdo da qualidade e da sensagdo. Essa analise nos fornece o
entendimento suficiente para destacar de forma satisfatoria a autenticidade platénica de tal
doutrina em compara¢do com o conhecimento do pensamento de Heraclito, Protagoras e

Parménides historico que desenvolvemos no capitulo segundo. Ainda no primeiro capitulo,

1 . , 71
Entendemos como Doutrina Secreta o fragmento em que Sécrates comega uma andlise sobre o

funcionamento da sensibilidade, a partir da passagem 156a até 156c; o termo aparece da seguinte forma: “[...]
é das doutrinas secretas desses que vou te falar.” O termo por nés adotado se mantém no singular, pois
sempre que nos referimos a ela, estamos falando da teoria sensista que ali aparece e que sera o foco da teoria
gue permanece sem ser refutada e atribuiremos a Platdo. Algumas vezes, usaremos a abreviagdo DS para nos
referirmos a ela. Na Doutrina Secreta, a sensacdo se configura em uma unidade derivada da relagdo entre a
forca passiva e a forga ativa. Essa relagdo entre as duas forcas presentifica tudo aquilo que é agora, mostrando-
se como uma verdade relativa a cada percipiente.



12

forneceremos uma visdo mais aprofundada da interpretacdo do homem medida de Protégoras,
a fim de identificarmos se existe, de fato, uma formulacao platénica no entendimento de tudo
anteriormente abordado, que € a tese sensista do Teeteto.

No segundo capitulo apresentaremos de forma analitica o pensamento de Heréclito de
acordo com os seus fragmentos ordenados pelos intérpretes de maneira a dar coeréncia ao seu
conteudo, e com isso observamos que ja existia ai uma no¢éo rudimentar de psyché e esta era
considerada importante para a constru¢cdo do conhecimento. Heraclito fala de forma
enigmética sobre o logos a fim de identificd-lo como possibilidade do saber que existe
enquanto capacidade em todo homem, mas depende do bem pensar e sentir para que seja
adequadamente constituido. Veremos com detalhes a no¢do heracliteana de logos e como era
possivel o saber, inferindo dele a no¢do ontoldgica da multiplicidade na unidade de opostos e
a mudanca referente a sua natureza constitutiva, para que dai possamos questionar até onde
Platdo foi fiel ao seu pensamento e a partir de que momento o ateniense passou a refinar tal
teoria de acordo com seu préprio entendimento. O mesmo se fara com o pensamento de
Protagoras, na medida do possivel, dado que a maioria dos pensadores que sobre ele
escreveram se basearam nos ditos de Platdo, de Didgenes Laércio e Sexto Empirico, que
certamente tiraram suas compreensdes do sofista provenientes do proprio Platéo.

Falaremos inicialmente, no capitulo dois, sobre a amplitude do termo logos em
Heraclito. Este quer dizer, na maioria das interpretaces de seus fragmentos, uma forca que
rege a natureza, que determina o vir a ser de todas as coisas, embora também seja discurso.
Um discurso que, quando escutado devidamente, diz a verdade por trés de tudo o que ha.

A psyché em Heréclito é algo indefinido pelos intérpretes, pois alguns dizem que é um
sopro como dizia Homero, outros falam dela como um principio que abrange a inteligéncia.
Em um fragmento, ela é o centro para qual o que o homem sente se dirige. E no fragmento
dos barbaros, a alma parece exercer papel importante na linguagem.

Também trataremos sobre a physis e diremos que existem duas maneiras de sua
aparicdo: uma que se oculta e outra que se mostra (harmonia aparente e harmonia inaparente)
e a verdadeira escuta é aperceber-se dessa dualidade, pois ai habita a mudanca dos opostos.
Sobre o efésio, buscaremos a concluséo de que mesmo tendo tocado em questdes importantes
para a Doutrina Secreta, os elementos complexos que apontamos nessa teoria sensista ndo
aparece nos seus fragmentos, mesmo quando tentamos uma interpretacdo para além do que
encontramos neles.

Analisaremos os fragmentos de Protagoras que, ja adiantando aqui, apresenta-se

bastante similar ao entendimento de Platdo sobre o abderita. O fragmento dissoi logoi indica



13

que existem dois discursos possiveis para toda coisa e que devem ser utilizados de acordo
com o que for proporcionar o melhor, e isso é coerente com a defesa de Protagoras no Teeteto,
0 que tem também total relacdo com o fragmento do logos mais fraco e o logos mais forte. No
fragmento do homem medida, a verdade é aquela alcangada e dita pelo homem sobre as
coisas, podendo ser diferente para cada um, pois existem diferentes logoi. O relativismo de
Protagoras retratado no Teeteto é possivel de ser interpretado a partir de seus fragmentos
originais. O que ndo é tdo evidente é a énfase dada a percepcdo. Ainda sim, iremos procurar
definir que a tese sensista da Doutrina Secreta ndo apareceu nos fragmentos do abderita,
permanecendo ainda sem autoria contrariando o que foi mencionado na obra.

Além verificar que tais elementos da Doutrina Secreta ndo ocupam lugar nos dizeres
nem de Heraclito nem de Protagoras, verificaremos também que na época do efésio e do
abderita, os elementos da doutrina sensista ndo estavam em discusséo detalhada como aparece
em Platdo. Sdcrates trabalha, até certa parte do dialogo, com a nocdo de que uma percepcao
estd sempre ligada ao fato de se poder fazer um julgamento sobre algo, da maneira como seus
predecessores concebiam. O que acontece em 184b é a correcdo dessa concepgdo sobre
aisthesis, retirando dela a capacidade de realizar julgamentos: quem elabora essa tarefa é a
psyché.

A complexidade da teoria da Doutrina Secreta que abarca os movimentos lentos e
rapidos como formadores dos pares, 0s pares que se formam fora das coisas, no meio entre o
sentinte e a coisa, que se esvai N0 momento seguinte e que se torna outra sempre, nunca sendo
a mesma, essa teoria é inovadora e dissemos ser platonica, além de néo refutada por ele.

Valendo-nos dos argumentos de Cornford, Casertano e de Boeri, tendo em vistas que
Platdo elabora a partir da interpretacdo das teses heraclito-protagoreana, uma prépria teoria
da senso-percepcao, no terceiro capitulo debateremos sobre a questdo de como as coisas ai
conhecidas servem de degrau para o0 conhecimento, que se realiza por meio da avaliacdo
racional que a psyché executa por si mesma acerca das caracteristicas comuns que observa
existir entre as coisas de natureza sensivel e pondo-as em rela¢do. Existe um juizo reflexivo
sobre os dados sensiveis que nos possibilita pensar numa elaboracdo epistemoldgica que
incorpora aisthesis e alma (psyché) num sO0 movimento cognitivo em direcdo ao
conhecimento. Ainda que o dominio sensivel indique falta de clareza, é possivel organiza-lo
de acordo com parametros racionais, edificando uma constru¢do que faz interagir a alma
sobre 0 corpo em seus respectivos dominios. Em 185e, Teeteto chega a conclusdo de que a
alma investiga as coisas por si mesmas, coisas estas provenientes dos sentidos. E Socrates

confirma que a alma investiga umas coisas por si, e outras através dos 6rgaos do corpo. De



14

maneira elaborada, a alma faz célculos (analogysmata) e conhece as coisas que S&o
apreendidas pela percepcdo. Podemos ver claramente nesta passagem o ponto onde queremos
chegar quando dizemos que a alma investiga através dos sentidos, de modo que sem isso nédo
chegara ao saber. Desde a apresentacdo da tese do homem-medida de Protagoras em 152d,
Platdo j& argumenta utilizando palavras que incluem um processo linguistico de nomeacéo,
que requer a formulacédo de juizos de valor sobre os dados sensorios. Quando se percebe algo,
necessariamente ha de se obter uma noc¢édo sobre isso, dado que somos homens dotados de
logos. Como se explica a producéo dessa no¢ao?

Veremos que ha, na verdade, algumas formas problematicas de compreender o termo
aisthesis, mas que Platdo manifesta varias vezes o entendimento de que aisthesis esta
entrelacada com a necessidade de ndo poder ser separada de um nivel de julgamento, um
contetido proposicional, quando a alma € aquela que fundamenta essa atividade. Ele rearticula
a posicdo da aisthesis no decorrer da analise das respostas de Teeteto de maneira que essa
passa a ser considerada como parte da atividade reflexiva da alma em direcdo a entidade.
Debrucar-nos-emos sobre os fragmentos do Teeteto que remetem a atividade reflexiva da
alma, com o intuito de esclarecer quais 0s elementos da tese sensista que sdo mantidos por ele
no restante da busca pelo o que vem a ser conhecimento. Essa entidade comum a tudo e
outras formas como a diferenca, a unidade, dentre outras, sdo percebidas pela alma através das
sensacOes, atribuindo-se a percepcdo, propriedades definidas, iniciando a sucessdo de
atividades psiquicas envolvendo memoria, pensamento, opinido e reflexdo. E ai que a
percepcdo comeca a exercer uma fungdo importante na formacdo da opinido, sendo elas
inteiradas na atividade psiquica. Os dados sensiveis recebem ordem e essa ordem produz uma
marca na alma através da memoria.

Aisthesis sera compreendida, ao final de nossa pesquisa, como tendo dois momentos
importantes no caminho em direcdo ao saber. O primeiro e mais rudimentar é aquele que
apenas fornece ao homem a sensac¢do da qualidade, percebida por quaisquer dos sentidos. O
segundo, posterior a este, € 0 que requer uma proposicao sobre o dado sentido, pois ja ndo se
trata de um simples sentir, mas algo que esta exigindo uma tomada de consciéncia. Aqui ja
entrevemos a opinido sendo formada, um carater ja judicativo. Posterior a esses eventos,
havera a analise da alma por si mesma, que fara a partir desses dois momentos da aisthesis. A
alma estara trabalhando por si mesma, mas sobre os dados que tomou ciéncia devido a
aisthesis. E clara a passagem em que vemos Socrates dizer que a alma trabalha de dois
modos, um dentre as quais faz sozinha e outro que o faz por meio do corpo. Essas duas

analises tem resultados diferentes, um deles se aproximando mais da verdade, mas o outro,



15

que ndo esta tdo proximo assim dela, ndo pode ser descartado, pois se o for, impede que a
alma chegue a este degrau acima e mais proximo do conhecimento.

Socrates admite a percepcdo de unidade, semelhanca e outros entes através da
percepcdo, esta ja acompanhada de um certo juizo, e enfatiza ser a alma que se apercebe
disso. Pois a alma est& até mesmo nas mais rudimentares sensacGes. Mesmo ndo explicando a
natureza dessas entidades, observaremos que ele admite que a reflexdo sobre os dados
sensiveis como a moleza do que é mole, a dureza do que é duro (em referéncia ao que é
descrito na Doutrina Secreta) faz com que a alma se aperceba da entidade, 0 que é comum a
tudo. As reflexdes sobre as sensagdes definem o seu ser.

Dentro do pensamento de Platdo, ndo podemos determinar uma concluséo estabelecida
sobre o conhecimento. Traremos para essa pesquisa 0 debate levado a cabo por Franco
Trabattoni, a partir da qual, de acordo com eles, diremos que as sensacfes sdo importantes e
indispensaveis para o saber por que este ‘saber’ que o homem alcanca quando encarnado ndo
é infalivel: o saber das Formas, que ndo aparece explicitamente no Teeteto, s6 pode ser
alcancado por um ser imortal. Diante dessa posi¢do de Trabattoni, dialogaremos com as obras
O Banquete e Fédon, em que esperamos ser possivel observar passagens essenciais para a
tomada dessa posicdo. O Teeteto parece ser a obra em que isso se torna mais explicito, pois
sem as Formas, a pergunta sobre o que é o conhecimento ficou sem resposta, se quisermos
gue o conhecimento seja mesmo de ordem infalivel. Todas as tentativas aporéticas de resposta
estavam se restringindo a cogni¢Ges como a opinido verdadeira, que apenas se aproxima da
verdade e trabalha com as sensagfes. Estaria 0 homem fadado a nunca saber? Seria possivel
dizer que Platdo aponta para este caminho?

O Filésofo é claramente, na obra O Banquete, aguele que esta no meio entre a verdade
e a opinido, e esse estado ocorre porque ele busca a verdade, diferente dos ignorantes que nao
se apercebem que estdo diante de aparéncias, mas ndo apreendem de todo a realidade
superior, a verdade em si mesma, pois o0 corpo ndo lhe permite; seu pensamento, impossivel
de se desfazer daquilo que apreende por meio dos sentidos, pois é uma de suas ferramentas de
conhecer, impede o alcance do imortal.

N&o havendo a mencéo explicita das Formas nessa obra, ndo tendo se chegado a uma
resposta para o que € o saber, bem como a apari¢do de um possivel funcionamento cognitivo
gue esteja sempre envolvendo a sensibilidade, ndo ficara dificil dizer que 0 homem aparece
como que a prépria aporia no que concerne a conhecer e saber que conhece. Nenhuma das
coisas que Socrates examina no Teeteto € saber, certamente porque saber deve ser qualquer

coisa diferente dessas que foram examinadas, e 0 mais proximo dessa diferenca € a



16

infalibilidade e exatiddo que ele mesmo propde como caracteristica do saber em outras obras.
Assim sendo, o saber proposicional e dialético pode ser este que depende dos sentidos para se
chegar a compreensdo de elementos complexos, que sdo as formas mencionadas de unidade,
diferenga, dentre outras, e a entidade (ousian).

Embora ndo haja mengdo explicita das Formas no dialogo, existem pensadores que
acreditam haver sinais suficientes para indicar que Platdo ndo exclui essa teoria de forma
absoluta, fazendo possivel a hipotese de que a obra se destina a uma verificacdo de
conhecimento que ndo a envolva. Entre tais pensadores, temos Franco Trabattoni que oferece
uma visdo ampla sobre a epistemologia platbnica que é importante para a intencdo dessa
pesquisa. Juntamente com Trabattoni admitiremos que o Teeteto mostra que a especializacéo
da mente para a reflexdo, esta sobre as sensacdes, nos deixa perante uma Unica realidade. A
mente imobiliza o fluxo sensivel quando passa a dar a isso sentido que ndo seria possivel se
conhecimento fosse percep¢éo, fixando-o em nocdes inteligiveis, em pensamentos elaborados
sobre formas como diferenca, semelhanca, belo, bom, dentre outros. Mesmo ndo podendo
dizer que é sobre as Formas que se fala quando se trata dessas nocdes, elas sdo consideradas
na obra como mais proximas do ser, da entidade, logo, da verdade. E isso também ndo é muito
tradicional na interpretacdo do ateniense. Porém, ndo é de todo novidade e teremos o apoio de
alguns pensadores para empreitarmos nessa pesquisa e nessa possivel conclusdo que
inevitavelmente elimina a dualidade de ‘mundos’ platonico. Vamos as especulagdes primeiras
sobre a segunda resposta do Teeteto: conhecimento nada mais € do que sensacao/percepcao.
(151e)



17

1 A TEORIA DA SENSO PERCEPCAO NA DOUTRINA SECRETA

1.1 Uma breve introducéo ao Teeteto

No presente capitulo, iremos apresentar algumas noc6es basicas que se contornam ao
pensamento de Platdo, a saber, uma visdo geral sobre a cronologia de suas obras, uma viséo
também geral de como se reproduz o Teeteto, além de desenvolvermos um estudo detalhado
sobre os aspectos do que chamamos de teoria sensista de Platdo que se encontra no fragmento
da Doutrina Secreta, e todas as consequéncias dela para nosso objetivo principal. A teoria
sensista sera analisada em detalhes no que concerne ao funcionamento da aisthesis e seu
correlato mundo da sensibilidade. Ao final do capitulo, apresentaremos uma visao especifica
do fragmento do homem medida de Protadgoras sob o ponto de vista do Teeteto e do
entendimento de Platdo sobre esse pensamento. Comecemos com uma explanacdo geral sobre
a possivel ordem de suas obras.

O Teeteto pertence a uma tetralogia cujos outros trés membros sé&o o Parménides,
Sofista e o Politico, e isto é aceito em unanimidade pelos pesquisadores. Porém, ainda hd uma
especulacdo: esses dois Ultimos estdo, na maioria das vezes, inseridos no contexto dos
dialogos platénicos da velhice, quando o Teeteto é considerado cronologicamente um dialogo
da maturidade. Essa tetralogia, portanto, € baseada na continuidade do conteudo das obras,
mas ndo necessariamente em sua ordem cronoldgica. Proponho-me, nessa introducdo a
cronologia platdnica, a apresentar as condi¢des que tornam dificil estabelecer a ordem precisa
dos didlogos com o intuito de mera elucidacdo de algumas hipéteses existentes acerca do
tema, que é bastante polémico. A Unica posicdo que assumo nessa pesquisa € a da
identificacdo do Teeteto como pertinente a tetralogia, de acordo com os indicios demarcados
pelo préprio Platdo para que os dialogos sejam lidos incluidos numa proximidade de
contetdo, como veremos no decorrer deste topico.

A cronologia platénica é controversa e indefinida. H4 uma conflitante gama de
sugestdes acerca da insercdo de dados didlogos em dadas fases; as fases mais nomeadamente
conhecidas sdo chamadas de “didlogos da juventude”, “didlogos da fase intermediéria”,
“didlogos da maturidade” e “didlogos da velhice”, havendo mudancas no estabelecimento
definido de qual didlogo pertence a qual fase. Ha varias discussfes acerca da importancia de
estabelecer uma ordem na leitura das obras platonicas, apesar de ser um tanto complexo; e,

por exemplo, evidente que o inicio da construcdo de suas ideias filoséficas ndo pode ser



18

atribuido a obras de contetdos complexos, tais como As Leis, Parménides, Fedro ou A
Republica. Dai tiramos uma conclusdo aproximada, por através dos conteldos e sua
complexidade, do que pode pertencer ao comeco de sua construcdo e a fases mais avancadas
dela. Existem diélogos cujo significado das ideias desenvolvidas sdo de menor complexidade
e inclusive sdo também menores dos que os acima citados, o que € um forte indicador de que
eles pertencam a uma fase inicial de seu pensamento filoséfico. Existem também dialogos que
pressupdem o conhecimento de ideias desenvolvidas em outras de suas obras, 0 que também
indica que obras com essa caracteristica ndo podem ter sido escritas primeiro por Platdo. A
Apologia de Sdcrates, por exemplo, ndo requer prévio conhecimento para que se dé o seu
entendimento. J& o Sofista ndo.

Em 1867, Lewis Campbell, ao publicar suas versdes de O Politico e O Sofista
identificou algumas caracteristicas linguisticas peculiares que deram origem a estilometria,
uma nova maneira de andlise sobre a cronologia platénica. Na virada do século XX, o0s
estudos estilométricos derivados da descoberta de Campbell foram bem sucedidos em
identificar a cronologia platdnica em trés grupos, mas ndo obteve 0 mesmo sucesso ao tentar
identificar a ordem interna de cada grupo. Para precisar essa ordem interna, seria preciso que
houvesse mais detalhes dados por Platdo que remetesse uma obra a outra, mas isso apenas
ocorre com clareza e definicdo no que concerne a tetralogia Parménides, Teeteto, Sofista e
Politico. Consente-se, portanto, na maioria das vezes, que essa tetralogia foi escrita antes do
Filebo, Leis, e do Timeu, e depois do Menon, Crétilo, Fédon, Fedro, O Banquete, A
Republica, entre outros reconhecidos como dialogos médios.

Finalmente, a estilometria define que ha um grupo de didlogos, sendo essa hipotese
amplamente aceita pelos estudiosos de Platdo, que é caracterizado significativamente pela
intencdo platbnica de retratar o Socrates historico, através de sua maneira de interagir e
perguntar aos interlocutores, e também do tema principal discutido, que abrange sempre a
ética, moral e a maneira de como devem ser definidos os valores morais para a realizacéo de
uma vida bem vivida. As peculiaridades dessas obras remetem ao ponto a partir da qual revela
Socrates enquanto questionador de temas éticos, buscando definicdo de tais questfes. Esse
periodo, conhecido por periodo socréatico, pode ter sido escrito em seu periodo de juventude.
A partir de certo ponto, as obras platbnicas comegam a assumir outro carater, deixando de ser
evidéncia em suas obras a importancia de retratar o Sdcrates historico e ético, afirmando
aspectos metafisicos até entdo nunca mencionados por Sdcrates, ainda embora mantenha a
mesma personagem. Surgem, portanto, questionamentos novos e novas teorias, tais como a

imortalidade da alma, metodologias provenientes de matematicos, a existéncia e a importancia



19

das Formas, como o Belo, a Justica, Bondade e semelhantes, que os estudiosos de Platédo néo
consideram como sendo pertinentes ao Socrates histdrico, mas sim ideias criadas pelo proprio
Platdo. Depois dessa fase, a evolucdo do pensamento platonico, de acordo com a avaliacéo
estilométrica, se da em direcdo ao esclarecimento da teoria das Formas, aprimoramento dos
ideais de Justica, Beleza e Bem, notando-se ai um teor complexo na escrita do ateniense.

De acordo com Cornford (CORNFORD, 1957, p. 1), Platdo deixa claro que os
didlogos de um grupo? devem ser lidos na seguinte ordem: Parménides, Teeteto, Sofista e
Politico. O Teeteto alude ao encontro entre Sdcrates e Parménides (183e), assim como
descrito no Parménides. O encontro entre os dois ndo parece ter fundamentacéo histdrica, mas
¢ apenas uma ficcdo para a elaboracdo das ideias platdnicas ali referidas. No final do Teeteto,
encontramos um compromisso que € mantido no inicio do Sofista, e o Sofista comeca com
uma referéncia ao Politico. Assumiremos essa posicdo para falarmos do Teeteto nessa
pesquisa. Vamos ao dialogo.

1.1.1 A delineacéo do Teeteto a partir do sofista Protagoras

O Teeteto apresenta uma aparente negligéncia proposital® & teoria das Formas com
uma intencdo possivel: evidenciar a ineficacia do conhecimento limitado as capacidades
cognitivas dos mortais. Nos alicerces da teoria da senso-percepcdo descrita no Teeteto
encontram-se caracteristicas tanto heracliteanas como parmenidianas, a saber, o fluxismo e a
negacao da realidade do ser através da tese do homem medida.

Platdo vai tratar da possibilidade do conhecimento verdadeiro ser adquirido por meio
dos sentidos e nas aparéncias, e a resposta que encontrara sera a de que o conhecimento ali
questionado sera sempre falivel. Para Platdo, a sensibilidade é um degrau abaixo da atividade
psiquica e so é falsa enquanto impossivel de deter um ser fixo, pois considera o fluxismo de
Heréclito valido para o carater imediato e irrepetivel das sensacBes. Como tese vigente na
cultura grega de sua época, estava emergente a tese de Protagoras, um conhecido sofista, que
afirmava ser o homem a medida de todas as coisas, que as verdades eram para cada um da
maneira que aquele a percebia, e que podiam ser inclusive contrarias umas as outras. Nada
mais cabivel do que questionar tais teses para avaliar a possibilidade da verdade na realidade

do fluxo.

? Cornford n3o remete aqui ao grupo estabelecido pelas semelhangas estilométricas.

> A chamada Teoria das Formas n3o aparece explicitamente no Teeteto com detalhes e termos comumente
utilizados por Platdo em outras obras sobre o conhecimento. O Teeteto é considerado uma obra que ndo
menciona as Formas de forma clara.



20

Vamos apresentar a partir de agora, uma constru¢cdo do pensamento de Protagoras
delineado sobre o pensamento de Parménides, que remete a Filosofia de Platdo enquanto
fundamento para essa relacdo. Platdo traz Protagoras (tanto no Teeteto como no Protagoras)
como um sofista que, através do discurso, procurava ensinar aos homens uma verdade que se
fundamentava no que é melhor para cada um, e esse melhor se fundamentava na observagao
do sensivel.* O pensamento de Protagoras, em especifico o fragmento do homem medida, é
uma questdo central trazida e debatida com afinco no Teeteto e para isso se faz necessario
elucidar como ele é trabalhado por Platao.

Parménides foi o primeiro a postular a existéncia de um ser inabalavel, incorruptivel,
apreendido pelo pensamento, sendo acessivel apenas para aqueles cujo caminho € guiado

pelas Musas sapientissimas. A esse respeito afirma Santos:

Esse é caminho que, em se caminhando, ja se encontra imerso em Ser, pois ele é
(éstin) e sendo sempre, desde si, diz 0 que é impossivel de ser: 0 ndo-ser (mé einai).
Em B2 de seu Poema Peri Physeos, sentencia-se: “o primeiro, que é e portanto néo é
ndo ser, o outro, que ndo ¢ e portanto que é preciso ndo ser’2. Essa sentenga retrata 0
que € a verdade bem redonda, a verdade perfeita do Ser; sendo o oposto uma
impossibilidade necesséaria da prépria concepgao de Ser: se o Ser é, impossivel que
seja ndo-ser. Essa seria uma contrariedade do pensamento, posto que ele é: pensar e
ndo pensar, ser e ndo-ser. (SANTQOS, 2011, p 2.)

A outra via € a do ndo ser, que é incognoscivel ja que por ai nada é possivel conhecer
“pois ndo ¢ algo, mas antes a negagado de todo e qualquer algo”. (SANTOS, 2011, p 2.)

Porém, é nessa via, a do ndo ser, em que se fundamenta a tese do sofista Protagoras, de
acordo com Platdo, e que estabelece a identidade entre ser e aparecer, negando a
impossibilidade de ser dessa realidade postulada por Parménides, revertendo a busca pré-
socratica por uma justificativa cosmoldgica da existéncia por uma busca ética de como usar 0
discurso para estabelecer o critério da verdade. A relatividade da verdade se sobrepbe a

inabalavel estrutura parmenidiana de:

(...) quais s&o os Unicos caminhos de investigacdo que ha para pensar. Um, por um
lado, <para pensar que> “¢”, e que ndo ¢ possivel ndo ser; ¢ o caminho da persuasdo,

pois acompanha a verdade. Outro, por outro lado, < para pensar> que ndo “é¢”, e que
é necessario ndo ser; digo-te que esse caminho é completamente incognoscivel, pois

* salientando, essa é a visio de Platdo sobre Protagoras. O Protagoras histérico pode ndo ter tido a
preocupacdo de exaltar os sentidos como ferramenta de obtencdo de conhecimento, como veremos no
segundo capitulo dessa pesquisa, a partir do estudo sobre os fragmentos de Protdgoras que se baseia na obra
de Edward Schiappa.



21

ndo conheceras o que ndo ¢ (pois é impossivel) nem o enunciaras. (PARMENIDES,
2011, p. 226.)°

De acordo com Parménides, o caminho do que se pensa que nao é, que € o da opinido
dos mortais, nem enunciados sd@o emitidos. Ja& Protagoras dird o oposto: o critério para
estabelecé-la € o homem, pois este e sua condi¢do afetiva se tornam a medida de todas as
coisas. O caminho da verdade de Parménides é totalmente negado em sua esséncia, e 0
caminho do que ndo é assume para o0 abderita, uma posicdo ndo somente oposta a do eleata
como também a posi¢do mais importante para o conhecer humano.

Os dois extremos estdo postulados na pdlis. Para o Protagoras de Platdo, cada homem
possui dentro de si um universo que proporcionaré a ele uma percep¢ao do mundo de acordo
com suas afeccbes. Tendo sido produzida uma opinido, num dado momento, esta € nada mais
do que sua verdade. Para outro homem, entretanto, o seu universo pode proporciona-lo sobre
0 mMesmo assunto ou coisa, outra impressao, que estard de acordo com 0 seu universo de
afecgdes. E ainda, para um homem, sobre uma coisa Unica, pode ocorrer emissdo de opinides
diferentes em diferenciados momentos, pois assumindo a inconstancia do universo humano e
seu correspondente mundo da matéria, a verdade que, neste caso, € uma opinido, €
momentanea. O Unico carater fixo dessa verdade é o fato de que ela emerge do universo de
cada homem que pronunciara sua face. Ndo podemos entender a tese de Protadgoras aqui como
tendo enquanto resultado apenas uma realidade pertinente a cada homem que percebe, mas
também uma teoria que visa instituir a verdade daquilo que é percebido por cada um, com
delineacBes éticas para a escolha do melhor. Etica, ontologia e epistemologia constituem um
sO conjunto. O que aparece para um homem é verdade para ele e também é o que existe,
sendo o que ndo aparece para nenhum homem, nio existente.® Como também, apresentado na
defesa feita por SAcrates do préprio Protagoras, o homem deve ser considerado sabio quando
reconhece o que é benéfico e melhor.’

Entdo, toda sensacdo € sensacdo de algo e se foi possivel aparecer para alguém é
porque existe. Esse principio ontologico concede existéncia e ser para cada coisa que se
mostra a um individuo. Existirdo as sensagcdes sempre sendo sobre coisas reais e

necessariamente o discurso sobre ela proferido é verdadeiro, pois disse sobre ela o seu ser

® Os fragmentos de Parménides ser3o retirados exclusivamente da traduc3o feita por Nestor Luiz Cordero.
CORDERO, Nestor Luiz. Sendo, se é. Odysseus, Sdo Paulo, 2011.

® Platio é um dos intérpretes de Protagoras considerado como subjetivista radical, pois vé em sua tese do
homem medida a impossibilidade dos fatos, a inexisténcia da verdade e do conhecimento. (SCHIAPPA, 2003)

7 Essas consideracdes iniciais sobre a tese do homem medida sdo genéricas, pois apenas introdutodrias, e foram
elaboradas a partir de uma leitura superficial do Teeteto nossa.



22

para alguém. O que ocorre € que algumas opinides tém em vistas maiores beneficios do que
outras, fazendo do primeiro emissor mais sabio do que o segundo. Mas cada opinido, melhor
ou pior, ndo deixa de ser verdadeira. Tendo como ponto de partida a inversdo da teoria de
Parménides, colocando o ser na realidade onde tudo é vir a ser, Protadgoras visa a veracidade
do discurso, onde tudo o que é dito € sobre a apari¢do de coisas para as nossas afec¢des, visto
que o julgamento pessoal é a partir da afeccdo formadora do proprio homem. Para cada
homem ¢é verdadeiro aquilo que lhe afeta, tal como para cada polis deve ser verdadeiro aquilo
que a ela é tangivel e apropriado. Todo julgamento deve ser verdadeiro, porque ndo ha
julgamento sobre o que ndo é (PLATAO, Teeteto, 168c-e.). A opinido, de acordo com 0
sofista que Platdo apresenta na obra, faz parte do complexo sensorio.

Tudo isso pode ser compreendido a partir da primeira parte do Teeteto, onde Sécrates
articula a resposta do jovem Teeteto sobre o conhecimento com as teses fluxistas e a tese do
homem medida de Protdgoras. Teeteto, ao ser perguntado por Socrates sobre o que é
conhecimento, responde, em sua segunda tentativa, que conhecimento ndo € mais do que
percepcdo (ti estin epistémé e aisthesis)®. Conhecimento é aquilo de que se pode ter
sensacao/percepcdo. Tendo sido dito o que é o conhecimento, SAcrates remete essa resposta a
tese de Protagoras com o intuito de dizer o porqué de aisthesis ser conhecimento. Temos,
portanto, o que conhecimento é e porque ele assim o é. A defini¢cdo conta ainda com um
terceiro elemento: o do fluxismo de Heraclito que vai proporcionar a defini¢do o seu modo de
ser, ou seja, 0 seu como €. Entdo, conhecimento € percepcao porque o homem é a medida de
todas as coisas, de maneira que tudo estd sempre em movimento para cada representacdo
relativista.

Socrates atribuiu o relativismo a percepcdo ao comparar a resposta de Teeteto ao
postulado protagoreano. O que justifica sua relacdo pode ser o fato de que Sécrates (Platdo)
acredita que o fundamento da tese protagoreana € o contraponto ao pensamento do eleata,
ressaltando assim os sentidos como ferramenta exclusiva para a formagéo de conhecimento®.
Protagoras, na visdo de Platdo no Teeteto, ndo parece ter formulado uma nogdo mais
especifica sobre a capacidade cognitiva do homem, nos possibilitando crer que é possivel que
a Unica coisa levada em consideragdo para ele era o corpo fisico. Em seguida, Socrates

explica: “cada coisa é para mim do modo que a mim me parece; por outro lado, é para ti do

8 PLATAOQ, Teeteto, 151e.
° Aisthesis ja implicava conhecimento para os pensadores anteriores a Platdo. (FLAKSMAN, 2009) N&o havia
distin¢cdo entre capacidades cognitivas.



23

modo como a ti te parece” (152a)."° Aqui esta a chave da relacdo entre a tese protagoreana e a
resposta de Teeteto. A tese de Protdgoras estd entdo postulada sob as aparéncias, onde o
critério da verdade é estabelecido atraves da medida daquilo que aparece, embora phainetai
ndo apareca no fragmento de Protagoras que chegou até nds. O uso da palavra aisthesis nessa
passagem do Teeteto se refere exclusivamente a percepcdo de coisas externas, apesar do
termo significar muito mais, além de uma percepcéo simples de coisas.

Antes de entrar na Doutrina Secreta (156a), Sécrates postula o entendimento da
resposta de Teeteto enquanto sendo necessario que 0 que aparece para cada um, ja que
percepcdo é individual, é o que é para cada um, ou seja, uma realidade com seres, com coisas
que sdo, é formada para cada um que se apercebe da aparéncia. Para a aparéncia ainda ndo foi
estabelecido que ela é fundamentada no movimento. A tese de Protagoras, grosso modo e
para aqueles que nao sdo seus discipulos, subentende essa possibilidade de formagdo de uma
existéncia provida de seres, que constréi a percepcdo individual de cada homem,
fundamentado na possibilidade de haver nas coisas sensiveis propriedades opostas
(EMPIRICUS et al. apud CORNFORD, FRANCIS M. 1957.) que sdo sentidas pelo homem
de acordo com sua condigéo afetiva. Mas quando se comeca a contemplar a multiplicidade de
individuos e a multiplicidade que a partir deles se forma como um todo que da sentido a uma
aparicao no plano da senso-percepcao, se percebe que existem varios significados para uma e
mesma coisa, e sendo assim, é possivel que surja, a partir dessa possibilidade de mdltiplas
perspectivas sobre uma mesma coisa, a seguinte pergunta: qual delas realmente é verdadeira?
Pode-se dizer de alguma (realidade) que é? O que caracteriza, entdo, essa possibilidade
multipla de acepcOes sensoriais acerca do mundo? Partindo da observacdo de que essa
multiplicidade existe, pois um vento aparece no mesmo momento para um frio e para outro
homem, quente, conclui-se que nada é unidade, coisa, qualidade, algo (PLATAO, Teeteto,
154a e 157a-b).

E para fundamentar essa conclusdo, Socrates afirma a concepcdo da realidade
sensorial através de poetas e pensadores que tem o fluxo e 0 movimento na base da existéncia
das coisas. E porque as coisas sdo formadas através do movimento que essa multiplicidade de
aparicOes é possivel. Nao ha algo nelas, algo de fixo. Se houvesse, todas as percepcdes seriam
iguais ou alguma seria verdadeira e outra ndo. Mas ndo poderia ser o0 homem a causa de tantas
acepcOes diferenciadas, por possuirem eles uma mudanga ou uma estrutura cognitiva que

permitisse a cada um compreender o que é de diversas maneiras? Ndo € o homem que se

10 ¢ .~ .
SAcrates reconhece que ser e parecer/aparecer na visdo de Teeteto se confundem, chamando para elucidar
essa identificacdo a tese de Protagoras: as coisas sdo para mim conforme me aparecem.



24

apercebe de tudo como se fossem multiplos, quando na verdade as coisas sdo unas em si
mesmas? Qual seria o sentido de homem para Protdgoras? O homem é uma individualidade
mutante, pois é um agregado e sujeito a0 movimento, e no Teeteto, € um homem individual
(pelo menos no decorrer da segunda resposta). Restringindo a pesquisa apenas a elementos de
mesma natureza, sem recorrer a uma dimensdo possivel da cogni¢do ou entendimento do
homem para além disso, é necessario conceber tudo enquanto sendo gerado através de uma
mesma natureza. Se qualquer coisa fisica estd em movimento, entdo todas as coisas fisicas
também estdo em movimento; se 0 homem muda e por isso se apercebe diferentemente todo o
momento que percebe, entdo as coisas sobre as quais tem a percepgdo, por serem de natureza
do fluxo, também estdo sujeitos a0 movimento enguanto formadores de sua aparicdo
(PLATAO, Teeteto, 154a e 157a-b).

Entdo, Protagoras, no Teeteto, com a tese do homem medida, reforca a realidade da
geragdo, mutavel conforme variam as concepcles individuais de cada sujeito percipiente,
trazendo a verdade para esse universo, a partir da qual todas as opinides, baseadas nas
afeccdes, sdo verdadeiras, sejam ou ndo opostas entre si. Considerando essa teoria, Platdo se
aprofundara na resposta sobre o que é conhecimento, tendo enquanto hip6tese de que ele nada
mais € do que percepgao/sensacao.

Vamos agora comecar a detalhar a teoria sensista que ha no fragmento da Doutrina
Secreta, comecando por explicar a relacdo que existe no Teeteto entre o fluxismo de Heraclito

e a tese do homem medida de Protagoras.

1.1.2 A teoria da senso-percepcdo de Socrates: o homem medida juntamente com

fluxismo

A teoria da senso-percepcdo desenvolvida por Platdo no Teeteto inicia-se com a
interpretacdo das possibilidades existentes no fato de que o sopro do vento em si mesmo é
quente ou frio. A interpretacdo sugere duas possibilidades, a saber, que h& opostos compondo
0 vento, que aparecem na medida da condicdo afetiva do sujeito percipiente, e a segunda é a
de que ndo ha caracteristicas no vento, qualidades que o compunham, mas no movimento
onde esta inserido, surge na medida em que a coisa se encontra com o sentido (visao, olfato,
etc), se tornando a qualidade, um dado da senso-percepcao, ndo existente fora desse encontro.
A primeira caracteristica que surge para conceituar a teoria senso-perceptiva no dialogo sobre
0 evento do vento quente ou frio é a mutabilidade constante de todas as coisas, que nunca séo,

mas vado se tornando sempre, citando assim Heraclito, Empédocles, Protagoras, Homero e



25

Epicarmo. Tal como cada um se apercebe assim é provavel que o seja para cada um,
concedendo, portanto, a todas as coisas, 0 status de mutabilidade constante para qualquer
coisa que seja quente ou fria, leve ou pesada, etc. Conclui Socrates “(...) nada ¢é unidade, algo
ou qualidade” (PLATAO, Teeteto, 152d). Socrates comeca a fundamentar a ideia de que a
sensibilidade é em sua esséncia governada pelo movimento; os corpos, o fogo, a raga dos
seres vivos, tudo o mais de natureza fisica perpetua-se quando em movimento e deteriora-se
quando estagnado. Platdo aceita a existéncia dos opostos nas coisas sensiveis, alegando que
algo ndo pode aparecer pesado sem antes (ou depois) aparecer leve. Assim o € com tudo o
mais que possui carater de aparéncia de qualidade.

Um detalhe deve ser manifesto com relacdo a teoria dos opostos acima mencionada,
pois difere da sustentada por Socrates (Platdo) no Teeteto. Sexto Empirico atribui a Protagoras
o entendimento de que as coisas sdo ‘compostas’ por opostos“. Que no vento ha o quente e 0
frio, por exemplo. Comentadores (dentre eles, e 0 mais abordado para essa perspectiva na
presente pesquisa, Cornford) relevam a possibilidade de duas interpretacdes sobre a existéncia
do vento em si, sendo uma delas a de que no vento ndo ha qualidades que o definam por si, e a
outra que o vento é composto em sua natureza pelos contrarios. Platdo, através de Sécrates,
parece defender que néo existe nada como o quente ou o frio, a brancura, que néo tenha sido
formada ou apreendida por alguém, essas coisas se tornam por via da geracdo, ndo podendo
ser colocadas em alguma regido fora disso (PLATAO, Teeteto, 153e). O que ocorre é a
aparicdo dessa qualidade. Isso envolve um percipiente para 0 qual uma coisa sera percebida
para a realizacdo de sua possivel aparicdo. Restaria atribuir essa teoria a Protagoras, e assim
as coisas seriam'® ambos o0s opostos, elas coexistem na coisa. O percipiente nao
necessariamente deve estar presente para que essa composicao ocorra. Aquilo que aparece, de
acordo com a teoria dos opostos compreendida no Teeteto por Socrates, se forma no momento
de encontro entre uma percepcdo e uma coisa através do movimento e desaparece logo em

seguida. As qualidades como quente e frio ndo existem num sensivel alheio, mas passam a

! Sextus. Pyrr. Hyp. |, 218. ‘ Protagoras says that matters contains the underlying grounds of all appearances,
so that matter considered as independent can be all the things that appear to all.” (Protagoras diz que as
substdncias contém as bases subjacentes a todas as aparéncias, entdo aquela substdncia considerada
independente pode ser todas as coisas que aparecem para todos.)- Tradu¢do nossa. Todas as traducgdes do
inglés sdo traducgOes proprias. - Se Protagoras realmente assumiu essa compreensdo, as coisas fisicas existem
independente de qualquer percipiente. Calor e frio estdo nas coisas, juntamente com outros elementos que a
compdem. Cornford (2003) acredita que se essa possibilidade deve ser levada em conta no didlogo, ndo é a
posicdo sustentada por Platdo, atribuindo a Protagoras a ideia de que os opostos coexistem na coisa. Mas isso
também é controverso entre os intérpretes (SCHIAPPA, 2003).

2 sdo: expressdo inevitavel para a compreensdo do que estad sendo dito, porém ndo se encaixa na concepgdo
de existéncia fluxista de Herdclito. Para ele, nada é. Oscilando entre os opostos que estdo nas coisas, tudo vai
sempre mudando.



26

existir na medida em que séo percebidas, quando um ato da percepcéo ocorre®®. A teoria que
Socrates desenvolvera em seguida retira totalmente a possibilidade de existéncia das
qualidades opostas nos sensiveis em si mesmos e elimina as coisas extraordinarias proprias de
refutacdo que ele referira apds citar o quebra-cabeca do dado (CORNFORD, 1957, p. 44).
Devido a irremediavel mutabilidade da realidade (cuja alma também fora inserida em
153b para formular toda uma teoria cuja realidade é de fato fundamentada no movimento®),
como é possivel ao menos nomear algo se tudo estad sempre variando dentro dos opostos, seja
em si mesmo, seja para um percipiente? Voltando para a teoria de Protagoras, diremos,
portanto, que percep¢do é aquilo que esta sempre em processo de vir a ser, de se tornar. O
homem ¢é a medida daquilo que se torna. Platdo parece sugerir que seja substituido o “é” por

“tornar-se”. SOcrates parte para 0 exemplo da comparacdo entre 0s objetos que suscitam

qualidades contrarias sem ter sido a coisa acrescido ou diminuido nada. Afirma Platdo:

Toma um pequeno exemplo e saberas tudo o que quero. Imagina entdo, seis dados.
Se lhes compararmos quatro, dizemos que sdo mais que quatro, que sdo quatro e
uma metade; se comparares com doze, dirias que era menos, que era metade, e ndo
seria toleravel dizer de outro modo. Ou sera que tolerarias? (...) ‘Teeteto, ha alguma
maneira de uma coisa se tornar maior e mais numerosa, que ndo seja
aumentando?’(PLATAO. Teeteto, 154c)

Esse quebra-cabeca diz respeito ao fato de que ndo ha como mudar de estado se ndo
for acrescido ou diminuido (em se falando de numeros e tamanhos, que é o conteido do
quebra-cabeca que se segue) algo nele. A mudanca devera, dessa forma, ocorrer na coisa a
que foi acrescida ou diminuida. Mas ocorre que quando comparados os dados, no exemplo
citado por Socrates (154c), acontece uma mudanca em numero sem que tenha havido
acréscimo como deveria ocorrer. Se comparado a quatro dados, seis dados sdo mais. Se
comparado a doze dados, seis dados s&o menos. Mas aos seis dados nada foi retirado ou
acrescido. Ndo houve uma alteracdo no objeto, mas houve uma alteracdo na percepcéao, que
neste caso, é sempre relativa. Eis ai que surge o passo que conduz a elaborac¢do de uma teoria
senso-perceptiva que diga respeito ao surgimento de qualidades sem a necessidade de

alteracdo na coisa, pois na coisa, nada ha. Assim assevera Platdo:

13 Esse entendimento é dado por Platio a teoria de Protagoras, quando é mais provavel que o sofista
compreendesse as coisas em si mesmas como possuidoras das qualidades que aparecem para alguém
(Cornford. P. 35. Plato’s Theory of Knowledge).

' Sécrates desenvolve uma tese que assume como verdadeira toda ideia incluida no fluxismo, até mesmo a de
que todas as coisas que existem estdo em movimento. Mais para frente, estara refutando partes dessa teoria
gue ele aponta como contraditodria.



27

(...) neste ano sou maior que tu, que agora és jovem; depois serei menor, sem ter
diminuido de tamanho, por tu teres crescido. De fato, sou depois aquilo que nao era
antes, ndo me tendo tornado; pois, sem vir a ser, é impossivel que tenha sido, e, sem
ter perdido tamanho, ndo poderia tornar-me menor. Também milhares de milhares
de outros casos sdo assim, se admitirmos estas coisas. (...) Certamente que me
agradeceras se te ajudar a encontrar a verdade secreta do pensamento deste homem,
ou melhor, destes homens de nomeada? (PLATAO, Teeteto, 155c, d, e.)

Platdo ndo considera que haja na coisa uma independéncia que faca permanecer nela
mesma as qualidades, e que por acréscimo ou diminuicdo gerados na coisa, va fazer a
alteracdo da qualidade dela emergente. A dificuldade permanecerd apenas para aqueles que
acreditam que as qualidades residem nas coisas.

Dada essa delineacéo prévia sobre o contetido principal abordado por Socrates nessa
primeira parte do didlogo, estamos aptos a tratar com mais detalhes tudo o que foi acima
citado e iniciar o processo para pontuar 0 que € necessario para uma das questdes centrais
dessa pesquisa, que € a autoria platonica da teoria da senso-percepcdo. Platdo, por intermédio
de Sdcrates, reconstréi o fragmento do homem medida, tendo como base o fluxismo de
Heraclito e seus seguidores, descrevendo uma doutrina, uma resposta a pergunta ‘o que ¢
conhecimento’ que abrange a realidade da sensibilidade e a possibilidade que nela existe de
conhecer.

Passaremos agora para a analise do fragmento da Doutrina Secreta em seus
entendimentos subsequentes, antes especificando um pouco da traducdo do termo aisthesis,

bem como seu entendimento para essa pesquisa.

1.1.3 Breve delimitagdo do termo aisthesis

Teeteto da sua segunda resposta a pergunta ti estin espitémé como sendo epistémé
equivalente a aisthesis. Nessa época, o termo aisthesis costumava ser compreendido enquanto
uma percepc¢édo pelos sentidos, quando uma pessoa sente algo, e esse sentir era estritamente
caracterizado por um apreender, compreender algo instantaneamente (em 0posi¢do a ouvir
dizer, uma apreensao indireta, proveniente de terceiros). Dai concluimos que, a partir desse
entendimento, quando percebemos, nos tornamos cientes de algo. De acordo com Michael
Frede, a concepcdo de aisthesis da época anterior a Platdo ndo se fazia por intermédio de

nenhuma distingdo de capacidades cognitivas do homem. Ele afirma:

Parece que todos os casos de dar-se conta de algo sdo compreendidos e construidos
segundo o paradigma da visdo, exatamente porque ninguém vé diferenca radical



28

entre 0 modo como a mente capta e compreende algo e 0 modo como os olhos veem
algo. SupBe-se que ambos envolvem algum contato com o objeto, em virtude do
qual, através de um mecanismo desconhecido para nds, nos tornamos cientes dele.
(FREDE, 1987, p.4)

Dada a defini¢cdo completa proferida por Teeteto no passo 151e, envolvendo variados
termos para concluir conhecimento enquanto percep¢do, podemos supor que ele estava de
acordo com a concepcdo comum acerca da aisthesis acima mencionada, que envolve um ato
corpéreo e uma apreenso instantanea, em contraste com um ouvir dizer indireto®,

Aisthesis, também no pensamento de Platdo, é entendido também como o corpo em
sua totalidade, sensacdes, sentidos, emocdes, dores, prazeres, além do sentido que serd obtido
apos a analise do fragmento da Doutrina Secreta. No Teeteto, esse termo assume posicoes e
entendimentos bem diferenciados do ordinario uso e também de outros sentidos do termo no
pensamento do proprio Platdo. Entenderemos por sensacgéo, especificamente de acordo com a
totalidade do Teeteto, algo proveniente do encontro de um sentido do corpo e uma coisa
[externa] que se forma por causa desse contato. O termo é traduzido muitas vezes por
percepcao, como também por sensacao e observa-se uma diferenca entre a aplicagdo dos dois.
Queremos chegar ao entendimento de que sensacdo € aquilo que temos acerca de uma coisa
externa a nds, e percepc¢do enquanto sendo o resultado fisico, no corpo, de uma operacao que
também contém em si um processo judicativo acerca da sensacdo. No geral, esse sentido
estabelece uma relacdo entre um sujeito, que € um vivente provido de um corpo e de uma
alma, e um objeto que se encontra no exterior dele. Num primeiro momento da obra, aisthesis
incorpora ambos os entendimentos, sensacao e percepcdo, misturados e confusos, antes de

serem devidamente separados por Socrates. Para melhor fundamentacdo, cito Santos:

Uma chamada de atengdo para esta tradugdo do grego aisthésis. Por razdes que
adiante se tornardo claras, Platdo esté interessado em conferir um estatuto cognitivo
a sensibilidade. Qualquer das tradugdes — “sensagdo” ou “percepgdo” — respeita este
objetivo, mas requer duas observacdes. Primeira, 0 que se acha em causa €é a relagdo
entre um “percepcionador” (aisthanomentos) e o ‘“percepcionado” (aisthéton).
Segunda, que a sensacdo devera ser caracterizada como passividade. (SANTOS,
2008, p. 25)

15 . Y ~ . . .
Trabalharemos melhor os termos envolvidos nessa definicdo e a compreensdo de aisthesis no conhecimento
para os gregos antigos no segundo capitulo dessa pesquisa.



29

Entendamos que sensacdo € uma tradugdo caracterizada por passividade na medida em
que esta se delimita a sentir uma cor, mas ndo teria éxito em definir a cor ou a diferencia-la de
outra, ou qualquer outro tipo de inferéncia, pois a partir do momento que isso ocorre, ja
estaremos no ambito da percepcéo, que é diretamente relacionada com a atividade intelectiva.

Pode soar um pouco estranho essa nogdo, dado que nos dialogos anteriores Platdo
algumas vezes acentua a aisthesis como atividade exclusivamente passiva, sem relacdo direta
com a atividade psiquica. No Fédon, por exemplo, na primeira parte do dialogo, quando
Sécrates esta propondo uma Vvisdo negativa sobre o corpo e trata de numerar aquilo que
atrapalha a alma na aquisicdo do saber, tudo 0 que € proveniente do corpo, todo pathos e toda
aisthesis, aparece como indicativo de erro, perturbacdo e corrupcdo, e deve ser 0 mais que

possivel afastado da alma.

E isto s6 depois de se ter desembaracado 0 mais que possivel de sua vista, de seu
ouvido, e, numa palavra, de todo o seu corpo, ja que este é quem agita a alma e a
impede de adquiri a verdade e exercer o pensamento. Todas as vezes que estd em
contato com ela? (...) durante todo o tempo em que tivermos o corpo, e nossa alma
estiver misturada com essa coisa mé, jamais possuiremos completamente o objeto de
nossos desejos! (PLATAO, Fédon, 66 a-b)

No Teeteto, observamos uma mudanga na maneira como a percepgdo atua no processo
cognitivo, sendo esta considerada enquanto instrumento atraves da qual a alma pensara sobre
as coisas sensiveis para assim chegar a formas mais complexas do entendimento, pois por
meio do julgamento sobre as sensacOes, descobrird a entidade comum entre todas as coisas
(PLATAO, Teeteto, 185¢c-d).

Darei preferéncia ao termo traduzido enquanto percepcao a partir do momento em que
comegarei a entendé-la como o inicio do processo em que a alma ja participa por ser, no meu
ponto de vista, mais abrangente, dado que ja inclui o entendimento de que houve uma
sensacdo e esta € analisada, tendo sido ocorrida na relagdo entre sentidos e coisa externa,
relacionando a passividade da sensacdo com a atividade da percepgédo. Antes disso, quando
notar que no fragmento analisado o termo melhor se encaixara se entendido apenas como
sensacdo (como no que concerne a analise da formacdo desta por entre 0s movimentos
rapidos), sera ele utilizado no lugar da amplitude oferecida pelo termo percepcdo ou senso-
percepcao.

A aisthesis, ao final da primeira resposta de Teeteto, quando devidamente refinada, é
restrita a sensagdo puramente fisica. Nao ha opinido no plano da sensacdo. Esta é feita apenas

quando a alma comeca a elaborar célculos sobre elas. Para atingir o conhecimento, a alma



30

precisa se valer da percepcao que ela tem por meio dos sentidos. A sensa¢do é privada a cada
sentido e esta sujeita ao movimento. O que fica dela é a percepcdo, o ato mental realizado pela
alma que julga e analisa os dados sensiveis. Assim concebe-se a separacdo entre ontologia,
dominio da sensacdo pura e destituida de julgamento, e epistemologia, que s6 tem sentido
quando se da o processo iniciado pela alma de anélise da sensacdo. E é a partir dessa
compreensdo de aisthesis enquanto percepcdo (ou melhor, senso-percepcdo) que vamos
introduzi-la como grau importante na obtencao do conhecimento num processo que tem inicio
na alma. Partiremos agora para a investigacdo detalhada sobre o fragmento da Doutrina

Secreta e suas consequéncias.

1.2 A Teoria da senso-percepc¢ao na Doutrina Secreta

A Doutrina Secreta apresentada no Teeteto (156 a-e) intenta mostrar como ocorre a
formacdo da sensacao e da qualidade numa coisa analisando a aisthesis e seu correspondente
mundo material. Essa doutrina leva em consideracdo a teoria do fluxo e a tese do homem
medida de Protégoras, além da resposta de Teeteto de que conhecimento é percepcao.

A aisthesis se configura em uma unidade derivada da relagéo entre a forca passiva e a
forca ativa. Essa relacdo entre as duas forcas presentifica tudo aquilo que é agora, mostrando-
se como uma verdade relativa a cada percipiente. Ela é uma sensacdo composta de recortes
que tém carater uno, pois perceber é perceber algo uno recortado no tempo. Tais recortes sao
sensacOes irrepetiveis dissolvidas pelo fluxo, na medida em que no momento s&o
absolutamente para quem a sente e, no momento seguinte, deixa de ser, torna-se ter sido, ndo
perdendo assim seu carater absoluto para o instante em que foi. Elas sdo infaliveis ao
percipiente; para que sensacao apareca, outra deve se dissolver, dando lugar ao aparecimento
da percepcdo que segue a passada. Cada uma dessas sensacdes € distinta uma da outra, visto
acontecerem em tempos diferentes com forgas diferentes atuando. Para essa perspectiva, o ser
é aparecer e ser percebido. Essa manifestacdo aparentemente contraditdria das sensagdes e das
qualidades se justifica pelo fluxo que € o que forma tudo o que existe. Apresentada dessa
maneira, a sensacgéo é infalivel para aquele que a sente.

Tendo como principio que tudo é movimento, SOcrates primeiramente ressalta que
existem dois tipos: 0 que tem o poder de agir e 0 outro que tem o poder de padecer. Esses dois
movimentos, friccionados, gerardo descendentes aos pares, e esses pares, no final, séo o

sentinte e o percebido. Percebido e sensa¢do tem a mesma origem: 0 ato que engendram uma



31

na outra.’® Sensacdes geram percebidos e percebidos geram sensacdes. Antes de adentrarmos
nessa concepcao da geracdo das qualidades, envolvendo percebido e sensacdo, devemos nos
ater a compreensdo dos movimentos geradores dos pares.

Precedendo a apresentacdo da Doutrina Secreta, SOcrates expfe a maneira ordinaria de
compreender a tese de Protagoras, indicando que existem problemas naqueles que acreditam
apenas haver mudancas quando ha acréscimo ou diminui¢cdo numa coisa, e também restringe
tais pessoas que assim a interpretam como sendo aqueles “que acham que ndo existe outra
coisa para aléem do que podem agarrar com ambas as maos, e ndo admitem que acdes e
geragdes e todo o invisivel participem da existéncia” (PLATAO, Teeteto, 155¢). Com 0
intento de delimitar o plano descrito da Doutrina Secreta, foi observado que Platdo se refere
apenas as aparéncias. Mas na Doutrina Secreta do Teeteto, ndo héa distincéo entre uma e outra
“realidade”, o que ¢ dito ¢ que aparéncia e sensacgdo sdo correspondentes e que todas as €C0isas
de todas as espécies se formam do encontro de umas com as outras, a partir do movimento.
Sdcrates, portanto, relata a Doutrina Secreta enquanto entendimento sobre a realidade de tudo
0 que existe, sendo tudo o que existe apenas aparéncia e sujeitos ao movimento. E um
universo material que é estritamente apreendido pelos sentidos e essa compreensao comega a
partir de 156 a e é discutida até 161 a, concebida como o Unico modo possivel de falar sobre

as coisas. Assim descreve Platdo:

Supde, entdo, meu caro, 0 seguinte: primeiro, em relacdo a visdo, que aquilo a que
chamas cor branca ndo é ela prépria algo diferente, fora dos teus olhos, nem dentro
deles, nem a coloques em alguma regiéo; isso ja seria, sem duvida, coloca-la numa
posicdo de permanéncia, ndo se tornando, pela via da geracdo. (PLATAO, Teeteto,
153d-e)

O fluxismo tem fundamental importancia para compreendermos como funciona o
universo apresentado na Doutrina Secreta, eternamente sujeito a0 movimento. Todas as coisas
estdo sempre em movimento, mesmo antes de serem percebidas, pois nessa condi¢do, mantém
0 movimento em si mesmo, e na condi¢do de percebido, 0 movimento é engendrado, e ndo
mais esta apenas em si mesmo. A teoria do movimento enquanto formadores das coisas nao
percebidas e também os formadores da sensagdo/qualidade é apresentada de forma bastante
complexa por Platdo, no Teeteto, e tem como principal objetivo elucidar a resposta de Teeteto

'® No final da discuss3o sobre se conhecimento é percepgao, SAcrates vai concluir que os sentidos ndo podem
agir por si mesmos (186a-b). Eles fazem parte de um ato mental que os conduzem ao ato da percepgdo, que
origina o processo fisico da percepc¢do que ele descreve antes dessa conclusdo. Para o processo fisico em si, o
gue o origina é movimento, mas para a totalidade que abrange o aparato cognitivo humano por completo,
incluindo a formacdo das opinides ou até mesmo a simples atividade discursiva de nomeacgdo, a origem desse
processo esta na alma.



32

de que ‘Conhecimento ¢ percepcao/sensagdo’. Em 156 a ele da inicio a teoria sensista da

seguinte forma:

O principio ao qual todas as coisas de que ainda agora falavamos estao ligadas, que
é deste nao ha outro, havendo dois tipos de movimento, cada um deles infinito: um
tem o poder de agir, o outro de padecer. A partir do encontro e da friccdo destes, uns
contra 0s outros, nascem descendentes em nUmero infinito, mas aos pares: 0
percebido e a percepcdo, que sempre coincide e nasce com o que é percebido.
(PLATAO, Teeteto, 156 a-b)

Movimento é um termo importante na teoria da senso-percepcao do Teeteto. Platdo se
refere a0 movimento de maneiras diferentes no decorrer do didlogo: um movimento que age,
outro que padece (156a); um movimento lento e um répido (156¢); um movimento de
alteracdo (alloisis) e outro de deslocacdo (phora) (181d). Todo o movimento implica, ou
melhor, a totalidade dele, em 182a, em mover-se sempre das duas maneiras: deslocagédo e

alteracdo. Seriam as seis caracteristicas indicativas de um mesmo significado? Para Muniz:

O principio de todas as coisas, segundo essa doutrina (156a em diante), é o
movimento. Movimento dotado de duas formas correspondentes a duas poténcias:
uma poténcia de atuar e uma poténcia de sofrer uma a¢do. Cada uma delas com uma
multiplicidade infinita de instancias (...) Temos, portanto, dois momentos bem
estabelecidos de um sé processo: o plano da kinesis, com as suas duas dynameis, a
de agir e a de sofrer uma acdo e o segundo plano gerado a partir da relacdo
procriadora dos movimentos, a saber, o ‘objeto’ da sensagdo e a sensacdo
propriamente dita. (MUNIZ, 2008, p.24.)

De acordo com essa citacdo de Fernando Muniz, sdo dois momentos que Platdo esta
falando, que concernem a um mesmo processo de movimento. Sendo kinesis composto por
duas dynameis, podemos dizer que as poténcias referidas anteriormente enquanto de agir e
padecer sdo formadoras do movimento lento, pois a relacdo procriadora, que a friccdo do

agente com o paciente gera, ja estd na esfera dos movimentos rapidos. De acordo com Santos:

Segue-se (156¢) a distin¢do, agora de dois tipos de movimentos: os lentos e 0s
rapidos. A localizacdo dos movimentos lentos sugere a sua identificagdo com o0s
anteriores agente e paciente, adiante referidos como “o olho”(156d) e “um pau ou
uma pedra”(156e). (SANTOS, 2010, p. 66)

Adiante, veremos que olho e pedra sdo as poténcias referidas como movimentos lentos
que, ao aproximarem-se o suficiente, ddo origem ao movimento réapido, responsavel pela
formagéo da qualidade e da sensacéo.

Em 152e, 0 movimento € citado pela primeira vez enquanto sendo a origem através da

qual todas as coisas nascem. Em 156a, ele aparece como sendo a poténcia de agir e de



33

padecer, juntamente com o entendimento de que a partir da friccdo desses, nascerdo 0s
descendentes que ele chama de o percebido e a percepcdo. Como Teeteto ndo compreende
bem o que Socrates quis dizer nessa passagem, ele retoma logo em seguida para explicar o
que foi dito e cita o movimento enquanto podendo ser lento ou rapido. Serd possivel
determinar que Platdo estava querendo dizer uma e mesma coisa quando remeteu ao
movimento lento e rapido como sendo deslocacao e alteracdo? De fato ha uma identidade no

que concerne a descricdo dos movimentos em 156¢-d e em 181d, como bem nos relata Santos:

A distingdo entre movimentos rapidos e lentos, apresentada em 156c¢-d e repetida em
182a-b, serve de base a reformulacdo de 182c. Agora, o fluxo (rheos) comanda o
movimento (kinesis) que, nas suas duas espécies — deslocacdo (phora) e mudanca
(alloidsis) — distorcem qualquer possibilidade de interpretar o sensivel, a partir de
uma teoria coerente da percepg¢do. (SANTQOS, 2010, p. 106)

Mas seria pertinente questionar qual espécie de movimento em cada citacdo remete a
qual?

Nas traducdes de Cornford e Nakhnikian, eles trazem o fragmento 156¢-d como sendo
“O tipo lento tem seu movimento sem mudar de lugar ¢ em relago ao que no alcance dele™’
e em Buckels “tem seu movimento sem mudar de lugar e em relacdo as coisas que se
aproximam”. '

Nessas traducbes, ha um elemento que aponta explicitamente para 0s movimentos
rapidos enquanto sendo mudanca de lugar: “mas o par gerado € mais rapido, enquanto eles se
movem de lugar para lugar, e seu movimento consiste em mudar de lugar.” *°Estaria Cornford
colocando a menc¢do ao movimento lento enquanto mantido em si mesmo em 0posi¢do ao
rapido, subentendendo assim que este Gltimo seria portanto “saindo de si mesmo”, mudando
de lugar? Uma questdo interessante € que todo esse fragmento ndo existe de nenhuma
maneira na traducéo Lusitana®. Por essa traducdo, ndo hé indicacdo explicita do movimento
rapido consistindo em mudanca de lugar. Mas nas traducdes de Cornford, que € aceita por
Nakhnikian, e também na traducdo de Harold N. Fowler, a identidade de movimentos rapidos
com deslocacgdo é clara e evidente. Vejamos: “Mas as coisas geradas dessa forma sdo mais

rapidas; movem-se de um lugar para o outro, e seu movimento é naturalmente de um lugar

7 “The slow sort has its motion without change of place and with respect to what comes within range of it”

(CORNFORD, 1957).

18 “A slow motion has its motion in the same place and in relation to things coming near ” (BUCKELS, 2014, p.3).
19 “[...] but the offspring generated are quicker, inasmuch as they move from place to place, and their motion
consists in change of place.” (CORNFORD, 1957)

% pLATAO. Teeteto. Fundagio Calouste, 2010.



34

para outro”?. Nessas traducdes, parece que tal identidade pode ser estabelecida. Mas temos
um ponto importante levantado por Nakhnikian sobre um tipo de movimento mais extremo
que Platdo refuta em 183b e que ndo é o mesmo que aparece na DS?, fazendo com que a tese
sensista da DS permaneca nao refutada de todo. Isso veremos mais atentamente no capitulo
terceiro. Por ora, ndo podemos concluir identidade entre os movimentos répidos e a
deslocacdo e os lentos com a alteracéo.

Uma breve recapitulacdo: Teeteto responde a pergunta sobre o que € conhecimento,
afirmando este ser sensacdo/percepcdo. Utilizando-se de variados termos entrelagcados que
deixa Sdcrates apto a equiparar sua resposta com o entendimento de aisthesis que concedia a
ela também um certo julgamento, ele remete a teoria protagoreana onde o homem, através da
aisthesis percebe o mundo e o que ele percebe (0 que pode ser percebido por qualquer um) é o
que € verdade para ele. Ora, mas na verdade, homens tém opinides diferentes a cerca de uma
mesma coisa. Como se justifica essa mudanca? E a coisa em si mesma que tem ambas as
qualidades? S&o as qualidades formadas pelo homem? Antes de esclarecer como ocorre a
formacdo das qualidades, é necessario orientar o entendimento em direcdo a natureza das
coisas percebidas pelos sentidos, dado que estes sdo 0s responsaveis pelo conhecimento no
momento. O prdprio Protagoras, bem como os poetas e também Heraclito, dentre outros,
concordam que todas as coisas nascem do fluxo e do movimento, e este movimento consiste
em mover-se de todas as formas, provocando assim movimentos lentos e movimentos rapidos.
Esse devir justifica a contradi¢do na qual as coisas se mostram. No que consiste, entdo, esses
dois tipos de movimentos e o que eles podem provocar com relagcdo ao processo em direcao
ao conhecimento? De agora em diante, iremos trabalhar com mais énfase nos detalhes do que
vem a ser o movimento que € lento e o que é rapido para que assinalemos a complexidade que
pode ser apreendida das palavras de Platdo ao descrever a Doutrina Secreta no Teeteto. O
primeiro a ser citado, mesmo que de forma indireta em 156b e de forma breve em 156¢, € 0

movimento lento

1.2.1 Os movimentos lentos

Os movimentos lentos sdo compreendidos pelos intérpretes como sendo um fluxo

antecedente ao proprio processo de formacdo da qualidade. Em 156¢c-d “(...) enquanto sdo

2t Tradugdo nossa. PLATO. Theaetetus — Sophist. Vol. VII, translated by Harold N. Fowler. Cambridge, MA,
Harvard University Press; London, William Heinemann Ltd. 1921.
22 . ; A . .

Sigla adotada por nds para fazermos referéncia ao termo Doutrina Secreta.



35

lentas, mantém seu movimento em si mesmas e em relacdo ao que esta & volta e assim
engendram, e o engendrado assim é mais rapido” (PLATAO, Teeteto, 156¢-d).

Os movimentos lentos sdo uma espécie de poténcia, capacidade, uma base metafisica a
partir da qual as coisas que existem para alguéem s&o formadas. Existe um debate acerca da
indefinicdo dos movimentos lentos no Teeteto, 0 que deixa duvidas sobre se Platdo realmente
afirmou que estes eram aspectos fundantes dos elementos envolvidos na relacdo
sensacdo/qualidade ou se o fundamento disso se encontraria jA& na nocdo de sensiveis e
movimentos rapidos. A posicdo que tomamos nessa pesquisa € a de que Platdo em 156a, ao
mencionar 0 movimento tendo tanto o poder de agir como o de padecer é mencionado
novamente em 156¢, identificando-os com os movimentos lentos que sdo anteriores a
formacéo do par senso-perceptivel. Partindo dessa identificacdo, desdobraremos a anélise para
verificar como isso pode ser mais bem apreendido, tendo em vistas o parecer dos intérpretes
que afirmam ser essa condicdo de poténcia, um fundamento metafisico, ontoldgico dada a tese
do homem medida. Isso € importante para a pesquisa, pois percebemos por meio desse
reconhecimento, a complexidade emergente da tese da senso-percepcdo apresentada por
Platdo. O carater complexo aqui visado identifica a impossibilidade de ter sido uma teoria
criada por pensadores pré-socraticos, a partir da qual ndo se tinha entendimentos tdo
abrangentes e de tal maneira desenvolvidos em sua época e linguagem.

Comentadores como Nakhnikian e Buckels entendem os movimentos lentos com
detalhes estendidos para além do dialogo platénico, a fim de tornar essa compreensao mais
elaborada. Faz-se importante o estudo dessa categoria de movimento nessa pesquisa para
podermos verificar com mais fundamento aquilo que se mantém como uma elaboracdo
platdnica de uma teoria sensista com detalhes nunca antes vistos pelos pensadores, poetas e
filésofos da antiguidade. Para isso, atentemos para os estudos acerca dos movimentos lentos
desenvolvidos por George Nakhnikian, Cornford e Christopher Buckels, que trabalha o tema a
partir da chamada Teoria Causal da doutrina secreta, debatida por I. M. Crombie e Jane Day.

Os sensiveis anteriores ao processo de formacgdo da percepcdo, uma pedra e um par de
olhos, por exemplo, podem ser relacionadas a esse estagio que Platdo chama de movimentos
lentos em 156¢-d. Quando as coisas se movem com lentiddo, 0 mantém (o0 movimento) em si
mesmo a partir da qual nenhuma qualidade reside nessas coisas. Dai, 0s intérpretes concluem
que nessa condigdo ndo existe nenhum percipiente nem um paciente da relagdo. Apenas o

movimento engendrado em outras coisas € 0 que possibilita a aparicdo de uma qualidade na



36

coisa e de uma percepgdo num percipiente?®. Mas esse é 0 segundo tipo de movimento, o que
é rapido e que gera pares ao infinito. O primeiro tipo de movimento a que nos referimos, o
movimento lento, € o que constitui a base da formacédo de todas as coisas, de acordo com a
teoria de que tudo estd em movimento, caso contrario, ndo existe. Entende-se que € uma
poténcia de agir umas sobre as outras a partir da qual toda coisa é formada.

NOs temos a tendéncia natural de conceber tais coisas determinadas num lugar e no
tempo, com suas existéncias definidas e independentes, pois compreendemos que, mesmo que
ndo estejamos em sua circunferéncia de percepcao, essas coisas estdo |4, ocupando um lugar
no mundo fisico. Mas no século em questdo, esses conceitos ainda ndo existem. A Doutrina
Secreta trata da aparicdo de coisas sensiveis, estando em movimento e ndo podendo ser
designadas como proprietarias do branco ou preto, quente ou frio e outras qualidades, pois
nem é uma nem outra, mas pode ser as duas para cada sensacdo; sua predicacdo garante seu
sentido no plano da obtencdo de qualidade, de status no momento da percepcao. Parece que,
de acordo com essa doutrina, s6 o homem, dotado de logos é que pode tornar essas coisas
verdadeiras, dado que ser verdadeiro € adquirir uma definicdo, tal qualidade de ser, e esse
discurso sobre as coisas esté relacionado de forma incoerente com a percep¢éo, pois discurso
se torna impossivel no final das contas. Entendamos, pois, 0s movimentos lentos como a
possibilidade dessas coisas adquirirem qualidade, adquirirem uma verdade, um “vir a ser”
algo.

Os movimentos lentos sdo tidos como centros de atividades, cujo poder escondido é a
poténcia de agir ou fazer com que as coisas se tornem reais € ajam umas sobre as outras. Sao
0s componentes metafisicos primarios das coisas sensiveis ainda ndo percebidas.

Levamos em consideracdo a equivaléncia entre a passagem 156a e 156c-d, identificando
0s movimentos lentos com as duas poténcias, o poder de agir e de padecer que, encontrando-
se e friccionando-se geram descendentes aos pares, 0 percebido e a percepcdo. Por que
fazemos essa identificagéo?

O termo usado em 156a para designar esse poder de agir e padecer é dynamin.

Dynamis (dynamin) é o substantivo relativo ao verbo dynastai, ou seja, estar apto, e iSso
envolve a habilidade de agir sobre algo e de sofrer. Inclui ambas as caracteristicas, a de agir,
ter poder de causar algo e a de sofrer, capacidade passiva, receptiva, suscetivel a sofrer algo

(Republica, 476 — 480e; 506a — 510e). Essa € a nogdo comum priméria do significado da

> N3o me refiro aqui 3 nocdo de sujeito (percipiente) e objeto (coisa) mediada por um dado sensivel que existe
na epistemologia moderna. O pensamento de Platdo nesta obra deixa clara a inexisténcia de ambos, na medida
em que consistem numa série de fluxos nao localizaveis, propriamente inexistentes, porque destituidos do
minimo de estabilidade, sendo o percipiente constituido por um mero agregado de fluxos convergentes.



37

palavra. Essa nogéo passa ainda por alteracGes de sentido proveniente da medicina grega, que
termina por influenciar as primeiras ideias cosmoldgicas. Para Platdo, também é considerada
essa caracteristica de agir e sofrer enquanto uma atividade pertinente a natureza de algo, e
ainda, pode ser considerada como atividade ou principio que revela a esséncia de algo. Para
além desse entendimento, Platdo também nos deixa sobre dynamis o entendimento de que é
por através dela que podemos nomear algo, fazendo dela também condicdo para o
conhecimento. (Sofista 247d — 249d) Para melhor entendimento, vejamos a passagem de

Cornford sobre essa descricéo:

Ela (‘a dynamis ) pode ser manifesta sob um de dois aspectos: como uma atividade
ou principio de acdo, de movimento, ou enquanto estado ou principio de
passividade, de resisténcia. Para cada aspecto, ou algumas vezes para ambos, ela
revela o intimo e a natureza escondida das coisas; e ainda, ela distingue suas
esséncias. A dynamis torna possivel dar a cada coisa um nome em conformidade
com sua constituicdo peculiar, e coloca as coisas em grupos separados. Em uma
palavra, ela é de uma vez s um principio do conhecimento e um principio da
diversidade. (CORNFORD, 1957, p. 237)

Aplicado ao campo da senso-percepcdo, com o poder de agir e de padecer, a dynamis
confere as coisas a possibilidade de serem nomeadas e conhecidas a partir de sua aparicao
para um sentido. Tendo sido estabelecido que o principio de todas as coisas € 0 movimento, a
dynamis pode ser compreendida como essa atividade que suporta a condi¢ao de possibilidade
de ser de cada coisa e também o principio que torna possivel nomeé-las para um percipiente.
Os materialistas confirmam que tudo o que é real deve estar em movimento, sendo elas
compostas por matéria e 0 movimento é poténcia de agir e padecer. Ndo sdo reais coisas
imutaveis ou inteligiveis. Os idealistas** acreditam que s6 ha realidade em coisas imutéveis, e
tudo o que muda n&o pode ser real, ndo sendo real, portanto, os sensiveis. %

Movimentos afastados estdo em torno de si mesmos e sdo lentos, constituindo

capacidades ou poténcias a virem a ser agente ou paciente, aproximando-se um do outro para

** Referéncia a 183e, 184a, quando Sdcrates fala de Melisso e Parménides.

» Platdo, no Sofista, aponta que ndo é nem uma coisa nem outra, mas que ha somente uma realidade, e a
totalidade do real deve incluir tanto o movimento quanto as coisas imutdveis (249c-d, 250a-c, 252). O real deve
conter vida, inteligéncia, alma e toda a mudanga que provém disso. Sob o ponto de vista da totalidade do
Teeteto, entendemos também essa maneira de conceber a realidade, sendo ela uma sé, conhecida por duas
operagOes interligadas, a saber, a perceptiva e a intelectiva, cada uma com seus respectivos resultados, um
mutavel, que é realizada pelo intercurso entre sentidos e coisa sentida, e a outra atividade, a intelectiva, desde
seu inicio procura determinar um ponto fixo nesse fluxo e formula o que se entende nesse dialogo por opinido,
até chegar ao ponto mais estavel possivel sobre algo, que neste caso, consideramos ser a Forma, mesmo ndo
tendo sido mencionada diretamente nesta obra ou até mesmo alcangado este ponto de conclusdo.



38

finalmente realizarem essas capacidades, acelerando-se e assumindo respectivamente seus

resultados. No tocante a tais elementos, afirma Muniz:

O principio de todas as coisas, segundo essa doutrina (156a em diante), é o
movimento. Movimento dotado de duas formas correspondentes a duas poténcias:
uma poténcia de atuar e uma poténcia de sofrer uma acdo. Cada uma delas com uma
multiplicidade infinita de instdncias. Esses dois tipos de movimento sdo
complementares. Na verdade, sdo apresentados como um par reprodutor, que ao se
aproximarem um do outro, praticam uma espécie de intercurso sexual e uma friccao
que possibilita a procriacdo de filhos, multiplicidade também infinita de elementos.
(MUNIZ, 2008, p. 25.)

Vejamos a seguir a imagem de Buckels onde essa aproximagcdo € ilustrada.

Estagio Um: Dois movimentos lentos simétricos aproximam-se um do outro

capacidade para ver capacidade para ser visto

Estagio Dois: Os movimentos lentos geram os movimentos rapidos

visdo
-
brancura
capacidade de ver realizada capacidade de ser visto realizada

Imagem ilustrativa sobre a situacdo em que ocorre a aproximagdo proveniente dos movimentos lentos que se tornam
rapidos, retirada do texto de Buckels (BUCKELS, Christopher. Flux Capacities: A Casual Theory Reading of the
Secret Doctrine in Plato’s Theaetetus. Society of Ancient Greek Philosophy Newsletter, December, 2014).

A principio, antes de engendrarem, tudo é capacidade ou poténcia de agir e de sofrer
uma acédo que, aproximando-se uma da outra, gerardo pares ao infinito, que séo o percebido e
a sensacdo. Sdo dois planos distintos, o dos movimentos e o dos pares gerados. Os
movimentos lentos (a coisa e o individuo) podem ser tanto agentes como pacientes (157a),
pois 0 que é um agente pode se tornar paciente quando tropega num outro. Sendo dynamis,
atuam das duas formas. Quando atuados ambos em suas devidas posicOes e exercendo suas

devidas capacidades, engendram num movimento mais rapido (ainda no primeiro plano) que



39

formam, por exemplo, uma brancura numa pedra e uma visdo num olho, sendo este o segundo
plano.

De acordo com o fragmento 156a-d, movimentos lentos sdo definidos na esfera das
coisas fisicas, mas ainda sdo caracterizados pela poténcia de agir e de padecer, e ndo pela
presenca fisica enquanto coisa. S&o vistos enquanto componentes priméarios do mundo fisico.
N&o podemos chama-los ainda de agente e paciente, mas é neste par em que a poténcia ira se
transformar, quando o0s movimentos se tornarem rapidos. Essas coisas fisicas sdo
consideradas, a partir do movimento rdpido, enquanto agentes, pois tem o poder de afetar
nossos sentidos, logo, o de agir sobre eles, e os 6rgdos dos sentidos, com a capacidade de
serem afetados num modo peculiar a sensacdo ou percep¢do. Mas o olho (um oOrgdo do
sentido) pode também ter a poténcia de agir sobre ou afetar um outro sentinte, na medida em
que pode ser visto ou tocado. E ainda, um potencial agente ou coisa fisica pode agir sobre
outra coisa fisica, mas essa relacdo entre coisas sem um sentinte ndo faz parte do contetdo da
obra.?® A (nica forma de explicitagdo da realizagdo de tais poténcias é referente a uma coisa
fisica que pode ser uma pedra, um pau, um vento ou qualquer uma de natureza inanimada, e
um percipiente, dotado de poténcia para ter uma sensacdo. Tanto uma coisa fisica quanto um
6rgdo do sentido tem as duas poténcias, a de agir e a de padecer, centro de atividades, coisas
mudando nos dois lados. Sdo potenciais para a ocorréncia de uma relacdo, intercurso. No
limite da teoria da Doutrina Secreta, o paciente é precedido sempre pela poténcia equivalente
a um orgdo do sentido. Entdo, a poténcia de algo pode ser, por exemplo, a poténcia de ser
visto, como também de ser ouvido ou tocado, e por outro lado pode ser poténcia de ver, de
ouvir, de se tornar uma sensacdo qualquer que seja. Existe ai uma condicao precedente, um
tanto fixa para cada coisa, pois para cada sentido existe sua peculiar capacidade e para cada
coisa deve haver sua peculiar condi¢do que estd em conformidade com este ou aquele sentido.
Uma coisa pode ter capacidade somente de ser ouvida, no caso de uma nota musical. Mas
pode haver uma coisa (como ha varias) que possui a0 mesmo tempo uma cor a ser vista, bem
como uma textura a ser sentida e um gosto. Mas sdo exclusivamente ligadas a um sentido
especifico e que so efetiva sua condicdo e se torna uma sensac¢do ou qualidade quando em

relacdo com ele.

De acordo com essa visdo, temos também Cornford, afirmando que nas ditas coisas

externas, residem apenas as capacidades de engendrarem num movimento a partir da qual

26 ~ . ~ . . ;. . .
Ndo devemos entrar, portanto, na discussdao sobre como dois objetos fisicos inanimados agem um sobre o
outro.



40

formardo o calor, a brancura, etc, nas coisas, assim como a percepcao disso. Para Cornford,
“Antes deles entrarem no alcance de algum 6rgédo sentinte, eles possuem apenas o poder de
agir ou padecer, e 0 mesmo ocorre (0 mesmo é verdade para 0 6rgdo mesmo) com o 6rgédo
mesmo (CORNFORD, 1935, p. 259)” ?” . Portanto, sensiveis, como brancura e dureza, como
visdo e sentimentos sdo movimentos rapidos e eles sdo gerados pelos movimentos lentos que
entram em proximidade um com o outro (BUCKELS, 2014, p. 3).

Buckels diz que alguns estudiosos de Platdo consideram que 0s componentes primarios
ndo sdo os movimentos lentos, pois envolvem ja os chamados por ele de “sensiveis”. OS
sensiveis para Buckels, estdo no &mbito do movimento répido, pois sdo resultantes da relacédo
entre agente e paciente, sdo as qualidades e as sensacfes. Esses pensadores se fundamentam
na passagem 157b, onde “ (...) como das muitas coisas que estdo agregadas, agregagao essa a
que chamamos homem, pedra e cada animal e espécie.” Buckels refuta com a seguinte
pergunta: “ Se a pedra nao é branca até o olho se aproximar, parece impossivel que isso seja
uma mera agregacao de propriedades sensiveis; como pode uma pedra imperceptivel ser um
conjunto (agregado) de sensiveis?”?® (BUCKELS, 2014, p. 4) Os sensiveis sdo aquilo que ja
provém da percepcdo, ou melhor, as qualidades, a brancura, a leveza, etc. Se a pedra estd num
estado de imperceptibilidade, ndo é possivel que seja composta por sensiveis, ja que 0s
sensiveis passam a existir apos contato com um percipiente. Entdo, para uma pedra manter em
si a capacidade (movimento lento) de adquirir uma qualidade, essa condi¢do deve ser
considerada como sendo 0 momento do processo em que ainda nada foi percebido. Quando a
ela (a pedra) é aproximado um percipiente, ambos saem do estado de capacidade e essa
capacidade entra em vigor, realizando-se na formacao dos pares. A Doutrina Secreta ndo fala
propriamente de objetos fisicos. O que ela fala é de movimentos formando coisas, tais como
pares e qualidades. Em 157b, quando Socrates fala de homem e pedra como “coisas que estdo
agregadas”, logo antes, afirma que nada pode ser alguma coisa, nem isto, nem de mim, nem
de alguma coisa, nada fixo. Deve-se falar das coisas como sdo feitas, destruidas e
transformadas. Enquanto capacidades sdo movimentos. Entdo, devemos compreender as
coisas fisicas, 0s objetos e percipientes em si mesmos também, e acima de tudo, enquanto
movimentos lentos capazes de gerar pares de qualidades e sensa¢des, tornando possivel a eles
atribuir nomes, pois se deve falar das coisas como sendo processos, coisas em eterno estado

de mudanca, gerando e corrompendo, transformando-se (PLATAO, Teeteto, 157b). E o que

%7 “Before they come within range of some sentient organ they possess only ‘ the power of acting or being
acted upon’, and the same is true of the organ itself”.

%% “If the stone is not White until the eye approaches, it seems impossible that it is merely an aggregate of
sensibles properties; how can an imperceptible stone be a bundles of sensibles?”



41

podemos concluir da Doutrina Secreta em relacdo a tais poténcias citadas em 156a. Até
mesmo a distin¢do entre coisas fisicas e sensiveis, de que nos apropriamos para melhor
compreensdo da Doutrina Secreta, ndo existe no Teeteto. A Unica distincdo presente no
fragmento € entre movimentos rapidos e lentos, que indica que sdo 0s sensiveis equivalentes
aos movimentos rapidos e as coisas fisicas equivalentes aos movimentos lentos. Devemos,
segundo a Doutrina, falar dessas pretensas ‘coisas’, ndo como ‘coisas’, ou unidades
permanentes, mas como composi¢cdes de varios elementos forjados, a partir do encontro
fortuito de movimentos. Os movimentos movem elementos numa dire¢do coerente que fazem
com que adquiram um aspecto, esta condicionada a um sentinte, conforme aborda a Doutrina
Secreta, que pode se enquadrar no homem que mede o mundo através de sua percepcao. Tais
elementos ndo poderiam ter sentido ou compor algo com sentido se ndo houvesse 0s
movimentos para direciona-los para o encontro da gera¢do. Os movimentos sdo o principio de
tudo o que ha de sensivel. O complexo sensoério, a realidade sensivel € uma composi¢do de

elementos desdobrados a partir dos movimentos. Segundo Muniz,

Os fatores originarios, portanto, que nés, s6 por comodidade poderiamos chamar de
‘coisas’, seriam essas proprias poténcias. Esse par, com sua multiplicidade infinita
de instancias, ndo poderia, pelas mesmas razdes, formar um ‘mundo’, mas formam,
sim, uma espécie de fundo em que constituem as condi¢Bes profundas para a
existéncia de uma superficie fenoménica. Esta superficie, ainda que de modo
ilusério, preenche, com a ajuda da linguagem, o lugar de algo semelhante a um
mundo que expressaria uma determinada ordem. Tais poténcias seriam, entéo,
condi¢Bes ontoldgicas determinadoras da emergéncia das aparéncias — ou aparicées
— gue tornam o mundo alguma coisa possivel. (MUNIZ, 2008, p. 28)

Poténcias ndo sdo nem objetos nem fisicos, mas sdo as Unicas coisas que Socrates
postula haver além das qualidades geradas na relacdo. A partir da perspectiva percipiente,
nada existe se ndo estiver sendo percebido. As capacidades estdo no momento da néo
percepcao, pois estdo fora ou anterior a relacdo. Essa concep¢do dos movimentos lentos é
bastante delicada e requer uma especulagdo metafisica, e seu modo de ser parece ser existir e
néo existir ao mesmo tempo. As coisas sao faladas como que agregados (Teeteto,157d).

Alguém poderia perguntar: se essa teoria de que tudo se gera a partir do movimento
admite um momento onde ha algo que néo é percebido, como conciliar isso enquanto sendo o
movimento fundante na teoria do homem medida se para tal, € necessario que o individuo
perceba para que seja real, ou melhor, somente percebendo é que pode ser real, dado que ndo
hd quem se aperceba de nada? O ndo percebido movimento lento teria status de real? O
homem néo seria assim a medida dessas capacidades com existéncia independente, pois néo

as estaria percebendo.



42

O né&o percebido n&o seria necessariamente um nada a ser percebido se for considerado
que nele hd um estado de poténcia. Nessa poténcia estaria tudo o mais que pode ser percebido
por um percipiente enquanto possibilidade de ser ainda nao definida. N&o se trata aqui de uma
unidade de opostos concebida enquanto formadores de um algo, pois nada é unidade, s6
podendo ser algo fixado através da palavra. A unidade de algo ndo est& nos sensiveis nem no
movimento, mas naquilo que ja esta no ambito do discurso. Para Protagoras que nao separa
julgamento de sensacdo, ha discurso sobre as coisas e nesse discurso as coisas sao para cada
um como se lhe aparecem, e para Platdo que atribui a alma a capacidade de perceber o ser no
fluxo onde tudo se desloca e se movimenta de todas as maneiras. A distincdo aqui esta na
particularidade do logos que para um é condicdo cognitiva pertinente ao intelecto, e para o
outro ndo ha especulacdo de tal natureza, sendo tudo um composto sO: aisthesis. Essas
poténcias sdo, de certa forma dependentes, na medida em que dependem uma da outra (dois
movimentos lentos) para adquirirem uma realizacdo de status. Elas sdo proprias para
interagiram enquanto algo perceptivel, logo, sdo poténcias de se tornar algo que é para
alguém. Nd&o sdo poténcias de nada ou poténcias de algo que ndo pode ser percebido. Sdo
poténcias inerentes a uma condicdo do perceber. O nédo percebido poderia ser encaixado na
teoria do homem medida se considerarmos o seguinte: 0 homem é a medida das coisas que
sdo como sdo e das que ndo sdo como nao sdo, sendo esse ndo ser um momento ou estado ou
condicdo ndo percebido(a) pelo individuo, dado que é o ndo frio do vento que ele percebeu
enquanto frio. Mas ai existem duas questdes: tal construcdo tedrica foi apresentada por Platdo
e ainda ndo verificamos se Protdgoras mesmo elaborou essa tese se utilizando das mesmas
palavras. E mesmo que a resposta para isso seja positiva, 0 ndo ser para 0 homem, enquanto
aquilo que ndo é pode ser concebido simplesmente enquanto oposto aquilo que da percepcao
foi dita, ndo abrindo possibilidades para analise ontoldgica que inclua poténcias de vir a ser,
permanecendo apenas no ambito do discurso. Pressupomos que as referéncias feitas a esses
pensadores no Teeteto sdo complementos observados por Platdo dado as teorias deles.
Avaliaremos esse aspecto de interpretacdo platénica através do conhecimento dos pensadores
em questdo, e seu conteudo historico destituido de influéncia platonica para fundamentarmos
esse pressuposto ao final da analise da teoria sensista da Doutrina Secreta. Sendo assim, uma
outra possivel resposta para a realidade dos movimentos lentos é a de que Platdo ndo estaria
levando em consideracdo a coadunacdo entre 0 homem medida e a ontologia fluxista a partir
do ponto de vista de Protagoras, mas do seu préprio, considerando a existéncia de coisas para

aléem do momento da percepgéo.



43

Findamos as especulagdes acerca dos movimentos lentos e agora partiremos para o
movimento consequente deste acima estudado, a saber, os movimentos rapidos, formadores

ativos do par sensacéo — qualidade.
1.2.2 Os movimentos rapidos

A partir de agora, voltemos nossa atencdo para 0s movimentos rapidos, geradores dos
pares qualidade e percepco. Para tal, abordaremos os argumentos de George Nakhnikian®
que descreve em detalhes tal teoria que ele afirma ser causal. Essa causalidade é proveniente
do fato de que a geragdo dos pares é resultado da interagdo entre 0s movimentos, raios> que
saem de cada parte, sujeito percipiente e coisa fisica, que é resultado do fato desses dois
elementos engendrarem, ap06s entrarem ao alcance um do outro. S& como se fossem um
segundo tipo, gerados a partir do encontro de dois movimentos lentos, cujo resultado € um
“fluxo” continuo que sai de um lado, do agente e do outro do paciente onde, no meio, vai
gerar a sensac¢do, qualidade e, nas extremidades havera um sentido que sente (um olho que vé)
e uma coisa qualificada (uma pedra branca). Segundo essa teoria, tudo indica que nada tem
existéncia antes disso (157a). Entendamos esse “nada” no ambito da qualidade e da sensacao:

E necesséario que eu, quando me tornar sentinte, o seja de alguma coisa, pois é
impossivel que quem se apercebe ndo se aperceba de nada. E o outro torna-se doce,

amargo ou qualquer outra coisa, para alguém, pois & impossivel ser doce, se ndo for
doce para ninguém.(PLATAO, Teeteto, 160 a-b)

Aquilo que é e deixa de ser fora da relacdo € a sensacgdo e a qualidade, pois sensacéao de
nada e qualidade nenhuma, posto que ndo se encontram numa relacédo de contato.

Nakhnikian separa em seis 0s elementos que comp&em o mecanismo fisico da sensacao,
a saber, 0 6rgdo sensoério; o objeto percebido; o0 movimento que emana do objeto sensivel; o
movimento que emana do Orgdo sensoério; a qualidade sensivel e a sensacdo/percepgédo. Os
objetos que nods percebemos através dos sentidos se tornam perceptiveis por meio do
movimento. E o movimento que parte do objeto e 0 movimento que parte do percipiente que
entram em colapso e no meio, geram a qualidade percebida e a percepcdo. A qualidade nem

99

“estd” na coisa nem “estd” no percipiente. Ela se forma no meio daquilo que flui de ambas as

29 NAKHNIKIAN,Geroge. PLato’s Theory of Sensation Il. The Review of Metaphysics vol. 9, n2 2, December, 1955,
p. 306 -327.

%% 0 termo “raio” é usado por Nalkhnikian e Cornford, algumas vezes também usado enquanto fluxo ou feixe de
energia. Platdo ndo usa esse termo no Teeteto, mas apenas no Timeu para descrever um fato semelhante ao
que esta descrevendo no Teeteto sobre as sensagdes. Vou utilizd-lo aqui para que permanegamos na linguagem
do intérprete abordado para essa discussao.



44

partes. Entdo, de acordo com a interpretacdo de Nakhnikian, um movimento répido que sai do
Orgdo sensoério vai em dire¢cdo a um movimento também rapido que ao mesmo tempo esta
saindo do objeto a ser percebido, surgem, portanto, esses dois moveres de cada lado e
entrando em contato, formam o par qualidade/percep¢do. Lembremos que 0s movimentos
lentos aproximam-se um do outro para realizarem suas devidas poténcias. O resultado dessa

aproximacao Socrates descreve da seguinte maneira:

(...) entdo, no meio, de um lado a vista desloca-se dos olhos; do outro, a brancura, a
partir do que se junta para produzir a cor; assim, por um lado, o olho fica cheio de
visdo e torna-se, ndo uma visdo, mas um olho que vé; por outro lado, a cor que lhe
corresponde enche-se de brancura e torna-se ndo brancura, mas branco, quer seja
madeira, quer pedra, quer qualquer objeto tingido dessa cor. E € assim em relagdo a
tudo o mais; a dureza, o calor e tudo o mais, devem ser encarados da mesma
maneira, ndo havendo nada que exista em si, pois como diziamos antes, também ¢é
pelo encontro de umas com as outras que todas as coisas de todas as espécies se
formam, a partir do movimento.(PLATAO, Teeteto, 156de-157a)

Um sentinte tem uma sensacdo. Uma coisa adquire uma qualidade. Paciente e agente
respectivamente. Essa coisa no sentinte que tem a sensacgéo € o olho, ouvido, tato, etc. Que se
torna coisa com sensa¢do quando é atingido por uma espécie de raio emitido da coisa repleto
da possibilidade de qualidade. O primeiro, portanto ... torna-se ndo uma visdo, mas um olho
que V&.” Visdo e brancura sdo os instaveis que penetram nas coisas ¢ a tornam o olho que vé e
coisa branca.®! Elas sdo geradas a partir do movimento e continuam em movimento, ndo ha
repouso apds 0 encontro; eis porque sera sempre tudo diferente.® Tudo que existe de todas as
espécies assim se formam, a partir do movimento. Ritter resume o processo da seguinte

forma:

Os objetos que nds percebemos através dos nossos sentidos se tornam perceptiveis
por meio de seus movimentos. Até mesmo o percipiente no ato da percep¢éo produz
movimento. Esses movimentos, que vem de fontes opostas, encontram e influenciam
um ao outro reciprocamente; e, de acordo com a natureza dualista das causas, 0
percipiente se torna consciente dos efeitos dessa colisdo de movimentos; num ponto

*! Como pode ser formado no meio se o olho que vé se enche de visdo e a coisa vista se enche de qualidade? As
coisas parecem se formar através de um tipo de raio, se assim podemos nomear, que conecta um ao outro,
mas se formam, surgem nas extremidades.

2 Em 157a-b, Sécrates menciona o fato de ndo haver unidade em nada, nem de haver nome que mantenha
alguma coisa fixa, de acordo com o discurso de tais sabios. E claro e evidente para a histéria da Filosofia que os
fluxistas aludiam a esse entendimento quando falavam da realidade das coisas. Homero, Empédocles,
Herdclito, Cratilo realmente ndo consideravam a possibilidade de constituir uma verdade fixa a partir dessa
realidade, e ndo admitiam outra. Mas existe alguma fonte a partir da qual podemos crer que Platdo retirou a
construcdo da teoria da formagdo do par qualidade/sensagdo? Nakhnikian chega a essa conclusdo a partir da
premissa de que Platdo pretende construir uma teoria da senso-percepg¢do a partir da qual possa ser extraido
algum dado linguistico que sera calculado pela alma para o alcance final das Formas enquanto conhecimento.
Mas esse ponto da questdo sobre a teoria ser ou ndo platénica abordaremos com cuidado no segundo capitulo
dessa pesquisa. Por ora, deixemos o argumento em torno apenas do entendimento dos elementos da teoria.



45

de vista objetivo, ele experimenta isso enquanto uma qualidade sensivel; num ponto
de vista subjetivo, ele experimenta isso como uma percep¢do dessa qualidade.
(RITTER, 1933, p. 135)

Vemos se formando os elementos separados por Nakhnikian desde o tornar-se
perceptivel por meio dos movimentos (lentos), passando pelos raios que vem de cada lado,
tendo o que colide e o que sofreu a colisdo, influenciando um ao outro, surgindo assim um
percipiente e uma qualidade percebida.

Em 154a, Socrates fala de dois termos ressaltados por Nakhnikian enquanto sendo um
movimento ou fluxo ou feixe que sai de um lado, do olho e, do outro, da coisa. Argumentando
em favor da importancia desses feixes que sO sdo mencionados com 0s termos abaixo
designados em 154a, Nakhnikian vai desenvolver o argumento dos movimentos rapidos a
partir deles. Vejamos o que podemos entender disso. “O que noés dizermos ‘ser’ esta ou aquela
cor ndo vai ser nem o olho que encontra 0 movimento nem 0 movimento que € encontrado
mas alguma coisa que surge no meio dos dois e é peculiar a cada percipiente separado™®.

T6 prosballon é um fluxo visual que o olho envia para encontrar o raio produtor de
visdo e to prosbalémenon é um fluxo enviado pelo objeto visto. Um mesmo objeto pode
causar varias sensacdes de uma sO vez. Pode ser visto, ser tocado, ser degustado, ser ouvido.
Mas cada prosbéallon e prosballomenon € particular, cada par produz o seu proprio prosballon
e proshallomenon. Eles concernem a um particular previamente caracterizado pela
possibilidade de geracdo da qualidade no objeto e seu respectivo sensiente enquanto o sentido
que lhe corresponde. Cada 6rgao pode perceber incontaveis percepcdes que lhe concerne, seja
ouvir multiplos sons de um mesmo ou varios poidn (qualidade) seja ver maltiplas cores de
muitos objetos perceptuais a partir de diferentes poiein. Um prosballon de um olho pode
reagir apenas a um prosballdmenon que carrega em si visibilidade em potencial, e essa

visibilidade possui caracteristicas peculiares a serem exaltadas em sua ocorréncia®.

®  Grifo  nosso. Tradugdo do Teeteto de Cornford. Segue o original do grego:

eival papev xowua ovte 10 mEOoPAAAOV oUTe 1O TROoPaAAduEvOV

£otal, aAAG petall T EkdoTw LoV yeyovoc: 1) oL duoyveioato v wg oiov ocoidaivetat Ekaotov X
QWL TOLODTOV Kal Kuvi kail 0twovv (ww (PLATAO, Teeteto, 154a); na traducdo lusitana da Caloustte, os
termos que aparecem no lugar de té prosbdllon e té prosballémenon é aquilo que colide e o que é colidido ou
sofre a colisdo. Nem uma nem outra se pode entender enquanto feixe literalmente. Tudo indica que essa
nogao estd vinculada ao Timeu.

* Por detras dos movimentos lentos enquanto capacidades, que nos levam a conceber objetos fisicos e
percipientes fora da relagdo de percepgdo, existe uma possibilidade de haver estabilidade em algo. Em 184e-
185a, Socrates aponta para uma incapacidade dos sentidos em perceberem o que é pertinente a capacidade de
um outro sentido. Isso significa que antes mesmo de perceberem e serem percebidas, as coisas existentes
devem possuir capacidades estdveis que promovem a elas possibilidades de captarem o que lhes é pertinente.
O olho e a pedra devem ser simétricos, de maneira que possa um interagir de forma adequada com o outro e



http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai%2F&la=greek&can=ei%29%3Dnai%2F0&prior=%5d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=famen&la=greek&can=famen0&prior=ei)=nai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrw%3Dma&la=greek&can=xrw%3Dma0&prior=famen
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%2Fte&la=greek&can=ou%29%2Fte0&prior=xrw=ma
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=ou)/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prosba%2Fllon&la=greek&can=prosba%2Fllon0&prior=to/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%2Fte&la=greek&can=ou%29%2Fte1&prior=prosba/llon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C1&prior=ou)/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prosballo%2Fmenon&la=greek&can=prosballo%2Fmenon0&prior=to/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstai&la=greek&can=e%29%2Fstai0&prior=prosballo/menon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=e)/stai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=metacu%2F&la=greek&can=metacu%2F0&prior=a)lla/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti0&prior=metacu/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fstw%7C&la=greek&can=e%28ka%2Fstw%7C0&prior=ti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdion&la=greek&can=i%29%2Fdion0&prior=e(ka/stw|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gegono%2Fs&la=greek&can=gegono%2Fs0&prior=i)/dion
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=gegono/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=su%5C&la=greek&can=su%5C0&prior=h)/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=diisxuri%2Fsaio&la=greek&can=diisxuri%2Fsaio0&prior=su/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%5Cn&la=greek&can=a%29%5Cn0&prior=diisxuri/saio
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=a)/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi%28%3Don&la=greek&can=oi%28%3Don0&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=soi%5C&la=greek&can=soi%5C0&prior=oi(=on
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=soi%5C&la=greek&can=soi%5C0&prior=oi(=on
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28%2Fkaston&la=greek&can=e%28%2Fkaston0&prior=fai/netai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrw%3Dma&la=greek&can=xrw%3Dma1&prior=e(/kaston
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrw%3Dma&la=greek&can=xrw%3Dma1&prior=e(/kaston
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toiou%3Dton&la=greek&can=toiou%3Dton0&prior=xrw=ma
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=toiou=ton
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kuni%5C&la=greek&can=kuni%5C0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=kuni/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28tw%7Cou%3Dn&la=greek&can=o%28tw%7Cou%3Dn0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zw%2F%7Cw%7C&la=greek&can=zw%2F%7Cw%7C0&prior=o(tw|ou=n

46

Prosballon é, de acordo com Nakhnikian, o feixe emanado do corpo, puro centro de
atividade fisica. E um momento no fluxo de deslocacéo a partir do olho. E arraigada a uma
condicdo especifica do sentido a partir da qual emana, articulada a ambos 0s movimentos, o
lento e o répido dos dois lados. Ao lento no momento da sua apari¢do, pois dele emana, e ao
rpido quando emanado e seguindo em dire¢do a coisa do outro lado do fluxo. Ele ¢é atacado
pelo fluxo de movimento que sai do objeto, também um outro centro de atividade fisica, e
esse fluxo é o prosballébmenon. N&o é do encontro entre o sentido e a coisa diretamente que
acontece a geracdo da sensagdo/qualidade, mas do encontro desses dois fluxos que se
deslocam em direcdo um do outro. Tudo é de fato, constituido a partir do movimento. E esse
fluxo, prosballon e prosballébmenon, ocorre para todo o tipo de sensac¢do correspondente a
cada sentido propriamente.

Nem 0 objeto nem o sujeito possuem ou sdo dotados de uma sensagdo ou qualidade
permanentemente. Acontece que quando os dois fluxos deslocam-se um da vista e outro da
coisa, entram em choque e formam, de um lado, a visdo no olho e a brancura na pedra.
Cornford atenta para o fato de que essa brancura aparece na superficie da pedra, onde o fluxo
deslocou-se. Vejamos:

A coisa externa ‘se torna branca’; sua superficie ‘¢ saturada com brancura’. (...) o
objeto é descrito enquanto afetado pelo ato de ver e adquirindo cor. O sentido disso
pode ser que a ‘chama’ ou luz pertencente ao objeto ndo pode ser até, esse momento,
chamada de ‘cor’ ou ‘branca’. Em outras ocasides, o objeto ndo pode ser falado

como se possuisse em si mesmo alguma qualidade com um nome fixo
(CORNFORD, 1957).

O fluxo (raio, luz, feixe) que percorre todo o caminho € causador do surgimento das
duas coisas nos respectivos lados e, momentos apds, se extinguem, pois mudam. E o caso de
compreendermos que qualidade e sensacdo fizeram parte desse fluxo, como se estivessem nao
no objeto e no sujeito, mas fora deles, se formando nesse feixe de movimento que se deslocou
de ambos os lados. SensacOes e qualidades nunca sdo, mas estdo sempre vindo a ser e a cada
momento sdo diferentes, seja para um mesmo sujeito, seja para sujeitos diferentes.

Existem condigdes que devem antecipar a formacdo da sensacao/qualidade, na medida
em que o fluxo que sai do olho deve se encontrar com qualquer que seja o fluxo que sai da
coisa, mas que corresponda a uma possibilidade visual. O prosballon do olho é ajustado

apenas a uma classe de prosballdbmena que tenha a ver com qualquer algo na coisa que faz

produzir a pré-determinada sensacdo e qualidade mediante os raios que emergem de cada parte. Eles devem
estar aptos a interagirem adequadamente a produzir qualidades e sensagcbes apropriadas a cada um, por
exemplo, o par capacidade para cor e capacidade para ver. (BUCKELS,2014)



47

com que ela apareca, por exemplo, branco para o olho. Um objeto tem variadas condigdes de
prosballdmenon, um que corresponda a cada 6rgéo sensorial. O ouvido pode captar de uma
pedra o0 som que ela faz ao rolar pelo chdo. Dessa mesma pedra, podemos sentir a rigidez com
0 tato e se quisermos saber dela o seu gosto, teremos a resposta quando em contato com a
lingua. Mas é gerado um prosballon e um prosballémenon para cada par correspondente a
cada sentido, mesmo que de um mesmo objeto. O prosballon vindo do olho reage apenas a
uma atividade potencialmente visivel. E assim o é para os demais sentidos.

Quando esse intercdmbio ocorre, d& origem ao par agente/paciente. O sujeito que
percebe é o paciente (159c) e o objeto percebido é o agente. Nem agente (amargo) nem
paciente (sentinte) existem fora da relacdo de geracdo. A nomenclatura agente/paciente é
instituida tendo em vistas que ambos sdo centros de atividade, ndo que uma seja passiva e
outra ativa sempre necessariamente. De acordo com Nakhnikian, “s8o adjetivos usados
simplesmente como um dispositivo para diferenciar dois centros de atividades fisicas
radicalmente distintos, objeto (agente) e sujeito (paciente))”’(NAKHNIKIAN, 1955, p. 140,
141). A relacdo que ocorre entre ambos ndo € de passividade ou atividade, mas ambas
exercem acdo uma parte sobre a outra. O objeto fisico e 0 6rgdo s6 podem ser chamados de
6rgdo sensorio e objeto percebido quando ocorre a colisdo entre o que é irradiado de ambos 0s
lados. So6 se tornam verdadeiros apds o contato dos dois fluxos que fazem emergir o agente e
0 paciente. Verdadeiros na medida em que houve um sujeito para dizer dele se é ou ndo é que,
na Doutrina Secreta entendamos pré-estabelecida a tese protagoreana, mantendo todo
julgamento enquanto verdadeiro.

Entdo, os dois fluxos acima descritos ddo origem ao par agente/paciente ou Orgao
sentiente/objeto percebido, que consiste também no fato de tornar verdadeiro, trazer para o
campo da percepcdo as coisas que existem enquanto poténcias ainda ndo percebidas, 0s
movimentos lentos. O par prosballon e prosballémenon do lado do objeto fisico, quando
entram no alcance um do outro da origem ao agente ou objeto percebido. Do lado do 6rgédo do
sentido, o par prosballon e prosballémenon da origem ao 6rgdo sentiente ou paciente.
Simultaneamente ocorre a formagéo do par qualidade/percepc&o™.

Essa explicacdo do processo que envolve a formagdo do par qualidade/sensacdo esta
bem elaborada e detalhada em todas as suas possibilidades. Socrates explica o processo de
maneira simples, mas tudo isso que foi dito sobre ele nessa pesquisa é possivel de ser retirada

dos dizeres dele. Porém, temos apenas uma observacdo a fazer sobre o que foi aqui

* Esse processo dividido aqui, segundo Nakhnikian, e a partir das passagens 154a, 156c-d, 157a, em 6 partes
(ou 3 pares) ocorre quase que simultaneamente na prética no que concerne a formagao dos pares.



48

apresentado a partir dos estudos de G. Nakhnikian. Ao ler os fragmentos 154a, 156¢-d-e, 157a
e 159d, verifico um entendimento semelhante ao de Nakhnikian, mas retiro a compreenséo
que ele tem daquilo que ele diz emanar dos dois lados como sendo o prosballon e
prosballomenon. No fragmento onde esses dois termos séo citados, parece que a ideia central
a ser transmitida ali ¢ a de que aquilo que chamamos de ‘cor’ ndo ¢ nem o movimento
encontrado pelo olho, nem o0 movimento que o encontra, mas algo gerado no meio dessas
duas coisas. Porém, em 156c¢-d-e, parece que o que se desloca ndo é apenas um feixe, um
fluxo que sai e gera algo no meio, mas assim como em 154a, gerado no meio é a cor e, saindo
dos extremos temos, de um lado a vista e do outro a brancura que colidem, fazendo com que
aquilo de onde saiu a vista se torne olho que vé ou enche-se de visao, e aquilo de onde saiu a
brancura se torne branco ou coisa branca. Poderiamos mesmo, como insiste Nakhnikian,
entender que para cada sentido, hd 0 mesmo feixe pertinente a suas devidas capacidades de vir
a ser? Se chamo a vista enquanto aquilo que se desloca, entdo, quando eu falar de ouvido, o
gue se desloca ndo é a audicdo, para assim formar um ouvido que escuta? E se o que é
escutado, do lado da coisa ndo sai uma agudez, tornando-se, por exemplo, um som (grito)
agudo? Nao creio ser possivel apenas chamar assim todas as variacfes dos extremos opostos
por um par de termos que ndo aparecem mais no decorrer da obra, sendo substituidos por
sabor, amargor, brancura, visdo e coisas de mesma natureza. A teoria proveniente dessa
especulacdo é correta, mas se limita quando se utiliza de um termo apenas. O que parece
deslocar-se no &mbito dos movimentos lentos sdo as capacidades, no caso do olho, de ver e,
no caso da pedra, de se tornar branca. Em 159d, a dogura que sai do vinho esta
movimentando-se ao seu redor. E o que faz do vinho poténcia de ser doce. Quando o vinho se
aproxima o suficiente de um percipiente em potencial, a deslocacdo se torna mais rapida,
deslocacdo essa da percepcdo originaria da lingua e da dogura que faz o vinho ser e aparecer
doce. As coisas que iniciam 0s movimentos rapidos sdo as coisas mesmas que estavam ali em
poténcia e que tem condicBes anteriores a formacdo exata de seus estados. Ndo vejo como
atribuir simplesmente o termo ‘feixe’ ou semelhante para o que se move em dire¢ao a colisdo
da formacdo da qualidade. Ou até mesmo utilizar-se de um par de termos fortuitamente
usados para evidenciar ndo eles mesmos, mas um terceiro termo, para designar uma condicao
Unica que aparece para cada potencia no geral. Platdo pode realmente ter proposto que o
mesmo processo ocorre para qualquer formacao de percepgéo e qualidade, mas ndo usou um
termo que determinasse claramente um elemento comum a todas as ocorréncias,

caracterizando cada ocorréncia com o termo pertinente a qualidade e ao sentido. Mas no que



49

concerne ao processo mesmo, descrito por Nakhnikian em suas etapas e resultados, estamos
em completo acordo.

Outro ponto a ser analisado € a possibilidade de um sétimo e oitavo termo na formacéo
dos pares na teoria sensista. Ao que parece, saindo a poténcia da percepc¢édo de um lado, e a
poténcia da qualidade do outro, ocorre no meio a colisdo e em seguida, o olho de um lado
enche-se de visdo e a pedra do outro, se torna branca. Ndo poderiamos considerar ai um
movimento de retorno a partir da colisdo central, no meio do deslocamento vindo dos dois
lados? Pois parece que, em 156¢-d, e também em 159d, que as coisas tem o seu fim, no que
concerne a formacdo, nos seus “objetos” de origem, seja o vinho, seja a lingua, seja o olho,
seja a pedra, pois ambos os lados se enchem de algo, esses lados a partir da qual todo o fluxo
para a formacao teve inicio. Sendo assim, haveria um retorno. N@o ousaria em chamar esse
retorno de movimento porque nao ha mencéo clara disso no texto, mas tudo indica que haja
uma volta a partir da colisdo, que promove o sentido percebendo uma coisa com uma
qualidade, fazendo desse par, momentaneamente reais e verdadeiros para aqueles envolvidos.

N&o estou afirmando que as coisas formadas residem no percipiente ou na coisa, ao
retornarem aos seus respectivos produtores, pois antes mesmo de elaborar a Doutrina Secreta
Sécrates ja menciona que o que se forma é no meio, na colisdo. Mas parece que, ao ganharem
um sentido, no caso a sensacdo se tornar algo para o sentinte que sentiu algo sobre aquilo,
esses sentidos aparecem impressos nas coisas mesmas, percipiente e coisa ou objeto. E neles
que tomam forma, ap6s terem surgido na colisdo, e expiram no momento seguinte, dado que
tudo estd sempre nos dois tipos de movimento. Com isso quero apenas sugerir um movimento
a mais do que aqueles seis apontados por Nakhnikian como os suficientes para descrever a
teoria sensista baseada nos movimentos rapidos. Seria a sétima etapa do processo, 0
movimento de retorno do par gerado aquilo de onde surgiu, seja objeto se tornando objeto
branco, seja olho se tornando olho que vé. Apos esse retorno, tudo o que se formou a partir do
processo de encontro do agente e do paciente se esvai, pois criado a partir do movimento, ndo
permanece. E fugaz.

Desenvolvemos em detalhes aquilo que se pode entender da Doutrina Secreta para que
possamos por em evidéncia ao final da pesquisa que envolvera a Filosofia dos pensadores
ditos como autores dela no Teeteto. Quando a pesquisa acerca dos fragmentos de Heraclito e
Protagoras assim como o poema de Parménides, que sera realizada no capitulo 2 dessa
pesquisa, findar, voltaremos a essa discussdo detalhada para comparamos e avaliarmos as

possibilidades de encontrar vestigios auténticos de Platao.



50

Estando clara a nogdo dos movimentos lentos e rapidos e suas respectivas fungbes na
formacdo da sensacdo, partiremos agora para a teoria do homem medida devidamente
fundamentada no fluxismo aqui apresentado. Tendo sido gerada a sensacéo sobre algo, isto foi
sobre algo real. Por isso 0 homem é a medida de todas as coisas e toda opinido € verdadeira.
Mas isso é mesmo possivel sem contradi¢des? A aisthesis, tal como delimitada na Doutrina
Secreta estd de que maneira relacionada com a tese de Protadgoras? Se aisthesis ndo for
conhecimento, pode se ter algum conhecimento sobre elas?

Os aspectos centrais da teoria sensista, encontrados na passagem da Doutrina Secreta, e
ditos complexos por nds tem seu apice na compreensao desse par sensacdo — qualidade, que
se formou a partir dos movimentos lentos e rapidos, e se esvai em seguida, devido a
fugacidade da sensibilidade. Vejamos agora como vamos entender o homem medida, de
acordo com Teeteto, para que possamos compreender a assimilacdo do que foi dito nessa
teoria em relagdo ao perspectivismo encontrada na interpretacdo platénica do fragmento de

Protagoras.

1.3 O Homem-medida no Teeteto

O homem da significado as coisas que passam a compor Seu universo subjetivista,
dotando o mundo externo de significados que concernem a ele enguanto sujeito da percepcao
que, de acordo com os sentidos, estdo sempre mudando, um novo a cada instante, e perecem a
partir do momento que o fluxo que os formam cessa. Eis que surge uma das objecOes
socraticas sobre a teoria do homem medida: quando nédo estdo percebendo as coisas, 0 homem
de nada sabe? Para eles a memoria nada conta? Como haveria de ser composto seu universo
de conhecimento se todo ele dependesse apenas da percepcdo imediata e nada mais? Ha
momentos em que 0 homem ndo estd percebendo. Sempre mudando e nunca sendo, como
“possuir” conhecimento se nada ¢ passivel de possessdo? Comeca a surgir ai um indicativo de
que ndo se pode saber nada sobre as percepcOes se dependermos unicamente delas. Alguma
outra capacidade no homem deve comegar a atuar para que pelo menos sejamos capazes de
lembrar. Nao significa nada para nos as percepcdes se nada for pensado sobre elas. Seriam
estados primitivos de sensacdes que poderiam ser equiparados ao dos animais.

De acordo com 0s argumentos acerca de Protagoras provenientes de Platdo, a tese do
homem medida estd fundamentada na percepcéo. O homem constroi verdades a partir daquilo
que ele percebe e cada individuo percebe de forma singular e Unica. Nao ha falsidade nas

opiniBes emitidas acerca das coisas porque nem é sobre a mesma coisa que esta sendo emitida



51

a opinido, dado que cada um sente a sua maneira e isso resulta numa sensacao outra que ndo a
do outro ou até mesmo a anterior, e ndo ha nada na coisa externa a ser determinada, ndo ha
“verdades” nos elementos segundo a qual sera correto ou errado afirmar algo a respeito. Cada
percepcdo é sobre algo que é para o individuo, ndo havendo percep¢do do que ndo é,
determinando que assim, a verdade esta no ambito perceptivo, e assim também o
conhecimento. A Doutrina Secreta do Teeteto aparece para 0S pesquisadores como uma
espeécie de refinamento do pensamento de Protagoras, e quando ndo é considerada platonica, a
teoria nela inserida representa os fundamentos da tese do homem medida, que também segue
o modelo do fluxo heraclitico em que todas as coisas estdo submetidas, e no duplo
movimento, ativo e passivo, na qual cada coisa engendra para tornar-se qualidade. Partindo
da compreensdo ja apresentada sobre movimentos lentos, vimos que de um lado sai um
sentido do agente e do outro, do paciente, uma qualidade predisposta, que irdo se chocar e no
meio, para um lado surge a sensacdo e para o outro lado surge qualidade. Da Doutrina
Secreta resulta que esse par ocorre apenas uma Unica vez, tal como ocorre, pois tudo esta
sempre em movimento, ndo ha ousia a ser descoberta nas coisas externas, cada percepcao é
singular e verdadeira, e nova para cada individuo diferente e também para cada momento para
0 mesmo individuo. O homem € a medida, pois tudo que se lhe apresenta deve ser verdade
para cada um, da maneira real sobre a qual ele é acometido. A existéncia das coisas parece sO
ter sentido quando em reciprocidade uma com a outra. Nada é se ndo for por alguém
percebido e ndo se percebe algo que ndo €. Entdo, nenhum individuo pode ter a mesma
sensacao duas vezes, nem um individuo pode ter a mesma sensa¢do de um outro, e que nao ha
existéncia separada e independente das coisas; existem percep¢des a cada instante, a unido
entre agente e paciente faz surgir sempre novos pares de sensacdo e qualidade. Para isso,
segue o seguinte fragmento retirado da obra Funes, 0 memorioso, de Borges, que descreve tal

como seria 0 mundo para um homem que a tese de Protagoras defende:

O mundo, para Protagoras, € como o universo de Funes, 0 memorioso, de Borges —
uma pluralidade infinita de seres isolados, absolutamente distintos.

O cachorro das 3:14, instantaneo, se dissolve. Tudo o que ele é é o cachorro das 3:14
e ndo sera o mesmo cachorro as 3:15. Este, com relagdo ao primeiro, é o
absolutamente outro. Dois cachorros absolutamente idénticos a si mesmos e
absolutamente outros que o outro, mas nunca 0 mesmo cachorro em dois estados
diferentes, pois isto exige relativizagdo da identidade, coisa que Funes, quem sabe
um bom discipulo de Parménides e de Protagoras, ndo pode conceber. Nenhuma
coisa que Funes perceba do mundo possui 0 minimo traco de uma relagdo com o
outro que permita uma relacdo no pensamento.

PercepcBes justapostas, lembrancgas justapostas, isoladas, incapazes de se cruzar —
cada mundo é povoado por uma infinidade irracional, irredutivel. (SOUZA, 2010, p.
98)



52

Seria isso mesmo que Protagoras estava dizendo? Que o que ha sdo seres instantaneos
gue se esvaem a cada momento, nada nunca repetido, nem a partir de si mesmo nem a partir
da coisa, sendo o mundo, dessa maneira, configurado em momentos, separados em
fragmentos, segundos infinitos de percepcdes isoladas, incapazes de se cruzarem, ndo Sdo
intercambidveis nem dentro do universo mesmo de um individuo, nem muito menos
compartilhado por entre muitos. Se concatenarmos a tese sensista da Doutrina Secreta com a
tese do homem medida, € assim que a realidade se afigura. Ndo ha nada que parece
intermediar as percep¢des umas com as outras, ndo h4 como formular uma experiéncia
conjunta a partir da reflexdo sobre coisas que séo, pois nada €, nem as capacidades cognitivas
humanas assumidas em tal tese permitem tal inter-relacdo. Coisa verdadeira é coisa percebida.
A percepcao ndo é mera aparéncia, mas um universo organicamente verdadeiro para quem o
percebe. Nada é fixo, nem o sujeito que percebe, nem a coisa percebida, e tudo mudando
implica coisas novas surgindo a cada momento, para cada um e para 0 mesmo sujeito. A Gnica
coisa que permanece é a palavra, por exemplo, vento frio. Esse logos é uma espécie de
convencao que os homens usam para entendimento mutuo sobre coisas em realidade distintas.
Mas dado que é o homem que compde esse logos, qual seria o entendimento desse ‘homem’?

Existem dois possiveis entendimentos sobre o homem em Protagoras, a saber, um
homem particular e um homem universal, sendo o primeiro apresentado antes da primeira
refutacdo de Socrates e a segunda depois da defesa de Protagoras, colocando o melhor como
critério do sabio. Esse duplo entendimento sobre 0 homem (anthrdpos) é reconhecido tanto no
Teeteto como por outros pensadores que interpretam o fragmento do Protagoras historico,
como veremos no capitulo 2 dessa pesquisa. Nessa separacdo entra o entendimento de logos.
O homem particular é aquele encerrado em sua individualidade construtora de seu universo
por meio de suas percepcdes infaliveis e Ginicas. E 0 homem que se recorta a cada instante e se
renova no instante posterior, assim ao infinito. Ele compreende o mundo a sua maneira e diz o
logos sobre aquilo que lhe afetou, da maneira que lhe afetou. O logos nessa compreensao de
homem n&o é abundante ou amplo, mas pontual e especifico: diz um nome para algo que
aparece.

O entendimento de Protagoras sobre o Logos nds remetemos a Didgenes Laércio,
quando ele diz: “Protagoras diz que sobre todas as coisas ha dois logoi em oposi¢cdo um ao
outro.” (LAERCIO, 1988) Esses dois (dissoi) logoi s&o a afirmacéo e a negacdo: A é B e A
ndo é B, que necessariamente, quando enunciadas, ndo se referem a mesma coisa, dado a

explicacdo do fluxismo e da inconstancia das proprias formacoes das percepcdes e qualidades.



53

Se existe alguém que diz “o vento ¢ frio”, para essa afirmacdo hd o seu oposto enquanto
possibilidade na linguagem e que ndo deixa de ser verdadeiro, porque nao se trata da mesma
coisa, do mesmo vento. Sempre que emitidas, cada sentenca que afirma ou que nega em sua
contraposicdo se refere a estados de coisas diferentes. Essa estrutura da linguagem, para
Protégoras, deve ser entendida ndo como estrutura sujeito-predicado, mas apenas como uma
nomeacao, a saber, a nomeacao de um instante da percepcdo. Assim, o referente do logos é
um fato da percepcdo. Ora, como ser é aparecer, para cada sujeito da percepcao, um logoi diz
0 que aquilo é para aquele sujeito naquele momento. Os logoi em oposicéao se referem aquilo
que eu digo que para mim a coisa é e o0 que ela ndo é: o vento é frio, logo ndo é quente.

Essa tese, delimitada dessa maneira, conduz a conclusdo de que ndo ha verdade
intersubjetiva, pois 0 homem é um individuo encerrado em sua prépria subjetividade, com
uma nocdo de mundo individual, construida através das percepcles, que captam coisas em
constante estado de mudanga, sendo nova a cada instante. As percep¢des ndo estdo em
condic¢des de mostrar um mundo unificado, cujo discurso pode ser sobre ele informativo. Para
Souza, “Nao ha identidade, nem autodeterminacdo, nem si mesmo, pois 0 que ha € um ‘eu’ e
um ‘isto’ a cada momento” (SOUZA, 2010, p.101).

O entendimento mais evidente da tese do homem medida é o da excluséo da falsidade da
esfera humana, pois se todos sdo a medida das coisas, tudo o que € por eles medido é
verdadeiro. Ndo ha opinido falsa. O que se mede se faz por intermédio dos sentidos,
ferramenta que constréi para o individuo sua concepg¢do de mundo e por essa razdo, ndo ha
verdade a ser descoberta nas coisas, mas opinido a ser formulada sobre elas. A verdade é
relativa. O que é medido sobre as coisas ndo é sua existéncia, mas seu modo, que predicados
possuem e ndo possuem. Tais predicados sdo estabelecidos a partir da percep¢do. Ndo ha
caracteristicas estabelecidas na coisa sentida a ser desvendada ou transmitida, mas sim uma
condi¢do particular a cada um que o faz perceber a “aparicdo” de determinada forma. As
percepcdes seriam assim infaliveis e ndo poderiam deixar de transmitir conhecimento, ndo
numa esfera em que haveria ousia nos elementos percebidos, mas a partir da compreenséo de
que o homem constroi sua propria no¢do de mundo por intermédio dos sentidos. Dado a
constante movimentagdo das coisas, ndo ha contrariedade em dizer que A ¢ B e A ndo ¢é B,
pois ndo esta sendo dito sobre uma mesma coisa.

Protagoras postula a infalibilidade das opinides e dos sentidos por meio das quais as
opinies se formulam, ndo reconhecendo nas coisas nenhuma estrutura primaria que pode
revelar-se ao homem, mas tudo o que se revela € tudo o que had. Se o homem foi capaz de

formular uma opinido, qualquer que seja ela e qualquer que seja 0 homem, sendo homem,



54

entdo € tudo o que a coisa €. Xendfanes dizia que ndo seria possivel ter conhecimento sobre
algo e dentre as razfes que aponta para isso estd o fato de que mesmo que 0 homem consiga
chegar a compreender ou a dizer a verdade total sobre algo, ele nunca tera consciéncia disso,
pois ndo ha em seu aparato cognitivo (que sO considera as sensagdes, aisthesis até mesmo
para pensar) uma capacidade que o faga perceber qual a possibilidade real da revelagdo de
algo. Protagoras ignora essa nuance das coisas. Ndo ha nada nas coisas que ndo possa ficar
escondido ao homem, mas ao homem, tendo aparecido, é o que é em sua totalidade. Melhor
dizendo, as coisas ndo possuem uma ousia, restringindo as condi¢des de conhecimento aos
produtos dos sentidos. Ou 0 homem conhece tudo ou pelo menos tudo o que precisa saber
para viver bem e construir seu sentido de universo. De toda forma, o homem é o bastante para
aquilo que ele precisa, e sabio sera aquele que, por meio da palavra, trara o que € melhor para
si e para os outros, sendo este melhor tendo um critério fundamentado em juizos de valor e
eficacia.

A possibilidade de entendimento do logos pelos homens entre si ndo esta ligada ao fato
de saberem algo sobre as coisas mesmas, nem mesmo sobre as percepc¢des que outros tiveram.
Mas ha um discurso instituido como uma maneira de convencionar os entendimentos. E sobre
0 cenario da incomensurabilidade entre um homem e outro que se constroem as relaces
humanas, inserindo o discurso no ambito da acdo. Atraves desse logos emerge o segundo
entendimento sobre anthrépos, o homem universal de sua teoria. A medida inicialmente
entendida a partir das percepcdes de cada um passa a ser, a partir da acdo discursiva, 0
consenso. Torna-se mais Util o discurso daquele que traz o melhor para si ou para outrem. 1sso

vemos na defesa de Protagoras pela boca de Sécrates em 166d-e.

Afirmo que a verdade é como a escrevi. Pois cada um de n6s é a medida do que é e
do que ndo é, e no entanto cada um difere infinitamente do outro: para um é uma
coisa e assim aparece, para outro € e aparece outra coisa. E estou longe de negar que
exista a sabedoria e 0 homem séabio. Mas este mesmo a quem chamo sabio é aquele
de nés que, quando as coisas sdo e lhe aparecem mas, muda-as de modo a
aparecerem e serem boas. (...) Para quem esta doente, aquilo que come aparece e é
amargo, mas para quem esta saudavel aparece e é o contrario. E ndo é preciso fazer
mais sabio nenhum dos dois — pois ndo ¢ possivel —, nem se deve acusar o doente de
ser ignorante por ter esta opinido, nem o saudavel de sébio por ter outra; deve-se,
porém, fazer uma mudanga no doente, porque é melhor o estado do outro. Do
mesmo modo, também na educacdo deve-se fazer uma mudanc¢a de um estado para
outro melhor; mas o0 médico faz a mudanga com remédios e o sofista com discursos.
Por conseguinte, ndo fez com que o que tem uma opinido falsa tivesse
posteriormente uma opinido verdadeira; pois ndo é possivel ter opinido sobre o que
ndo é, nem ser afetado por outra coisa que ndo aquela que o afeta, que sera sempre
verdade. Mas penso que, a quem tem uma opinido afim ao defeituoso estado de alma
em que se acha, um benéfico estado de alma fara ter outras opiniGes como esta,
imagens a que alguns, por ignorancia, chamam verdadeiras; eu chamo a umas
melhores que as outras, mas ndo mais verdadeiras. (...) E afirmo que os oradores



55

sabios e bons fazem com que as coisas benéficas parecam ser justas as cidades, em
vez de defeituosas. Pois aquilo que a cada cidade parece justo e belo é isso para ela,
enquanto assim a determinar.(PLATAO, Teeteto, 166d-¢e)

O homem universal, sob essa perspectiva, se delineia através do consenso estabelecido
entre os homens, tendo em vistas o melhor e a utilidade. O discurso é a ferramenta que
modifica um estado para outro. A opgdo por A é B, ao invés de A ndo é B ndo se dara atraves
do critério epistemolégico da verdade, mas vai se construir no ambito da acao, da pratica para
estabelecer o que é mais util para os homens em geral e para a cidade. A sabedoria, que
parece haver e ndo haver para Protagoras, ndo esta na posse de quem tem a verdade, dado que
todos a tem, mas sim na posse daquele que melhor utiliza o discurso para alterar um estado
afetivo para outro melhor. O discurso passa a ser resultado de um processo de reflexdo através
de uma racionalidade ndo especificada por Protagoras, mas que diferencia a natureza dos
demais animais da natureza dos homens. O homem procura um bem viver e o discurso
aparece nao como um dado inicial que remete ao fenémeno, mas como valor constituido
através da adesdo da maioria dos ouvintes a certos padrdes de juizo que sao instituidos como
norma.

O que nos interessa de fato nessa pesquisa é referente a tese sensista, ao homem
particular da tese do homem medida. Sobre o entendimento trazido por esse trabalho acerca
da visdo da tese protagoreana apresentada no Teeteto ficam algumas questdes, além das
levantadas por Sécrates na obra, que ele mesmo trata de ressaltar enquanto sendo falhas na
teoria. Sera possivel retirar o elemento da formacdo da percepcdo e qualidade fora de cada
coisa e ainda assim determinarmos a tese de Protdgoras com as consequéncias acima
sugeridas? Podemos compreender que as percepcdes sdo diferentes a cada instante sem
remeter a interpretacdo do homem-medida a partir da Doutrina Secreta? E ele considerava o
movimento enquanto fundante da realidade, a partir da qual poderemos supor a variacéo e a
relatividade inerente e excludente da possibilidade de falsidade? O propoésito dessas questdes
¢ o de procurar percorrer o caminho que Platdo propds no Teeteto quando analisando a
segunda resposta sobre o conhecimento, a fim de delimitar sua prépria interpretacdo e
investigacdo na elaboracdo da tese sensista ali presente. Esse proposito s podera ter eficacia
quando tivermos ja avaliado o pensamento do Protagoras histérico que visa identificar a
autenticidade de seus fragmentos em discernimento & interpretacdo a ele dada por Platdo em
sua filosofia.

Ainda sobre a forma como Protagoras foi apresentado na obra, resta-nos uma pergunta:

0 que emite 0 juizo sobre as coisas? A tese de Protagoras no Teeteto carece de uma explicacédo



56

para o fato de que os sentidos sdo capazes de formular uma opinido, mas ele ndo propde nada
além das percepcdes enquanto provedoras dos dados e a poténcia através da qual devemos
emitir um juizo. Estabelecendo que deve haver uma faculdade que ndo a dos sentidos para
emitir um discurso, mesmo que de natureza nomeadora, Platdo, concedendo essa capacidade a
alma, j& predetermina que essa atividade é uma maneira de fixar algo no fluxo, ja prevendo ai
a refutacdo da relatividade do homem medida. Primeiro, ndo pode haver verdade ou
conhecimento sobre algo que ndo se deixa captar. Os sentidos somente sdo afetados o tempo
todo, de diferentes maneiras pela mudancga das coisas e de si, mas para que a alma emita uma
opinido, ela ja deve estar nesse momento fazendo uso da memdria, do pensamento e da
reflexdo, e aquilo sobre a qual se diz “é branco” consiste na emissdo de uma opinido. Sem a
atividade da alma, nada poderia ser nomeado. E nomear € uma atividade que esta presente ja
na tese do homem medida sob quaisquer interpretacbes. Na sequencia do argumento sobre a
teoria sensista, a primeira coisa a ser questionada sobre o fato de saber consistir em percepgéo
é a presenca da memdria na formulacdo de um entendimento. Se conhecimento for somente
percepcao, que consiste naquele processo descrito no fragmento que concerne a Doutrina
Secreta, quando fecharmos os olhos, por exemplo, ndo saberemos mais. A (nica coisa que a
percepcao nos da é a sensacdo, pois se levarmos em conta que no processo da obtencdo de
conhecimento deve haver espaco para considerar a participacdo da memoria, saber ja nao
pode simplesmente consistir naquele processo. Ha algo que chamamos memdria e por através
dela, recordamos de algo percebido. Isso ndo pode ser considerado um tipo de saber sobre
esse algo?

Platdo manteve o homem enquanto medida da tese de Protagoras, mas para o0 ambito das
sensacOes apenas, sendo as sensacfes aquilo que se resume a esfera das afeccdes passivas. O
contedo judicativo intrinseco do pensamento de Protagoras para as opinides é separado por
Platdo. Protagoras ndo separa atividades cognitivas de atividades senso-perceptivas. Tudo faz
parte do homem, sendo este a medida por meio das sensagdes e se manifestando acerca delas
por através do discurso, promovendo assim sua verdade. Platdo delimita um campo da
sensacdo passiva, destituida de atividade judicativa e alude para a capacidade cognitiva que
comeca na alma e se vale dos sentidos enquanto instrumento para avaliar os dados das
sensacdes e sobre elas emitir juizos de valor, dando sentido e ordem ao fluxo inerente a
atividade do lado das sensagdes, impondo dessa maneira fixidez ao mutével, que Ihe empurra
a dialética em direcéo ao conhecimento das coisas mesmas (185c¢ — 187a).

Existem alguns estudos que apontam para a primazia do Logos na dimenséo protagoriana

e que seu pensamento se fundamentava numa compreensédo da realidade baseada no discurso,



57

na linguagem: o real é efeito do discurso. E fato que Platdo refuta a teoria de Protagoras
enquanto medida para a verdade, no presente dialogo e que todas essas perguntas acima
mencionadas sdo provas da ineficacia do conhecimento ser tal qual a tese do abderita. Temos
o0 intento de mostrar como realmente Protagoras e as no¢Bes de opinido e sensacdo estavam
vinculadas no seu tempo e no seu pensamento no segundo capitulo dessa tese, para assim
podermos concluir se tais compreensdes foram platonicas.

A analise feita nesse capitulo serve para entendermos como foi elaborada e interpretada a
primeira resposta de Teeteto, em conjunto com o fluxismo e 0 homem medida, e com isso,
teremos aqui detalhado o que serd no proximo capitulo retomado para a verificacdo, em
comparacdo com os fragmentos dos filésofos historicos Protdgoras e Heraclito, da
autenticidade e aceitacdo da teoria sensista elaborada na Doutrina Secreta. Teremos em mente
as seguintes abordagens para chegarmos a essa conclusdo por meio dessa metodologia
sugerida: um ponto de vista de Marcelo Boeri e outro de Francis M. Cornford. Esses dois
pontos de vista ndo constituirdo provas concretas sobre a autenticidade da teoria da senso-
percepcdo, mas apenas nos dardo uma direcdo para aquilo que os pesquisadores da area
encontraram como possiveis fatos para comecar a edificar essa hipdtese e concatena-las com a
andlise construida nesse capitulo e as apresentagdes do capitulo dois.

Teeteto da uma resposta para a pergunta “o que ¢ conhecimento?” cujos comentarios
ocupam maior parte do dialogo (151e — 186e): “(...) saber ndo é outra coisa que nio
percep¢do”(PLATAO, Teeteto,151e). Boeri pressupde que quem esta por tras dessa resposta
de toda a investigacdo é o proprio Platdo, que ele responde e trata de investigar para descobrir
possiveis verdades e refutacdes. Vejamos:

(...) o modo como Platdo a expde, critica e analisa em seus detalhes serve para
advertir a relevancia do didlogo como um modo de fazer filosofia que Ihe permite

defender teses (como a defesa que Socrates faz de Protagoras; Teet. 166d e ss.) que
depois ele mesmo se encarrega de revisar e de refutar (BOERI, 2009, p. 238).

Platdo é quem formula a tese e trata de examina-la, analisa-la, refuta-la a seu modo por
através de seu personagem, fazendo dele a sua voz. Neste caso, ndo apenas Sdcrates faz a voz
de Platdo, mas interlocutores tais como Teeteto tomam as palavras importantes do dialogo
como sendo o pensamento proprio do autor. Encontramos vezes em que realmente a tese
sustentada o € pelo personagem principal da trama, e vezes que a tese € argumentada por um
personagem outro que ndo o principal, mas o proprio Platdo a esta sustentando. Neste caso, 0
que fez Boeri afirmar que é Platdo que esta por tras do argumento de que conhecimento ndo é

mais do que percepc¢do? Quais seriam os detalhes, dramaticos ou filos6ficos que nos trariam a



58

essa conclusdo? O fato de Platdo ter dedicado maior parte do didlogo para analisar essa
resposta, fazendo dela uma resposta significativamente importante para a obra, seria suficiente
para confirmar essa hipOtese? Muitas teses apresentadas por personagens em didlogos
platénicos ndo poderiam ser tidas como sendo proprias do Platdo. E como exemplo, Boeri cita
a tese da justica como direito do mais forte de Trasimaco, na Republica. Existem argumentos
que sem duvida séo sustentados por Platdo ou pelo menos sdo levados em consideracdo para
serem analisados, dando-lhes a devida atencdo quando necessario, cujo carater platdnico se
mostra evidente devido ao contexto de sua filosofia ou da trama do préprio didlogo. S&o
posicbes que mesmo que Platdo ndo as assuma enquanto totalmente verdadeiras, elas
merecem a atencdo suficiente para serem investigadas, em seus pros e contras, e levadas em
consideracdo para o debate em questdo. No caso do Teeteto, Platdo levanta a questdo por
através do jovem Teeteto, dando a Sdcrates o trabalho de elucidar a questdo, de trazer a tona
como o préprio Socrates alega fazer por através de sua capacidade maiéutica. Levamos em
conta que boa parte da teoria sensista do Teeteto € mantida no Timeu, com algumas
diferencas, e isso sustenta a hipétese de que a tese sensista permanece na sua filosofia®®. Se
pudéssemos pdr toda a argumentacdo na voz de apenas um so, observariamos seu andamento
com discernimento e coeréncia, sendo as refutaces encaradas como prdprias do movimento
de inferéncia e conclusdo a que se poderia chegar através de questionamentos e elucidacdes
do que esta sendo trabalhado entre os interlocutores. Ndo estd exclusivamente na boca de
Sécrates a verdade para essa obra. Cada interlocutor contribui para a dialética presente até que
se chegue ao escopo sobre a questdo. Devemos considerar, portanto, essa hipotese levantada
por Boeri, a de que Platdo também fala através de Teeteto, a fim de investigar uma tese que
ele julgou ser suficientemente importante para o intento do didlogo e da questdo proposta para
debate. Mesmo tendo sido refutada mais adiante, isso ndo retira do argumento a importancia
devida no que concerne a dire¢do que o dialogo deve tomar. Ser conhecimento sensacéo ou
ndo é uma chave para a descoberta do intento principal da obra.

Partindo para o ponto de vista de Cornford, “[...] Platdo deve realmente ignorar o que
Protagoras teve a intencdo de dizer e adota uma construcdo de suas palavras que contribui

para sua propria analise da senso-percepgao” (CORNFORD, 1957, p.33). Isso nos deixa

% partimos do principio de que o Timeu é um didlogo que foi escrito num tempo posterior ao Teeteto. Alguns
revisionistas, como por exemplo Richard Robinson,b tentam mostrar o contrario para sustentarem que Platdo
refutou a teoria das Formas nos didlogos que concernem a tetralogia em que esta inserido o Teeteto. Mas essa
hipdtese da anterioridade do Timeu ao Teeteto ndo é nem amplamente aceita, nem bem justificada, cabendo,
entre muitos, o questionamento sobre a manutencdo da teoria das Formas nas Leis, sendo esse didlogo
considerado por muitos intérpretes como posterior ao Teeteto.



59

aptos a perguntar de onde vem essa interpretacdo de Cornford de que Platdo ndo segue a risca
0 que foi proposto por Protagoras? Isso estad inserido no proprio dialogo, ele leu isso em
outros pesquisadores ou existem textos de Protdgoras em que podemos verificar que ndo ha
nenhuma semelhanca com o que foi dito no Teeteto? Ou ele estaria apenas levantando essa
hipGtese, baseado na historicidade dos didlogos platonicos de onde ele costuma refazer
pensamentos alheios para os proprios propoésitos analiticos? Sera pertinente esclarecer até que
ponto 0 argumento de Protagoras no Teeteto é protagoreano, em que medida a tese do homem
medida fora reformulada por Platdo quando este se propde a interpreté-la e decifra-la, quando
ndo esta a refutd-la. De acordo com Cornford, existem duas possiveis interpretacbes para o
problema inicial proposto por Sdcrates no Teeteto: o vento em si mesmo é ambos quente e
frio, e 0 vento em si mesmo nem é quente nem é frio*’(152b).

Dado que Cornford vé a evidéncia na teoria sensista, de que Platdo acolheu a segunda
possibilidade,*® conclui que uma delas é visivelmente platonica e a outra cabe perfeitamente
no contexto histdrico de Protagoras. Sendo assim, a segunda interpretacédo € a que ele atribui a
Platdo como sendo um argumento erguido para dar base a sua analise da teoria da senso-
percepcdo. E ainda, no didlogo, a segunda interpretacdo surge mais adiante com mais
detalhes e sob 0 argumento de que pertence a uma desconhecida Doutrina Secreta (156a). De
acordo com os argumentos de Cornford, ndo existe nenhum possivel doutrinador secreto no
contexto a que Platdo se referia. Dos pensadores que claramente oferecem uma base para as
teses apresentadas no Teeteto, nenhum deles apresenta uma teoria semelhante a essa segunda
interpretacdo que € sustentada como vélida na primeira parte da obra. E ainda, a teoria
validada como a da senso-percepc¢do na presente obra pode ser encontrada em outras obras de
Platéo.

Partamos, entdo, para a apresentacdo do Heraclito histérico, a partir da concepcéao
vigente de aisthesis e epistémé, seguindo para uma analise semelhante sobre Protagoras e

Parménides.

37 « No entanto, é provavel que um homem sabio n3o fale ao acaso: sigamo-lo ent3o. N3o acontece, por vezes,
um de nds sentir um mesmo sopro de vento frio e outro ndo? E um sentir pouco frio e outro muito?”

*® Ele reconheceu que existiam ali duas interpretacdes possiveis e fez uma comparagdo entre as duas
possibilidades de interpretagdo do passo.



60

2 HERACLITO, PROTAGORAS E PARMENIDES: DOS FRAGMENTOS
ORIGINAIS

Vimos até agora os detalhes que envolvem a teoria sensista apresentada na passagem
da Doutrina Secreta com o propésito de deixar claro que ali haviam aspectos nunca antes
desenvolvidos pelos pensadores que falavam sobre o conhecimento e as sensacfes. Platdo
utilizou ndo somente a resposta de Teeteto de que conhecimento é percep¢do, como
estabeleceu uma relagdo entre essa resposta e o fluxismo de Her4clito, bem como a tese do
homem medida de Protagoras. Mas nao se limitou a exp0-las. Ele investigou mais a fundo e
percebeu que ali havia incoeréncias, contradi¢cbes e, tendo como objetivo mostrar que
sensacdo ndo pode ser conhecimento, mostrou a razdo dessa impossibilidade, detalhando
como funciona essa esfera do conhecer. A partir de agora, iremos focar nos fragmentos dos
autores principais questionados na investigacdo da segunda resposta de Teeteto, que sdo
Heraclito e Protagoras, com a finalidade de verificar se eles disseram algo semelhante ou até
mesmo igual ao que foi exposto na teoria sensista fornecida por Socrates no Teeteto. Assim
poderemos avancar para a conclusdo pretendida dessa pesquisa, que é mostrar a autoria de
Platdo na teoria sensista que aparece na passagem da Doutrina Secreta e que ndo é refutada,
sendo mantida no processo em direcdo ao saber, processo este que envolve as sensacdes € 0

pensamento, o corpo e a psyché.

2.1 Introducéo ao pensamento de Heréclito e Protagoras histérico

O objetivo deste capitulo é introduzir nogdes sobre o pensamento de Heraclito,
Protagoras e Parménides, pensadores cuja filosofia foi utilizada como ferramenta para o
desenvolvimento das ideias centrais na primeira parte do Teeteto, e no final compararmos
com o0 que podemos dizer ser uma interpretacdo platonica sobre essas filosofias e 0 que ele
trouxe de novo nessa obra em relagdo a teoria do conhecimento senso-perceptivo. Iremos
também analisar brevemente como se entendia a propriedade de conhecer inerente ao homem
desde Homero até Platdo, em seguida entraremos nos fragmentos de Heréaclito e Protagoras,
bem como o poema de Parménides para fazermos as devidas e prometidas analises e,
chegando ao final, retornaremos a Platdo, para abordarmos a segunda resposta do Teeteto para
a questdo do conhecimento, trazendo de volta as conclusdes dos estudos feitos no primeiro

capitulo e compararmos Platdo e os pré-socraticos aqui abordados a fim de chegarmos a uma



61

conclusdo sobre a autenticidade da Doutrina Secreta do Teeteto. Ao final desse capitulo,
teremos nossos argumentos em defesa de nossa proposta, a saber, a Doutrina Secreta € uma
interpretacdo platonica sobre Protagoras e o fluxismo que ele retém para dar continuidade a
nocdo de conhecimento que esta sendo trabalhada nessa obra.

Alguns estudos apontam para o fato de Protagoras ter sido um educador que tratava de
exaltar a supremacia da linguagem e do discurso como ferramenta para dar sentido ao mundo
e 0 moldar de acordo com a utilidade; dessa forma, aparéncia e sensacdo ficam fora do intento
de Protagoras ao formular sua tese, na medida em que este se baseia na compreensao de logos
heraclitica e sobre ela desenvolve o seu proprio sentido para completar essa visdo. Dessa
maneira, compreenderemos Protdgoras a partir da linguagem, e a interpretacdo que atribui a
medida a percepcdo seguraremos como platdnica. Ndo ha, portanto, uma teoria da senso-
percepcdo, segundo Protdgoras. A heranca heraclitica para Protdgoras tem relacdo com o
entendimento de logos como ordenador de sentido para o0 mundo (SOUZA, 2010). Para
Heraclito, o logos possui um carater fisico-naturalista que é rompido por Protagoras, que
inaugura para este um sentido linguistico.

O discurso adquire duas possibilidades, a negacdo e a afirmacéo, a partir da qual um e
mesmo discurso pode ser tanto atacado quanto defendido, dependendo do uso da linguagem,
através da possibilidade de mudanca no aparecer.

Protadgoras ndo parece fazer mencdo a sensacdo ou a aparéncia (modo das coisas
aparecerem) para delimitar o sentido do homem como medida de todas as coisas. Ao que
parece, a medida esta num homem incorporado numa Pélis onde normas sociais estabelecerdo
a utilidade, o sentido e o lugar de cada coisa, fornecendo a partir dai a verdade. Uma verdade
gue esta para a Polis assim como deve estar para a ordem e utilidade. O discurso produzido
pelo sabio deve ser de tal maneira que fornega ao homem uma boa vida e o melhor, valendo
também para a cidade. O sentido das coisas, 0 seu logos so é revelado pelo homem, inserido
num universo social. Para Souza, “A verdade ndo remete ao ser anterior ao que se diz, mas ao
‘ser’ produzido a partir do discurso, na medida em que se assegurem as condicGes de adesédo
dos ouvintes a este discurso. O ‘ser’, aqui, corresponde a um dever ser relativo como produto
da deliberagdo” (SOUZA, 2010, p.103).

A questdo que permanece €: a construcdo desse sentido realizado pelo discurso tem
por tras um individuo que o fundamenta numa percepgdo? Mesmo que a constru¢do do
sentido seja realizada tendo em vistas a producdo do melhor e da utilidade, por através de que
0 homem comeca a construcdo desse sentido? Qual é o entendimento de ‘homem’ nos

pensamentos de Protdgoras? Podemos excluir a percepcdo, dado que a cosmologia de



62

Heréclito fala das coisas como elas aparecem? Platdo adicionou um elemento na construgdo
da interpretacdo dos pensamentos de Protagoras ou realmente entreviu em seus ensinamentos
a percepcao enquanto impossivel de ser desconsiderada, dado todo o fundamento do Logos de
Protagoras? Faz-se necesséria uma avaliacdo das teorias proprias desses dois pré-socraticos
para responder a esses questionamentos e para definir, na medida do possivel, o que é
pertinente a cada um deles e a Plat&o.

Partiremos primeiramente para a investigacdo sobre os fragmentos de Heréaclito e

teremos como principais autores de base Alexandre Costa e Ana Flaksman.

2.2 Heraclito

Havia um entendimento sobre o conhecimento entre os pensadores anteriores a Platéo
que nao fazia distingdo de faculdades sensorias e cognitivas, na medida em que ja
consideravam as sensacdes a capacidade suficiente para obter conhecimento. Essa no¢do era
expressa por atraves dos mais variados termos, tais como iden, eidos, oide, dokos, e
diferenciados usos correntes do termo aisthesis. Na primeira resposta de Teeteto, ele mistura
quatro termos importantes que SAcrates trata de esclarecer devidamente cada diferenca entre
eles. Os termos sdo doxa, epistémé, aisthesis e phainetai. Primeiramente, vejamos como o
conhecimento e a aisthesis estavam emaranhados em pensadores como Homero e Xendfanes
para depois compreender uma das possiveis razdes para Teeteto ter utilizado todos esses
termos quando tentava explicar que conhecimento ndo era mais do que sensagdo. Iniciemos
nossa analise por meio do entendimento homérico sobre psyché, para entdo partirmos para o
que ele queria dizer quando se referia ao conhecimento e do surgimento desse termo enquanto
um primeiro momento em que se pode fazer distin¢do entre duas capacidades cognitivas
necessarias para se ter conhecimento, que foi inserido na filosofia grega a partir de Heraclito e

desenvolvido por Plat&o.

2.2.1 Conhecimento na concepc¢do de Homero e Xendfanes

A concepcdo dominante sobre psyché antes de Her4clito era a concepcdo de Homero.
Para ele, essa palavra tinha um significado estritamente animico, um sopro, uma forca vital
gue mantém os homens vivos e os diferencia de cadaveres na medida em que ¢é aquilo que
deixa o corpo na hora em que chega a sua morte, fazendo disso a condi¢cdo humana de ser

mortal. O significado do termo era basicamente, para a cultura grega antiga, a de “sopro”,



63

bR 1Y 2 ¢C

“vento”, “alento”, “principio vital”, pois vinha diretamente do verbo psyquein que significava
“soprar”,” respirar”’. Esse sopro, em Homero, ¢ mais enfaticamente ressaltado enquanto
aquilo que abandona o homem na ocasido de sua morte, que € soprado pela sua boca e se
dirige entéo, para o Hades. A sede das emogdes e sentimentos, bem como entendimento, para
0 poeta ndo era a psyché, mas outros 6rgdos, como o thymds e também o nous. Se em Homero
0 thymos seria responsavel por suscitar os movimentos e reacfes, estando entdo responsavel
pelas emoc0es, e 0 ndus por receber impressdes na medida de uma capacidade perceptiva que
inclui a ocorréncia espontanea de um entendimento, entdo a psyché poderia vir a ser também,
desta forma, equiparada a um 6rgao corporal. Nous e thymos séo partes do corpo ou pelo
menos responsaveis por atividades no corpo, como um érgdo o é. Ha uma interpenetracéo de
funcdo dos orgaos que é representado pelo termo psyché que torna dificil uma separagédo e
distincdo absoluta deste termo. Thymos era tido como uma posse permanente do homem vivo,
para o0 qual seu pensamento e sentimento pertenciam (SNELL, 2005, p. 28-30). Quando um
herdi homérico esta sob estresse emocional, ele pode externar seu thymds, conversando com
ele ou repreendendo-o. Mas, apesar de essencial para 0 homem que vive, a psyché ndo esta
ligada em Homero, com qualquer atividade particular. Nous é a sua palavra favorita para
descrever "visdo mental" ou "planejamento” e pode as vezes ser traduzido como "mente".
Para denotar emoc0es a palavra importante é thymos (associada fisicamente com a respiracao
e sangue). Apesar dessas equiparaces, Homero ndo tem um unico nome para denotar a alma
ou personalidade. Ele também ndo usa um Unico termo para "corpo”. O vocabulario homérico
é concreto, sem abstracbes ou conotacdes genéricas tais como utilizamos na filosofia,
indicando sempre uma atividade factual com uma consequéncia especifica. Por exemplo, para
visdo, ele utiliza varios termos, dependendo do contexto e da aplicacdo a que se refere: usa
atrein para ‘fixar com os olhos’ e usa dérchesthai para ‘olhar com inquietude’. Quando fala
do fisico, expressa a méo, a canela, a coxa e nunca um entendimento de totalidade corpdrea,
bem como ndo h4 tal entendimento amplo para os elementos da cognicdo. E importante notar
um detalhe para a nocdo sobre o ato de ver em Homero. O ato de ver ndo somente abrange o
objeto direto que esta sendo visto, mas inclui também uma nocéo de que do olho emerge uma
luz ou substancia luminosa por ele projetada, que leva consigo sentimentos, emocdes e
paixdes daquele que a projeta e que sdo transmitidos ao objeto observado. S&o sempre
considerados termos adjacentes para complementar o que a palavra quer dizer naquele
contexto, como fungbes, reacBes e poténcias, como por exemplo, nols vem geralmente
acompanhada do entendimento de kardia, thymos e phrén. O que contribui num sentido

negativo para a compreensdo das palavras de Homero é que os tradutores dao inumeros



64

sentidos a uma mesma palavra e sentidos comuns a palavras diferentes, tornando ainda mais
dificil a nossa compreensao daquilo que com o tempo modificou-se o sentido até aquele que
temos hoje.

As atividades de conhecer, sentir e julgar sdo separadas para cada parte do corpo e ndo
pertencem a nenhuma faculdade em particular. Pensar e sentir ndo estdo, em Homero,
relacionados a uma parte central que as reinam. Embora existam passagens onde Homero faz
referéncia a uma poténcia de refletir, de julgar e pensar por através do termo nous, ele
também se refere & mesma poténcia como sendo proveniente de um 6rgao do corpo, um tipo
de pensamento recebido no peito. H& uma diferenca, entretanto, entre os tipos de pensamentos
do nous e este Gltimo se complementa com a utilizacdo de thymds, phrén ou kardia. O
pensamento do nods € um tipo de julgamento, reflexdo, raciocinio, enquanto que, no que se
refere a uma poténcia corpdrea, estad mais relacionada com sentimento, emocao, vontade. Mas
em alguns dicionarios, como o de Bailly, a traducdo para phrén é diafragma, coracdo, alma,
como sede dos sentimentos, das paixdes, da inteligéncia e da vontade. J& para Cunliffe, phrén
é diafragma e sede de coracdo; a palavra para coracdo, alma, peito, sede de vida, inteligéncia
enquanto faculdade de percepcdo, conhecimento, pensamento, deliberacdo, julgamento,
memoria, coragem, raiva, ira, paixdo, apetite sexual, € thymds. Existe uma sutil diferenca no
que se refere ao pensamento e a alma, na medida em que thymés indica mais poténcias
afetivas e passionais. E um tipo de pensamento sobre as emocdes. Mas é também um lugar
especifico onde isso ocorre no corpo. Portanto, pensamento tem uma origem intelectiva, mas
também uma fisica, corporea, organica. Ambos sdo tratados de maneira entrelacada. De toda
forma, ndo ha uma separacdo definida, conceituada, estabelecida, entre atividade reflexiva
psiquica e corpdrea, mesmo que haja passagens onde possamos eventualmente encontrar
sentidos que a separam, e passagens em que nédo séo separadas tais compreensoes.

Na época em que se considera a repercussao dos poemas de Homero, o que se entendia
por conhecimento era um certo tipo de contato direto com o objeto por através da viséo.
Conhecimento, entendimento, opinido ou compreensdo que um homem atingia eram
concebidas simplesmente como apresentagdes imediatas e espontaneas da visdo. Na
concepcdo homeérica, o conhecimento humano entrava em contraste com o0 conhecimento
divino e apenas esse Ultimo era considerado o verdadeiro, enquanto que o humano limitado.
Na base dessa concepcdo estava a ideia de que para haver conhecimento, era necessario um
contato direto entre aquele que conhece e 0 objeto conhecido. Era mais confidvel o
conhecimento de alguém que teve o testemunho ocular sobre algo do que aquele que apenas

ouviu dizer por intermédio de terceiros sobre alguma coisa. Conhecer era, antes de mais nada,



65

ter visto. Entdo, a pessoa considerada a mais sébia era aquela que viu mais, vivenciou mais,
teve mais contato com a realidade, mas mesmo assim, tal sabedoria era considerada
insuficiente, pois apenas os deuses, que eram onipresentes, poderiam contemplar a unidade do
todo em sua imortalidade. O homem mortal, limitado, apenas tinha contato com uma parcela
do real. A experiéncia sensivel, nesse contexto, era a Unica forma de adquirir sabedoria e
ainda sim, uma sabedoria incompleta. Ndo havia necessidade de distinguir a percep¢do de
nenhuma capacidade cognitiva, tal como concebemos a cognicdo a partir de Platdo, com a
formulacdo de opinibes, julgamentos, reflexdo, memoria e também a sensacdo. Existia
também um tipo de conhecimento revelado pelos deuses aos homens, ndo sendo este
promovido pelo contato sensivel, mas estava para além de uma experiéncia ordinaria; eram
informac@es ou poderes concedidos pelas Musas e deuses aos poetas, sacerdotes e adivinhos.
Sé era revelado a esses homens aquilo que tais entidades superiores achavam por bem revelar.
Né&o havia no homem capacidade que levasse a um conhecimento de tal natureza, dado que a
percepcao, Unica ferramenta considerada para conhecer, oferecia um conhecimento limitado a
sua mortalidade.

Dada essa diferenca, o conhecimento entdo, até ai poderia ser, de certa maneira,
proveniente de outra natureza que nao as sensa¢des, mas ndo havia sido instituido uma
faculdade além dessa que pudesse ser provedora de tal processo no homem. Com Xenofanes,
uma diferenca foi instituida na maneira de se compreender a possibilidade de conhecimento,
posto que alguns intérpretes apontam para o seu fragmento 34 como sendo decisivo para
mostrar a impossibilidade do homem conhecer, estabeleccendo uma diferenca entre aparéncia
das coisas e sua verdadeira natureza. Mesmo que o homem proferisse entendimentos
verdadeiros sobre alguma coisa, ndo poderia estar ciente de que aquilo sobre a qual falou era a
verdade, pois ndo é capaz de distinguir a natureza real de uma coisa da sua aparéncia. No
fragmento 34, Xenodfanes se utiliza de palavras como iden, eidos, oide, todas relacionadas a
percepcdes sensiveis. Para ele, conjecturas feitas para além da observacdo sensoria ndo séo
validas para o conhecimento. Porém, estas também néo sdo suficientes, uma vez que para se
ter conhecimento de algo se faz necessario, segundo ele, ter experimentado todas as possiveis
aparicOes para ver tudo o que dela é relevante. Mas mesmo assim, se 0 homem chegasse a
esse ponto, ndo teria consciéncia disso, ja que ndo ha indicador para tal estado nas percepcdes.

Mas qual seria aqui a concepcdo de opinido? Seria a relativizagdo deste termo a
experiéncia do homem por através de seus sentidos enquanto Unica capacidade que este tem
de conhecer e, com isso, a Unica maneira de construir um relato e entendimento sobre algo?

Dado que Xendfanes considera o conhecimento uma condicdo inerente apenas aos deuses,



66

fazendo do homem incompetente em alcancgar a totalidade suficiente para esse patamar
intelectivo, a opinido se mostra como caracteristica e inseparavel ferramenta do homem no ato
de adquirir o conhecimento que lhe apetece.

Xendfanes também instituiu uma diferenca na forma de aplicar o termo noien ao
conhecimento. Para Homero, 0 nous era atribuido a uma vista total sobre um fato, de maneira
que incorporava a totalidade de perspectivas possiveis para cada homem, sendo desta forma
sempre utilizado no plural. Para Xendfanes, o termo era aplicado para o conhecimento obtido
pelos deuses que sabiam de forma universal. Os deuses para Homero também mudavam sua
perspectiva de acordo com a situacdo ou interesse nos conflitos com os humanos. Mas em
Xenofanes, a perspectiva dos deuses era Unica e universal. Portanto, o uso do termo nofen se
refere ai a uma universalidade do apreender, mas se aplica apenas ao conhecimento de ordem
divina. Ao menos, verificamos em Xenofanes um certo olhar critico para os sentidos e a busca
do conhecimento na physis assim como grande parte dos pré-socraticos concordavam e

também, como parece, Homero. Concluamos, entdo, com a seguinte citacdo sobre Xenofanes:

Para resumir: a atitude de Xenofanes diante do conhecimento parece ter sido o
produto de dois impulsos distintos. Enquanto ele acreditava que a investigacdo na
forma de percurso e observagdes diretas era capaz de edificar informagdes Uteis
sobre a natureza das coisas, ele se manteve suficientemente sob influéncia de uma
antiga devocdo de querer precaver 0s outros contra buscar compreender o assunto
que permanece além dos limites de toda experiéncia humana. Aqui, como em outros
aspectos de seu pensamento, Xeno6fanes se mantém com um pé no mundo dos poetas
arcaicos e outro na “nova ciéncia” do final do século 6 e inicio do século 5 a.C.*
Eis que surge Heraclito para tentar romper com a distin¢éo entre conhecimento divino
e conhecimento humano a partir da instituicdo do logos enquanto universalmente presente em
tudo, que torna possivel a compreensdo crucial de cada coisa e da totalidade delas. Nao é
possivel separar uma epistemologia distinta de ontologia e ética em Heréaclito devido aos
diversos significados atribuidos aos seus fragmentos sobre o uso da palavra logos e sua
relacdo com sophia. Mas é possivel perceber que o Efésio considera possivel um
conhecimento sobre as coisas, diferente da nogéo anterior desenvolvida pelos pensadores e
poetas da cultura grega.
Para Herdclito, o logos e a unidade dos opostos eram 0s principais responsaveis pelo

saber. Vejamos como isso se desenvolveu.

** The Stanford Encyclopedia of Philosophy is copyright, 2014. Tradugdo propria.


http://plato.stanford.edu/info.html#c

67

2.2.2 Os fragmentos de Heréclito de Efeso: 0 mundo de acordo com a lei do logos

A palavra logos originalmente ja possui um amplo espectro de significados. A raiz da
palavra implica basicamente os sentidos de “colher” e “ selecionar”, também como “calculo”,
“medida” e “propor¢ao”. Essas sdo acepg¢des primarias, tais como “discurso” e “enunciado”.
Outro desenvolvimento levaria aos sentidos de “férmula”, “lei” e “plano”, € no tempo de
Heraclito também existia o entendimento do termo enquanto ‘“valor”, “reputagdo”, “fama”,
“causa”, “motivo”, “argumento” ¢ a “verdade sobre uma questio”*.

Heréclito afirma sobre o logos num importante fragmento que é considerado pela
maioria dos intérpretes como sendo o fragmento 2*! que serviria de proémio para o seu livro.
O fragmento 2 merece ser aqui citado para uma breve introducdo ao sentido do termo logos

em relagéo ao conhecimento.

Deste logos, sendo sempre, sdo 0s homens ignorantes tanto antes de ouvir como
depois de o ouvirem; todas as coisas vém a ser segundo este logos, e ainda assim
parecem inexperientes, embora se experimentem nessas palavras e ac¢des, tais quais
eu exponho, distinguindo cada coisa segundo a natureza e enunciando como se
comporta. Aos outros homens, encobre-se tanto o que fazem acordados, como
esquecem o que fazem dormindo. (HERACLITO, 2012, p. 127)*

De acordo com Ana Flaksman (FLAKSMAN, 2009), existem duas possibilidades de
interpretacdo para o termo logos no fragmento 2, embora ambos tenham o sentido de discurso.
Esse discurso tanto pode estar se referindo ao discurso particular do proprio Heréclito como a
um discurso comum, mais generalizado que esta por entre tudo o que ha. Tol( dé I6gou pode
ser traduzido também como “este discurso que estou agora iniciando...”, uma maneira comum
da tradi¢do jonica comecar uma obra. Neste comeco, logos parece estar se referindo ao
discurso particular que Heraclito estd prestes a proferir. Quando se da segmento a
interpretacdo, deparamo-nos com a expressdo edntos aei, que de acordo com Aristoteles
(ARISTOTELES, Retodrica, 1407 b11.) tanto pode referir o advérbio “sempre” (aei) ao logos
como aos homens ignorantes (axynetoi), podendo o logos ser sempre ou 0s homens serem
sempre ignorantes. No caso de identificarmos o advérbio com o discurso, como foi

usualmente traduzido, a saber, “este 10gos que ¢ sempre”, a particularidade do discurso se

%0 ¢f. Sumério de significados apresentados por G. S. Kirk, Heraclitus. The Cosmic Fragments. (op. Cit.), p. 38.
Ainda Cf. W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy (op. cit.), vol. 1, p. 420 — 424.
41 . ~ . .z .

Usaremos aqui a numeracdo referente a ordem estabelecida por Alexandre Costa, ja que a maior parte dos
fragmentos citados foram retirados de seu livro.
2 Todos os fragmentos de Heraclito aqui citados seguem a ordem e a tradugdo de Alexandre Costa. Quando
isso ndo ocorrer, sera enunciado anteriormente a citacao.



68

dilui numa afirmacéo a partir da qual entendemos que o logos tem um estado permanente de
ser, ele ¢ eterno. E, se como mostra a tradugdo, “todas as coisas vém a ser segundo este
logos”, tal logos determina o vir a ser de todas as coisas, enfatizando a sua permanéncia e
também a amplitude do discurso. Flaksman também aponta para um fator de temporalidade
no fragmento. Se os homens tanto antes de ouvir como depois de ouvirem sobre ele séo
ignorantes, como poderia ser esse discurso o particular de Heraclito se, na medida em que
existe um momento do ndo ouvir, ndo seria este momento uma justificativa pela qual os
homens ainda seriam ignorantes? O logos, para poder ter sido compreendido antes do discurso
de Heraclito ser proferido, precisa ter uma existéncia independente e anterior a este ultimo,
apontando uma segunda vez para a eternidade do logos sendo sempre *.

Mesmo havendo essas duas possibilidades para o logos do fragmento 2, eles ndo séo
excludentes, podendo inclusive ser concilidveis, pois Heraclito parece estar fazendo uma
dupla observacdo. Que sendo o logos (eterno) presente em todas as coisas, 0s homens nao séo
capazes de ouvi-lo. E mesmo Heréaclito proferindo esse logos por meio de seus ensinamentos,
0s homens também nédo parecem capazes de compreendé-lo.

Para uma compreensdo mais aprofundada sobre a relagdo do logos com a sabedoria,
Alexandre Costa (COSTA, 2012) pde enquanto fragmento anterior a este, fazendo com que
ele ndo seja mais o primeiro que abriria a obra de Heraclito, o que diz que “Ouvindo ndo a
mim, mas ao logos, ¢ sabio concordar ser tudo um”, o estabelecendo como sendo o primeiro.
Assim, ele compreende que esse logos tratado nos dois fragmentos € aquilo através da qual
tudo se manifesta, podendo o homem por intermédio da audi¢cdo, compreendé-lo, sendo
sabedoria ndo sé ouvi-lo corretamente como também concordar com ele. Aquele que ndo o
faz é o ignorante que apenas ruidos sobre o logos escuta, mesmo ele sendo sempre em todas
as coisas, podendo manifestar-se a todo tempo em tudo que se apresenta. A natureza do logos
é uma tensdo do uno-multiplo, uma composicdo univoca das antiteses tudo-um. E tanto unio
quanto separacdo, abarcando unidade e multiplicidade, é a unido de dois momentos, o comum,
0 todo, o tudo-um. H& ai um parentesco do logos com a physis, pois a sabedoria consistirda em
distinguir “cada coisa segundo a natureza”, “enunciando como se comporta” e isso ¢ saber

ouvir o logos.

* Uma pergunta ainda permanece, mas com relagdo aos homens neste fragmento. Que o homem seja
ignorante antes de se tornar capaz de ouvir ao logos, isso é evidente (no caso do logos eterno). Mas a partir do
momento em que ele se torna apto a inclinar-se para ouvir ao logos e entdo compreendé-lo, por que haveria
de continuar ignorante? E de que outra maneira o homem ouviria ao logos que nao estando apto a ouvi-lo?
Seria o caso de o homem ouvir ao logos sem estar apto? Como seria ouvir equivocadamente ao logos? Parece
gue o homem pode ou ouvir equivocadamente, ou ouvir corretamente mas ainda assim ndo concordar com
ele. Veremos adiante.



69

Avaliando outros fragmentos de Heréclito, é possivel validar a opgdo de que o
“sempre” esta se referindo mesmo ao logos e ndo aos homens sempre ignorantes, dado que
em tais fragmentos, o efésio exclui a impossibilidade do conhecimento para os homens. Os
fragmentos onde essa possibilidade de conhecimento aparece sdo os 79 e 76. Temos que no
79 “ Em todos os homens esta o conhecer (gindskein) a si mesmo e bem-pensar (sophronein)”
e no 76 “ O pensar (phronéein) ¢ comum a todos.” Embora ndo desconsiderando que muitos
homens ndo usufruem de tal capacidade adequadamente, o que diz esses dois fragmentos é
que tais capacidades, a de bem pensar e conhecer a si mesmo, pertencem a todos, é comum a
todos. H4, entretanto, o pensar conforme o modo da ignorancia e o pensar do saber, € 0
segundo nao é alcancado por todos, é apenas possivel a todos. Varios fragmentos consideram
essa condicdo de que os homens possuem em si a possibilidade de conhecer, mas parece que a
maioria se inclina para 0 modo da ignorancia, atendo-se ao discurso particular sem reconhecer
o que é comum em tudo.** Heraclito sugere que para conhecer, é necessario além das
capacidades sensdrias que perceberdo o logos e a physis, 0 homem precisa apreender e saber
ouvir para ent&o dizer o mesmo que o logos.*

O homem deve dar ouvidos apenas ao logos xyno(, ndo se atendo a pensamentos
particulares. Além da necessidade de um encontro sensivel do individuo com o logos ou com
as coisas através da qual esse logos se manifesta, deve haver também um nivel para além da
percepcdo, que é o discernimento, uma capacidade de distin¢cdo; mas a sabedoria ndo é
alcancada apenas com essas duas ferramentas. Por mais que 0s homens sintam e aprendam as
coisas, nao conseguem compreendé-las, pois muito aprendizado n&o implica em
conhecimento, dado que se assim fosse, seriam sabios Hesiodo, Hecateu, Xendfanes e
Pitagoras.*® O homem é ou néo é sabio em virtude de sua escuta e de sua disposic&o apés essa
escuta, e essa disposicdo implica na homologia, na concordancia com o logos. A palavra
homologia e a agdo de homologar expressam a capacidade do homem em dizer 0 mesmo que
0 logos comum. Esse ouvir em Heraclito ndo pode se resumir & audicdo sensivel comum, pois
se assim fosse, tal disposicdo natural processaria em igual a informacdo para todo homem,
quando o que ocorre é que muitos deles ouvem mal, pois escutam a um ruido diferente que 0s

fazem ensurdecer diante da escuta do logos. Deve-se saber ao que dar ouvidos, um ouvir

# Como o fragmento 18 do livro de Alexandre Costa: “ Embora sendo o logos comum, a massa vive como se
tivesse um pensamento particular”, e fragmento 17 de Diels, “ Ndo pensam tais coisas aqueles que as
encontram, nem mesmo quando aprendidas as reconhecem, mas a si mesmos |lhe parece”.

* Ver fragmentos 55 e 40 de Diels.

4 Fragmento 80.



70

constituido por uma inclinacdo atenciosa em direcdo ao logos comum, em 0posi¢do ao ouvir
meramente sensivel e momentaneo da qual ndo resulta conhecimento algum.

Parece que Heraclito atribui ao logos uma caracteristica nao fisica, embora este seja
percebido pelos sentidos e manifesto na physis. O fato de que o logos é sempre e € por meio
dele que todas as coisas vém a ser, indica uma anterioridade dele em relacéo a physis. Ainda
podemos apontar para a questao do discernimento entre as duas maneiras de ouvir, sendo uma
sensivel e momenténea e outra carregada de uma inclinacdo esclarecida que o dirige ao logos
xynodQ. Sabedoria é falar em concordancia com o logos comum, como se fosse imprescindivel
uma relagdo entre ambos, unida pelo elemento inteligente, que podiamos dizer ser também
ndo fisico. Mas isso é apenas uma hipotese de interpretacdo.

Ndo somente o logos e sua escuta € importante para que hajas saber, mas
observaremos também os fragmentos que tratam da psyché, natureza dos opostos e natureza
ignea. Assim, estremos caminhando em dire¢do aos fragmentos mais proximos do fluxismo,
pois rege tudo o que ha. Partiremos para a analise dos fragmentos que concernem a psyché em

relacdo com o fogo e o logos.

2.2.3 Psyché, logos e natureza ignea

No fragmento 102, Heraclito compara o estado de alma de um bébado como sendo um
estado débil, dado que a embriaguez sujeita 0 homem a ser como que guiado por uma crianga
impubere, dando a alma gradagdes na sua capacidade propria. “O homem, quando bébado, ¢é
levado por uma crianga impubere, tropego, ndo notando por onde anda, tendo imida a alma”
(HERACLITO, 2012, 159). Também devemos atentar para o detalhe da umidade da alma
que, em comparando com o fragmento 101, parece determinar um estado de menor sabedoria
em relacdo a alma seca, que ¢ sdbia. Eis o fragmento: “Brilho: alma seca, mais sabia e
melhor” (HERACLITO , 2012, p. 159 ). Partindo desses dois fragmentos, podemos aproximar
a psyché a um estado de sabedoria que sendo a ela atribuida, faz dela também condicéo
determinante para alguém vir a ser sabio. Se ser sabio é saber ouvir adequadamente o logos,
deve-se ainda ter a alma seca, estado tal que a torna melhor e propria para a sabedoria. No
fragmento 76, quando Heraclito fala dos barbaros, mais uma vez ocorre a alusdo a um estado
débil da alma, mas agora em consonancia com o0s sentidos. Aparece uma relacdo entre uma
alma que é barbara como tendo os sentidos enquanto mas testemunhas. Até aqui, temos que
para que haja alguém sabio, tanto os sentidos e maneiras de sentir como uma condicéo

especifica da alma sdo apontados. Mas qual seria, para Heraclito, a natureza dessa psyché?



71

Podemos partir de um ponto acima mencionado, de que a alma, para ser melhor, deve
ser seca, observando também o fragmento 54, onde Heraclito deixa claro que, para a alma,
tornar-se agua € morte. Alguns intérpretes ainda procuram estabelecer uma relacdo entre 0s
fragmentos 28 e 54, a partir da qual se observa que a alma ocupa exatamente 0 mesmo lugar
que fogo nos fragmentos comparados, sendo ainda que tais fragmentos tratam de um mesmo
tipo de transformagdo. O fragmento 28 diz: “Transformacdes do fogo: primeiro mar; do mar,
metade terra, metade ardéncia. O mar distende-se e mede-se no mesmo logos, tal como era
antes de se tornar terra.” O fragmento 54 diz “ Para as almas, tornar-se agua € morte; para
4gua, tornar-se terra ¢ morte; mas da terra nasce agua, da 4gua, alma”*’. Dado que ja fora
observado que a alma deve ser seca para ser melhor, e que a &gua e umidade parecem destruir
a condicdo boa dela, o fogo, sendo contrario a &gua enquanto seco e quente, parece se colocar
bem numa comparacgdo utilizando os dois fragmentos acima mencionados. Nao ha referencia
explicita, atribuindo o fogo a alma, em nenhum fragmento; apenas essas indicagdes de que a
secura e o fogo ocupam lugares importantes na compreensao do que vem a ser essa alma e
como deve ser seu estado. Quando se trata de entender a funcdo do fogo, vemos uma
caracterizacdo importante dele em relagcdo a formacao das coisas que se apresentam no cosmo,
e se pudermos afirmar a identidade deste com a alma, ainda mais coisa pode ser dita sobre ela.
Vejamos se € possivel manter essa natureza ignea pertinente a alma.

O cosmo é identificado com o fogo, de maneira que, sendo o cosmo igual para todos,
este ¢, foi e sempre sera fogo, apagando-se e acendendo-se segundo medidas. Aparece ai uma
unidade constituinte do cosmo, que é o fogo, elemento primordial, e também ha uma medida a
partir da qual havera transformacdes nas coisas. Essa unidade sendo fogo se destaca por ser
este (e assim, 0 cosmo) sempre, ndo tendo sido nunca criado por algum deus ou homem, pois
sempre foi, é eterno. Por isso, unidade que, mesmo se apagando, que da a ideia de que acaba e
ndo e eterno, a unidade por ele representada € essa propria capacidade de ser um processo de
transformacoes, cujo apagar-se é apenas um modificar-se de algo de um estado para outro,
continuando o fogo sendo sempre um e mesmo processo. Eis o fragmento 29: “O cosmo, 0
mesmo para todos, ndo o fez nenhum dos deuses nem nenhum dos homens, mas sempre foi, é
e sera fogo sempre vivo, acendendo-se segundo medidas e segundo medidas apagando-se”.
Vemos ainda o fragmento 28 acima j& citado, onde as transformacdes do fogo mostram que
um apagar-se de algo néo constitui um fim efetivo, mas uma mudanca conforme condigdes e

necessidade, como uma lei ordenadora operante para manuten¢do do cosmo. A diversidade

i COSTA, 2012. Os fragmentos aqui apresentados estdo numerados conforme essa obra.



72

dos constituintes do cosmo ndo é nada mais do que fruto das transformagdes do fogo. Porém,
ndo me parece possivel estabelecer uma relacéo estrita entre fogo e alma, pois ao que parece,
as coisas que estdo no cosmo transformam-se segundo medidas e, se essa medida € o fogo,
sendo o estado de secura da alma, um estado melhor e mais sabio, podemos ampliar esse
estado de melhor também pelas coisas, cuja natureza é o fogo. Assim, tudo que ha no cosmo é
conforme o melhor, pois o estado seco ou igneo é o melhor, e as coisas por essa lei do fogo
sdo regidas. Ha& uma diferenca entre a condi¢do natural das coisas no cosmo que Sdo por
através do fogo, sendo assim da melhor maneira, e a condicdo da alma que ndo € por natureza
seca, logo, ndo € por natureza em seu melhor estado, mas precisa busca-lo. Sem contar que no
fragmento 54, a alma nasce da agua. Como ela nasce da agua e a0 mesmo tempo tem uma
natureza ignea? Isso nao parece coerente. O que podemos afirmar € que a alma deve buscar
uma condicdo diversa de sua natureza Umida, dado que a umidade é debilidade e o retorno
para a agua mesma é morte para a alma. A secura ou qualquer semelhanca com o fogo deve
ser buscada pela alma enquanto estado de melhora e sabedoria. Entdo, dado o seu estado
natural ser imido, a alma deve buscar ser tal como ela ndo € por natureza? A alma aqui parece
ter e ndo ter semelhanga com o funcionamento do cosmo, pois deve sim transformar-se como
o faz o cosmo, mas nao é regida pela mesma natureza, mas apenas € uma parte dela. Qual
seria entdo, o principio que rege a alma? Estaria a alma no cosmo, dado que surgiu de
transformacdes proprias de sua natureza ignea? Dado que fogo é a manifestacdo do logos no
cosmo, e existe uma rela¢do intima da alma com o logos, podemos avaliar essa relacdo a fim
de que possamos chegar a um entendimento sobre a lei que a rege, se assim for possivel.
Porém, de antemdo, se faz necessario salientar que parece que isso nao é definido nos
aforismos de Heréaclito, nem o principio que rege a psygue nem sua posi¢do no cOSMo.
Qualquer coisa que tentarmos pressupor serda mera inferéncia.

A natureza da alma é umida e ndo é possivel equivaler a uma natureza ignea, sendo
também insuficiente ideias que indiqguem o seu funcionamento de acordo com o fogo.
Vejamos qual é a relacdo entre alma e logos, que se mostra mais evidente nos dizeres de
Heraclito, para que possamos finalmente chegar a no¢do de conhecimento atribuida a ela. Para

Costa,

O cosmo constitui-se entdo como o lugar, o Unico lugar, em que o logos se
manifesta, sendo, portanto, logico e talvez mesmo necessario que o elemento a
protagonizar o papel principal nas transformacfes cosmoldgicas seja justo aquele
que mais bem traduz o logos — o fogo (COSTA, 2012, p.179).



73

O logos, o fogo, a physis e 0 cosmo parecem estar intimamente ligados numa relacéo
de aparicdo e compreensao. O homem escuta 0 logos por intermedio do cosmo, cuja physis
inaparente deve ser reconhecida. O cosmo € o lugar de apari¢cdo para a escuta do logos que
reflete seu comportamento no elemento constituinte do cosmo, que é o fogo. Devemos
analisar se realmente pode-se afirmar que o logos se manifesta na alma da mesma maneira
que se manifesta no cosmo, pois sendo assim, a alma teria dentro de si ou compondo sua
natureza a mesma medida que rege o cosmo.

Temos para andlise, o fragmento 96, onde “Nao encontrarias os limites da alma,
mesmo todo o caminho percorrendo, tdo profundo logos possui.” Para Alexandre, o logos é
traduzido sempre como um tipo de discurso, um que é proferido por meio do cosmo, pois € a
I6gica do comportamento de tudo que nele ha, e outro discurso que concerne a alma, profundo
e sem limites, homologando ou n&o, partindo dessa possibilidade a amplitude dele. O discurso
do homem pode ser de tantas maneiras que é amplo e sem limites, podendo ser consoante com
0 logos mesmo ou dissonante dele. Ele associa a “profundidade” a “amplitude” dessas
possibilidades de discurso do homem.

Mas, a meu ver, essa associacdo dos referidos termos ndo pode ser simplesmente dada
dessa maneira. Amplitude difere em muitos aspectos, do significado de profundidade, e pode,
em certo alcance, ser até contrarios. Amplitude oferece a possibilidade de entendimento de
algo que se amplia, que a partir do seu ponto de partida, obtém um alcance maior no espaco.
Parece que tudo o mais que se amplia, se amplia no espago, sendo assim um acontecimento
externo, para além, para fora do seu ponto de partida. Ja profundidade indica o contrario,
indica um movimento para dentro. O que é profundo o € porque fez um percurso interno, um
aumento na intensidade de algo, intensidade, no intimo, no fundo, no mais interior. Como dar
a profundidade o sentido de ser sindbnimo de amplo? Sendo assim, a profundidade do logos na
alma ndo pode ser equiparada a uma amplitude, seja do que for. Seja o que for esse logos na
alma, é interior nela. Concluo, portanto, que logos enquanto discurso dos homens que pode
ser vasto, ndo é bem assemelhado ao que se diz dele enquanto profundo na alma. O discurso
de um homem tem de fato uma vastiddo consideravel, se a ele for atribuida tantas
possibilidades, homologantes ou ndo. Mas o que Heraclito diz ndo é que ele seja vasto na
alma, mas sim profundo. A alma possui um logos profundo, diz o fragmento 96.

No fragmento 54, Alexandre opta pela traducdo do termo psyché por vapor, dado a
ocasido em que se apresenta, sendo mudanga de estado de &gua para vapor. Alexandre
argumenta essa equiparacéo e conjuncdo em tal contexto devido a semelhanca do assunto da

transformacéo. Ele conserva a semelhanca entre alma e vapor, dado que nos fragmentos 53 e



74

52, Heréclito esté falando da modificacdo de elementos. Alexandre considera que a alma deve
ser seca, pois vindo da &gua é o vapor, a agua que secou. A semelhanca entre esses dois
fragmentos e 0 54 possibilita 0 enquadramento. A alma enquanto sopro deve ser mais seca,
pois assim serd mais semelhante ao que é propria de si mesma*®. Quanto mais seca, mais
integralmente vaporosa, mais alma. Alma Umida seria uma alma embriagada, ignorante, sem
nocdo do caminho a percorrer ou até mesmo percorrido. Mas essa andlise sobre a alma e sua
identidade com o sopro ou vapor nao elimina o fato dela ter sido originada da dgua, dado que
é vapor. Permanece entdo, a disputa entre as interpretacbes dos fragmentos 97 e 96, onde
aparece a relacdo entre logos e psyché.

Parece que, para Flaksman, essa relacdo estabelece uma evidéncia especial para o fato
de a alma estar ligada ao saber. J& para Alexandre, que s6 considera esse logos profundo na
alma enquanto a amplitude de possibilidades de discursos homologantes ou ndo proferidos
pelos homens, o conhecimento ndo esta relacionado com a alma, pois se o logos nao for
homologante, ndo havera sabedoria.

De acordo com Flaksman, bem como para Alexandre, logos € a lei do cosmo igneo, é
ele mesmo intimamente associado ao fogo, é a ordem através da qual o fogo se acende e se
apaga. O fogo ¢ a extensdo fisica do logos. Ja vimos que € um tanto contraditorio assumir que
a natureza da alma é ignea, como pretendeu Flaksman, dado que seu estado natural é
considerado aqui como sendo um vapor, e este vem da dgua. Mas se a alma possui logos, e
logos é a lei do cosmo que é fogo que se acende e se apaga, ndo teria a alma um certo fogo
por ter logos? Talvez tenha sido desse raciocinio que Flaksman concluiu a semelhanca de
natureza entre psyché e fogo. Se a lei que rege o cosmo-fogo € o logos, e a alma possui logos,
entdo a alma ou possui fogo em sua natureza, dado a semelhanca deste com o logos, ou a
mesma lei que rege o cosmo-fogo, rege a alma, podendo ser definida como pretendiamos. A
maneira como Heraclito descreve o logos € muito parecida com a descri¢do do fogo. Como ja
foi dito acima, esse logos tratado nos dois primeiros fragmentos é aquilo através da qual tudo
se manifesta, podendo o homem por intermédio da audi¢do, compreendé-lo, sendo sabedoria

ndo so ouvi-lo corretamente como também concordar com ele. Aquele que ndo o faz é o

*® Alexandre traduz o termo psyché do fragmento 54 como vapor, como se Heraclito remetesse a nocdo de
alma anterior, a no¢do homérica em que a alma era vapor, sopro. Se confrontarmos as duas possiveis
tradugbes do termo no fragmento mencionado, teremos um impasse: a natureza da alma é mesmo a agua ou
Herdclito estava ali apenas falando sobre processos metamorficos de elementos na natureza? Considerando
essa ambiguidade no fragmento, é possivel associar o estado de piora da alma como sendo Umido e natural? Se
desconsiderarmos a traducdo desse termo no referido fragmento como sendo mesmo alma, mas sendo vapor,
entdo ndo é necessario eliminar a possibilidade de referéncia entre o estado natural da alma sendo também
seca, podendo ser ignea. Mas essa questdao também decorre do acordo entre determinadas tradugdes do
fragmento, dado que essa equivaléncia é apenas inferéncia, ndo estando explicita nos fragmentos do efésio.



75

ignorante que apenas ruidos sobre o logos escuta, mesmo ele sendo sempre em todas as
coisas, podendo manifestar-se a todo tempo em tudo que se apresenta. A natureza do logos é
uma tensdo do uno-mdaltiplo, uma composicao univoca das antiteses tudo-um. E tanto unido
quanto separacdo, abarcando unidade e multiplicidade, é a unido de dois momentos, o comum,
0 todo, o tudo-um. Assim também é descrito o fogo, quando as transformacbes do fogo
mostram que um apagar-se de algo ndo constitui um fim efetivo, mas uma mudanca conforme
condicdes e necessidade, como uma lei ordenadora operante para manutencdo do cosmo. A
diversidade dos constituintes do cosmo ndo é nada mais do que fruto das transformacdes do
fogo. A tensdo uno-multiplo, a unidade dos opostos também se manifesta no cosmo-fogo. O
fogo, bem como o logos dos fragmentos 1 e 2, reine e separa, atinge todas as coisas, mantém
C0eso 0 jogo entre as antiteses. Porém, sendo o logos a lei que rege o fogo, determinando
quando ele deve acender e apagar, de tal maneira que define a forma de apresentacdo do
cosmo, esse logos pode agir de mesma forma ou de forma diferente com relacdo a alma.
Sendo o logos a lei, ndo é o proprio fogo, ndo é igneo, mas determinante de um
comportamento do fogo. A amplitude do logos permite que ele assuma variadas maneiras de
determinar o comportamento das coisas no cosmo, e assim também a alma. Dessa forma, a
alma nédo tem ligacdo direta com o fogo por ter logos nela, embora acender-se e apagar-se seja
uma caracteristica de todas as coisas no cosmo, dado a descricdo da natureza aparente e
inaparente.

Qual seria a melhor opcdo, atribuir ao logos na alma apenas o carater de discurso ou
assemelhar logos na alma com o cosmo-fogo?

H& uma semelhanca na maneira como Heraclito descreve o fogo e o logos, mas ndo
podemos identifica-los como sendo uma e mesma coisa. Claro e evidente é a paridade entre
cosmo e fogo. Cosmo é um fogo sempre vivo e sempre foi, é e serd. Se ha relacdo da alma
com algum desses elementos, esse elemento € o logos. Todas as coisas estdo no cosmo e o
homem, partindo desse principio, também esta. A alma esta no cosmo na medida em que 0
homem a possui dentro de si*® e nele est4. A relacio entre alma e cosmo termina ai. A relagdo
entre alma e fogo ndo pode ser dada indiretamente por meio de sua relagdo com o cosmo, se
essa relacdo se afigura apenas enquanto uma ocupacgdo num lugar no cosmo. A relacdo de

natureza entre a alma e o fogo, ja observamos ndo ser possivel fazé-la com acerto, dada a

* “Dentro de si” é um termo gue indica uma posi¢do da alma dentro do corpo, mas decidi utilizd-lo aqui devido
ao que entendemos sobre o fragmento 130: “ Assim como a aranha no centro da teia logo sente quando uma
mosca rompe qualquer fio de sua teia, e, deste modo, corre pressurosa para la, como se temesse pela
integridade do fio, também a alma do homem, lesada qualquer parte do corpo, dirige-se rapidamente para 13,
como se ndo suportasse a lesdo do corpo a que esta unida firme e proporcionalmente.” — COSTA, 2009.



76

natureza Umida da alma, pois parece ser vapor. Entdo, a alma possui logos e este ndo é o
mesmo que fogo, é apenas de semelhante descricdo. Ficamos apenas com a hipdtese de que o
logos esta na alma e no cosmo enquanto lei que rege ambos, aproximando a alma do cosmo-
fogo por através do logos neles, mas ndao ha identidade, apenas semelhanca. A natureza da
psyché se afigura indefinida nos fragmentos de Heraclito, ndo nos possibilitando chegar a uma
conclusdo que remeta a sabedoria. Partiremos agora para uma analise mais centrada no que

concerne a psyché e a sabedoria nos fragmentos ja citados.

2.2.4 Logos, alma e cognicado

Para conceber que a alma é dotada de capacidade cognitiva e dela depende o bem
ouvir ¢ o bem ver, Flaksman parte dos fragmentos 96 e 97. O fragmento 97 diz “Da alma ¢
um logos que a si mesmo aumenta.” O 96 fala sobre a falta de limites da alma e da
profundidade do logos nela, como ja foi citado acima (HERACLITO, 2012, p. 157). As
conclus@es a que Flaksman mostra na sua tese nao partem de interpretagdes proprias acuradas
sobre 0 que Heréclito quis dizer com essas duas sentencas, mas parte da interpretacdo de
terceiros que apontam para o logos na alma como sendo uma racionalidade que aumenta a si
mesma pela aquisi¢do de conhecimento, ou como sendo uma espécie de supremacia da alma
que, independente dos deuses, aumenta a si mesmo por meio da aquisi¢do do conhecimento.
Mas onde nds podemos compreender que o aumento da alma estd ligado a aquisicdo do
conhecimento quando analisamos os fragmentos 96 e 97? Nos dois fragmentos ha um ponto
em comum: a alma possui em si mesma logos. Este é profundo, e indica a falta de limites dela
e logos que, a compondo, faz com que ela aumente a si mesma. Podemos dizer que a alma
possui uma estrutura semelhante aquela que a engloba, dado que o logos em tudo se
manifesta. Mas essa manifestagdo do logos na psyché ndo parece ser da mesma maneira que o
logos no cosmo que para 0 homem aparece. O logos apresenta apenas duas caracteristicas no
que se refere a sua ligacdo com a alma, e a principal caracteristica associada ao logos mesmo
em sua descricdo e mais comumente referida a ele ndo aparece quando posto em relagdo com
ela, que é a escuta dele. O logos da alma é por quem escutado? De que maneira esse logos faz
a alma crescer e nela se aprofunda? Como deduzir dai que isso quer dizer que a alma possuli
capacidade de obter conhecimento e 0 aumento deste nela é o que faz com que ela cresga?
“Da alma é um l0gos que a si mesmo aumenta.” Observo que o que faz conhecimento, se aqui

couber alguma referéncia a isso, ndo € a alma, nem enquanto capacidade cognitiva nem



77

enquanto estrutura no homem, mas o fato de nela haver logos. Relacionando o fato de que é
ouvindo ao logos de maneira correta e homologando que o homem conhece, 0 aumento do
logos na alma poderia ser relacionado a producao de conhecimento nela, mas somente porque
por natureza o logos est& nela e ndo por uma atividade prdpria de si mesma, causada por si
mesma. Por meio deste fragmento ndo ha como afirmar que a alma é (ou tem) uma capacidade
cognitiva que em conjunto com os sentidos, opera para a producdo deste no homem. O logos
continua sendo responsavel pelo conhecimento, s6 que Heréaclito o fixa na alma do homem.
“(...) que a si mesmo aumenta” ndo indica autonomia da alma, mas apenas que nela aumenta o
logos, que pode ser por atraves do reconhecimento deste no cosmo, que se faz por meio dos
sentidos bem conduzidos por uma estrutura na alma”.

Poderiamos supor que ouvindo o logos e com ele homologando, 0 homem aumenta
seu conhecimento. Mas parece que esse aumento de conhecimento e até mesmo por tabela, o
aumento do logos na alma do homem se d& por meio externo, pois é escutando ao logos por
meio do cosmo e acertando como sua natureza se comporta € que o homem adquire
conhecimento. Esse logos que no homem aumenta de tal maneira externa € o mesmo logos
que aumenta na alma no fragmento 97? Se assim for, podemos considerar a ideia de que esse
logos na alma aumenta em virtude do conhecimento, na medida em que o adquire, ficando
maior. Mas ndo acho viavel falar em “racionalidade” enquanto elemento da alma que cresce,
pois esse termo ou semelhante ndo foi utilizado por Heraclito em nenhuma circunstancia, e
ainda porque o saber ndo foi atribuido a alma, mas ao aumento de logos que nela ha. Isso é
bem diferente de dizer que a alma conhece ou ela é responséavel por uma faculdade cognitiva.
O que ocorre é que o homem escuta 0 logos e por meio dessa escuta, sendo executada
corretamente, aumenta o logos que possui dentro de si ou na propria alma.

J& para o fragmento 96, propomos outra maneira de compreender o termo logos que
na alma é profundo. Parece-me que este logos nem esta relacionado ao conhecimento, nem
relacionado ao fragmento 97. O fragmento 97, que diz “Nao encontrarias os limites da alma,
mesmo todo o caminho percorrendo, tdo profundo logos possui.” Que caminho a ser
percorrido € esse? Seria 0 caminho que leva ao conhecimento das coisas e, sendo assim, aqui
estd sendo feita uma tentativa de também conhecer a alma? Tendo o homem percorrido todo o
caminho da escuta do logos que leva ao conhecimento, mesmo assim, ndo poderia conhecer

de todo a alma, dado que sua natureza e o logos que nela ha sdo diferentes e profundos em

*% Essa é uma possivel interpretacdo feita por mim sobre o fragmento em questdo. Possivel porque, devido a
imprecisdo dos sentidos das palavras gregas para os dias atuais, devido a caréncia dos textos inteiros dos
pensadores pré-socraticos, supomos que haja interpreta¢ées multiplas. Nao seriam coerente afirmar que
apenas uma é a verdadeira.



78

demasia. Parece-me que este fragmento sugere uma analise da alma em sua estrutura, sendo
que ndo h& como definir a extensdo da alma, mesmo tendo percorrido todo o caminho no que
concerne a percorrer 0 caminho do conhecimento das coisas, pois 0 logos que ela possui,
aquele do fragmento 2, que se apresenta em tudo que esta no cosmo, é muito profundo, pois
complexo, logo, inatingivel. E como se a natureza da alma fosse incognoscivel. Ndo se pode
simplesmente atribuir aqui o sentido de logos enquanto racionalidade ou conhecimento obtido
pelo homem, dado que ndo hd uma relacdo com os fragmentos que o circundam, nem
semelhanca com o que é dito no fragmento 97. A alma possui um logos, assim como todas as
coisas no cosmo, mas esse logos nela é profundo e inalcancavel para a compreensao de quem
a tenta entender. Sendo assim, mais uma vez, ndo ha evidéncia de que a alma seja precursora
ou responsavel pelo conhecimento, tal como Flaksman pretendeu mostrar.

Ainda nos resta o fragmento 76 para analisar: “Para os homens que tém almas
barbaras, olhos e ouvidos s3o mas testemunhas”. Aqui parece que a alma apresenta uma
condicdo que faz com o que o homem bem utilize seus sentidos, de maneira que podemos
assim conecta-la ao conhecimento, ndo enquanto capacitada para adquiri-lo, mas enquanto
fornecedora de uma condicéo que habilita 0 homem a ouvir o logos para obter conhecimento.
Mesmo assim, ha uma condicdo para que se possa obter essa conclusdo: a de que aqui,
Heraclito ndo esteja simplesmente querendo fazer uma critica aos barbaros em especial, mas
sim tocar na questdo da alma em si mesma também. Sabe-se que havia um julgamento hostil
com relagdo aos barbaros na Grécia antiga. A palavra “barbaro” vem do grego barbaros que
significa “ndo grego”, que podia estar se referindo a qualquer estrangeiro que ndo falasse a
lingua grega®’. Mas como devemos entender o uso do termo psyché neste fragmento?
Notando a maneira de sua traducdo, a alma parece anteceder a condicao dos sentidos em bem
exercerem suas funcBes, promovendo em nés a ideia de que a alma molda ou condiciona a
maneira do homem saber ouvir e ver. Mas levando em consideracdo que Heraclito tinha
enquanto intencdo central apontar a ignorancia dos barbaros, a condi¢do que podemos captar
aqui sobre a alma é que existem almas que sdo barbaras e existem almas que ndo sdo barbaras,
sendo essas Ultimas melhores em dirigir e empregar seus sentidos. Estaria Heraclito

ampliando o conceito de barbaros também para aqueles que ele chama de ignorantes no

>l vem do grego barbaros, uma palavra onomatopeica para se referir aos estrangeiros cujas linguas os gregos
ndo entendiam e interpretavam como bar bar bar (semelhante a 'bla bld bld' em portugués). Revela o
preconceito linguistico dos antigos gregos, os quais, apesar da grande contribui¢do deixada para a humanidade
nas artes e nas ciéncias, negligenciaram totalmente o estudo de linguas e culturas diferentes da sua. Por essa
razdo, alguns intérpretes acreditam que aqui neste fragmento, existe uma referéncia a linguagem, tratando do
caso em que diz que os barbaros ndo eram capazes de compreender o logos ou a linguagem por meio dele
transmitida.



79

fragmento 4? Estaria aqui ja aparecendo a ideia de que o barbaro é o rude, o ignorante, 0
inculto, sendo assim, todo aquele que se mostra incapaz de homologar, ou melhor, de saber
ouvir o logos? Se assim pudermos considerar, se 0 termo aqui estiver abrangendo também os
ignorantes que ndo sabem ouvir o logos, entdo a alma pode ser concebida de maneira tal que
molda, condiciona 0 homem a utilizar bem seus sentidos, que sdo as ferramentas através da
qual ele adquire o conhecimento. Mas essa estrutura condicionante da alma é assim por
natureza? A alma barbara se torna barbara ou o é em sua natureza? O que promove essa
estrutura?>
De toda forma, isso ndo retira de Heraclito sua condicdo naturalista, a partir da qual o
homem conhece quando observa as coisas e entende o comportamento, sua physis, e s6 o faz
por meio dos sentidos. A mudanca significativa com relacdo ao conhecimento em Heraclito
estd no fato dele apresentar a ideia de que o homem pode adquirir conhecimento e tem
faculdades suficientes para isso. O logos em tudo estd e ouvindo a ele, compreende-se 0
comportamento da physis e assim conhece, se torna sabio. A psyché ganha outro sentido, a de
bem condicionar o homem em relacdo ao conhecer por meio dos sentidos. E ainda: que a alma
possui um logos mais profundo do que as demais coisas que também o possui. Acredito,
portanto, que nem é possivel estabelecer que o logos que esta na alma pode ser 0 mesmo que
um discurso e € profundo porque amplo, nem que esse logos nela seja indicativo de
responsabilidade ou ferramenta de conhecimento. Ao que parece, a alma é um centro no
homem que possui logos enquanto lei que a define, e que sua condi¢do barbara ou ndo barbara
direciona adequadamente para o bom uso dos sentidos, sem que essa estrutura seja
devidamente definida em sua natureza condicionante. O logos € comum e diz apenas uma
coisa, ndo podendo ser confundido com discursos particulares, pois nas coisas had um
conhecimento universal, consonante com uma ordem por meio da qual tudo o mais é.

Agora que estamos de posse do que o efésio entendia sobre a psyche, logos, fogo,
vejamos o que ele entendia por physis, um dos conceitos centrais estudados pelos fildsofos

pré-socraticos.

2.2.5 Cosmo, physis, logos e unidade dos opostos

O sentido de physis nos pré-socraticos é conectado a tentativa de encontrar explicagdo

sobre a origem e constituicdo do cosmo e seus fendmenos, ndo sendo estes determinados por

52 ~ ~ s . . ~ ~ . s .
Essas sdo apenas questdes cabiveis para leitores posteriores, mas ndo sdo pertinentes ao contexto do efésio
e sua época.



80

uma forca além do natural, uma forga divina, mas determinados por uma maneira de ser
pertinente a si mesmo. Assim, procuravam saber qual era a verdadeira esséncia das coisas, do
que ela se constitui e como ela é e vem a ser. Assim também é para Heraclito. Como é essa
physis para Heraclito? E uma coisa fixa, definida, mutavel, imutavel, dindmica ou estavel? A
partir da leitura do fragmento 8, observamos aspectos caracteristicos do movimento em
referéncia a physis.

Ha um dinamismo no referido fragmento, onde “A natureza ama ocultar-se”. Parece
que estd sendo referido ao processo que existe entre uma coisa que aparece e 0 que ela
realmente €, sendo este Gltimo o que se oculta. Parece que a natureza de uma coisa contém
movimento. Esse dinamismo constituinte da physis promove a harmonia aparente e
inaparente; € essa a dinamica entre o ser e 0 aparecer que faz parte da totalidade de uma coisa.
E a physis que promove, a partir de sua natureza dindmica, a medida de sua aparicdo no
cosmo, pois é dito que o cosmo é a harmonia aparente e a physis é a harmonia inaparente, ja
gue a natureza ama ocultar-se, e conhecimento é sobre 0 comportamento da physis, que nem
todos se apercebem. De acordo com essa hipotese, a physis é responsavel pelo seu fenémeno
no cosmo, mas seu fendmeno ndo constitui a apresentacéo do que a coisa verdadeiramente &>,
Ha aqui uma diferenca 6bvia em Heraclito entre a physis e o cosmo. A dindmica esta sendo
reconhecida aqui enquanto propria da physis devido ao processo que ocorre entre ser e
aparecer.

Harmonia é comparada com a tensdo entre os opostos e remetida diretamente a
harmonia inaparente, que € a physis. O fragmento 5 diz: “Ignoram como o divergente consigo
mesmo concorda: harmonia de movimentos contrarios, como do arco e da lira”. Se ignoram a
harmonia dos movimentos contrarios, significa que essa harmonia ndo estd evidente,
parecendo estar ele remetendo aqui a questdo da escuta da physis.

Mas o que dizer sobre o uso do mesmo termo “harmonia” para a aparente, que foi tida
como o cosmo, e harmonia referente a maneira como aparece uma coisa conforme dita a sua
physis? Essa tensao entre 0s opostos esta apenas na harmonia inaparente ou podemos percebé-
la de alguma maneira do cosmo, dado que em ambas pode-se aplicar 0 mesmo termo?
Heraclito ndo deixa isso claro. Mas encontramos em seus fragmentos nogGes suficientes que
determinam duas maneiras distintas de aperceber-se do mundo, uma que leva ao
conhecimento e outra que leva a ignorancia. A senso-percepcdo € méa testemunha se uma alma

for ignorante. O ignorante tem pensamentos particulares, ndo condizentes com o logos

53 . P , . .
Verdadeiramente é, ou melhor, é o conhecimento verdadeiro, o homologar com o logos.



81

comum. Deve-se, assim, bem ouvir o logos, para distinguir cada coisa segundo a natureza e
enunciar corretamente como se comporta, por meio do bem pensar. 1sso € comum a todos,
mas 0s homens, mesmo experimentando e ouvindo o logos que a eles a todo momento se
apresenta, parecem preferir a ignorancia. Distinguir cada coisa segundo sua natureza € se
tornar ciente da harmonia inaparente que apresenta a unidade dos opostos. Nessa unidade se
da a harmonia entre o uno e o mdltiplo, o divergente e o convergente. O logos mantém essa
relacdo em equilibrio, de maneira que o mdaltiplo se torne um e 0 um seja a convergéncia dos
divergentes. Existe, portanto, essa dindmica na relacdo entre os opostos que se harmonizam,
fazendo com que a natureza seja essa a cada dia, uma e mesma (HERACLITO, 2012, p. 159),

mas natureza esta sujeita a um dinamismo incorporado, constituinte.

2.2.6 Tudo flui? O fluxo dito por Heréaclito

Dos fragmentos 49 ao 55 do livro de Alexandre trata-se da questdo delicada do fluxo
em Heréclito. A famosa frase panta rei atribuida a Heraclito ndo aparece em nenhum dos
considerados seus fragmentos originais. Mas isso néo significa que ndo possa ser incorporado
ao0s seus pensamentos, dadas outras sentencas que traziam a ideia em questdo. E o caso do
fragmento 49, onde “Nos mesmos rios entramos € ndo entramos, somos € ndo somos”, € ainda
no fragmento 50, que “Nao € possivel entrar duas vezes no mesmo rio”. Alexandre apresenta
a mudanca e o movimento de Heraclito semelhante a perspectiva de Apolo e Dionisio na
tragédia grega. A vida entendida na tragédia € mantida devido a for¢ca do movimento de tudo
que se torna e, no caso de Heréclito, move-se de um oposto ao outro, uma coisa torna-se o seu
oposto: o quente esfria, 0 Umido seca. Assim acontece a preservacdo da vida, a continuidade
dela, na medida em que ha fluéncia dos opostos neles mesmos enquanto constituintes das
coisas e na ordem de tudo o que ha, dado que se transforma, deixa de ser um velho para dar
lugar a um novo. Neste caso, pode-se dizer que ha “morte”, na medida em que o imido morre
para surgir 0 seco, que 0 quente morre para surgir o frio. A morte representa a esséncia da
manutencdo da ordem das coisas, da vida que, deve estar em perpétuo movimento, em
perpétua mudanca. E uma exigéncia na dinamica do cosmo heraclitico. Pode ser chamada de
alteridade e preservacdo: servem uma a outra e S&0 mutuamente necessarias.

A existéncia como um todo se efetiva sem cisdes: a morte e a vida sdo uma so coisa,
complementares da transformacdo criadora. A vida € expressa no carater imutavel da

mutabilidade onde geracdo e corrupcdo constituem um ciclo inesgotavel, concedendo o



82

sentido Unico da vida na totalidade de todos os seres nela inseridos. A vida se constitui, em
Heraclito, como uns que vivem a morte dos outros. Como tudo se altera, o que vem a ser
depois da alteracédo foi aquilo que ficou, que foi preservado, e 0 que deixou de ser representa a
morte: aquilo que veio a ser estd vivendo a morte daquilo que deixou de ser. Isso se aplica
também a seres humanos, pois vivemos a morte deles e vivem eles a nossa morte
(HERACLITO, 2012, p.143). Morte para X é tudo o que X no é, é tudo o que difere de X.
Melhor dizendo, a mudanca é a preservacdo da vida como um todo, € a manutencdo da
alteridade, do fluxo, da harmonia dos opostos.

O fogo, j& mencionado neste capitulo, também é representante dessa alteridade
constituinte da vida, pois expressa 0 jogo de antiteses, dado que é alterando que mantém e
perpetua o cosmo: € preciso transformar para que tudo permaneca igual.

Creio que ja apresentamos o suficiente sobre o pensamento do efésio para chegarmos a
uma conclusao sobre a relacdo disso com a teoria sensista de Platdo no Teeteto. Os demais
fragmentos de Heraclito ndo foram aqui analisados por ndo terem ligacdo com o saber ou com
as sensacOes e o fluxismo. Partiremos para uma conclusdo breve envolvendo o que foi aqui
mostrado sobre Heréclito e Platdo, para, mais adiante, concluirmos com mais detalhes,

retornando a DS, juntamente com a interpretacdo dos fragmentos de Protagoras.

2.2.7 Conclusao: Heraclito e Platao

Alma esta relacionada com sabedoria nos fragmentos 101 e talvez nos 97 e 76. Mas
em nenhum estad com o bem pensar ou inteligéncia enquanto capacidades ou processos. Parece
que é nela que se constrdi o saber, mas ndo por meio dela enquanto atividade. Como a alma
pode estabelecer uma condicéo que proporciona bom funcionamento aos sentidos com relacéo
ao conhecimento se é por meio deles que se faz possivel o aumento do logos na alma? O que
torna o homem apto a bem utilizar as suas faculdades cognitivas para assim aumentar seu
logos na alma? Parece que Heraclito apenas observou esse fato entre 0s homens, descrevendo
dessa maneira 0 que ocorria na relagdo do homem consigo mesmo e com o conhecimento. A
sabedoria antes era apenas divina, homens mortais ndo poderiam ter acesso ao saber, ou pelo
menos s6 o tinham se por intermédio de uma permissdo, que inspirava 0 homem a conhecer
aquilo que os deuses deixavam. Colocar a possibilidade de conhecimento para o homem é
uma inauguragdo no pensamento atico e como todo inicio, é rodeado de erros e

desconjunturas, bem como insuficiéncias.



83

Uma alma seca é mais sabia e melhor, e o que faz dela sabia é a amplitude nela do
logos. Mas o logos é aumentado por meio dos sentidos que sdo bem utilizados por ter o
homem a alma ndo barbara/ignorante. Nao da pra definir o que Heréclito queria dizer com
essa relacdo entre alma sébia, logos, sentidos e escuta do logos. Talvez Platdo tenha realmente
visto essa confusdo e emergéncia de possibilidades, tendo desenvolvido tais ideias em suas
obras.

De acordo com alguns intérpretes de Heraclito, eles sugerem que o efésio propés uma
sutil separacdo entre uma atividade perceptiva e uma atividade cognitiva, assimilando
conhecimento a alma, necessariamente também atribuindo a ela certa racionalidade. Mas essa
é uma interpretacdo bastante ousada, dado que além de obscuro, o pensamento de Heraclito é
fragmentado e composto por aforismos. E muito semelhante a Platdo a interpretacdo de que
Heréclito separa sensacdo e inteligéncia, admitindo conhecimento apenas naquilo que é de
acordo com o logos, e isso se da por meio da capacidade intelectiva. Mas o ateniense vai
além, mostrando o erro, na medida em que a unidade dos opostos ndo pode ser considerada
enquanto passivel de ser conhecida. Que a physis sendo maultipla, nada diz. Ou melhor, diz
tanta coisa que ndo é, de fato, algo. Para Heréclito, o logos mostra a physis, como ela se
comporta. Para Platdo, a physis € movimento e o conhecimento ndo esta nela. Parece que
Platdo reconheceu o racionalismo elementar que permeia o pensamento de Heraclito, assim
como a possibilidade de capacidades cognitivas diferentes necessarias para a obtencdo do
conhecimento e também o fato de, além de ser conhecimento possivel para os homens, este
deve ser universal. Tendo captado essas ideias que aparecem de maneira muito embrionaria
em Heréaclito, Platdo as desenvolve e reconhece que, apesar dele ter tentado colocar no
conhecimento caracteristicas universais, o fez de modo equivocado, dado que a possibilidade
do conhecimento esta na clareza sobre a unidade dos opostos, que tem por natureza o
movimento.

Platdo acentua que no pensamento do efésio, que enquadra na possibilidade de
conhecimento os sentidos, a physis, e 0 movimento enquanto alteracdo dos opostos, intrinseco
a cada coisa existente, ndo pode haver o que ele concebe como sendo conhecimento.
Independente de ter sido dito por Heraclito e reformulado por Empédocles, o pensamento
fundamental de Heréclito foi reconhecido e exposto no Teeteto e devidamente reestruturado,
até mesmo criticado, dado que conhecimento ndo pode estar em algo que muda, que carrega
em si opostos que estdo num perpétuo intercambio para harmonizar-se. Na Doutrina Secreta
se fala de qualidades que nunca s&o as mesmas e estdo sempre mudando e nisso ha

possibilidade de se pensar numa unidade de opostos, dado que a qualidade quando muda,



84

torna-se seu oposto: vento quente ou vento frio. Mas tal como diz Heraclito, que essa € a
maneira da physis se manifestar e sua escuta conduz ao saber, isso ndo é possivel, segundo
Platio. O homem ndo pode obter conhecimento sobre algo que ndo possui um ser
determinado ou que esta sempre se tornando. Algumas criticas aparecem no Teeteto, tratando
exatamente dessa questdo de como os fluxistas concebem o mundo (por exemplo, 179, 180 a
— e). Para Teodoro, no Teeteto, ndo é possivel se chegar a nenhuma conclusdo com eles, pois
fazem o possivel para serem enigmaticos e ndo se deixam ser apanhados no discurso, de
forma que mostre que nada estd parado. Os fluxistas incorporam em seus discursos o extremo
fluxo, bem como a unidade dos opostos, fazendo com que nada nunca seja determinado. E
essa é uma caracteristica que exclui totalmente a possibilidade de saber para Platdo.

Sobre este ponto também concorda Aristoteles, quando no livro A da Metafisica
descreve Platdo como tendo se demorado mais sobre as definigdes, julgou que conhecimento
ndo poderia estar nos sensiveis, dado que todas as coisas dai estdo sempre em movimento:
“(...) por tal razdo julgou que isso se daria a respeito de outras coisas, mas ndo a respeito das
sensiveis, dado que seria impossivel haver definicdo comum de qualquer coisa sensivel, na
medida em que elas estdo sempre em mudanga” (ARISTOTELES, Metafisica A, 987a29).

Voltaremos a falar sobre a relacdo de Heraclito com a teoria sensista de Platdo na
conclusdo deste capitulo, apds termos analisado também os fragmentos de Protagoras.
Passaremos agora para os fragmentos do abderita, tendo como autor principal Edward

Schiappa, a partir da qual todas as citagcdes dos fragmentos originais seréo tirados.

2.3 Protagoras de Abdera

No livro em questdo é discutida a mudanca entre oralidade e discurso escrito, sendo
observadas as tentativas dos filosofos pré-socraticos até Platdo em ressignificar termos
comumente utilizados, como virtude, justica, discurso, etc. Houve uma mudanga no que
concerne ndo somente a mitologia em direcdo a um saber racional, como também da oralidade
para a escrita, bem como o sentido e amplificacdo de termos introduzidos nos discursos. Os
discursos precisavam ainda carregar uma atrativa maneira de ser escutada. Poemas, aforismos,
dialogos. Somente Aristoteles incorporou o verdadeiro discurso analitico.

A palavra rhetorike teve o significado que abrange oratoria, arte e persuasdo e foi
assim utilizado para o emprego da técnica sofistica aparentemente com Platdo. Alguns

estudiosos acreditam, por intermédio dos dizeres de Aristoteles, que o termo apareceu



85

anteriormente com Empédocles e com a histéria de Tisias e Corax>*. Iremos analisar o
pensamento de Protagoras por meio dos fragmentos a ele referidos por pensadores no decorrer
da historia da filosofia, principalmente aos mais proximos ao seu tempo, e usaremos como
base para essa andlise o livro de Edward Schiappa intitulado Protagoras and Logos a partir da
qual ele elabora possibilidades de interpretar Protagoras sob a luz de sua época. E importante
observar que Platdo pode ter dado a Protdgoras uma interpretacdo ndo muito fiel, mas o
ateniense ndo pode deixar de ser considerado enquanto fonte de conhecimento do pensamento
do sofista. De acordo com Schiappa, muito do que sabemos sobre Protigoras advém dos
didlogos platénicos Teeteto e Protadgoras. Porém, alguns pensadores da literatura platdnica
acreditam que o ateniense pode ter deliberadamente distorcido o pensamento de Protagoras
para gque se tornasse mais facil sua refutacdo. Dentre outras acusacGes de ma interpretacao de
Protagoras por Platdo, algumas afirmam que ele pode realmente ndo ter compreendido a teoria
do abderita, mas tentou reproduzi-la da melhor maneira possivel. Ainda ha quem afirme que
Teeteto ndo é fiel ao pensamento de Protagoras, enquanto Protagoras é. No caso do primeiro,
a critica se afigura muito pesada, enquanto que no segundo aparece uma descri¢do um tanto
lisonjeira. A anélise feita por Schiappa ndo se fixa em determinado intérprete, mas procura
um meio termo a partir da qual o abderita pode ser reconhecido em seu tempo e articulado

com os estudos feitos sobre ele.
2.3.1 Dissoi logoi

O primeiro fragmento comentado por Edward Schiappa é o que ele denomina como
sendo o fragmento dos dois logoi. Diversas traducbes sdo mostradas, resultando no que ele
admite serem duas correntes interpretativas: a heracliteana e a subjetivista. O fragmento em
questdo remete essencialmente ao fato de que para toda coisa (panta pragmata) — questéo,
assunto, toda coisa — existem dois logoi contraditérios ou em oposi¢cdo um ao outro. O
problema de atribuir a esse fragmento um significado determinado esta na impossibilidade de

determinar sobre o que exatamente Protagoras falava quando disse logoi e panta pragmata.

>* Na primeira metade do século V antes de Cristo, na ilha da Sicilia, no sul da Italia, os oradores Cérax e Tisias
elaboraram o primeiro tratado de retérica de que se tem noticia — o que talvez pudéssemos chamar de o
primeiro livro sobre teoria da retdrica. Esse estudo deu inicio a uma importante tradi¢do retdrica: a retdrica
fundamentada em provas, chamada racional e cientifica. De acordo com essa tradigdo, o orador, para
convencer o publico a respeito de uma tese, deve apresentar provas que demonstrem a verossimilhanga, a
probabilidade daquela tese (nunca a certeza absoluta, uma vez que o mundo dos homens é o mundo da
contingéncia, do verossimil, do provavel). Porque o publico analisa, pensa, raciocina sobre as provas, da-se o
nome de “racional”, de “cientifica” a essa tradicdo retérica. — Roberto C. G. Castro. A Grécia Antiga e a
Comunicag¢do no século XX: aproximagdes. Univ. do Porto, 2013.



86

De acordo com Schiappa, a interpretacdo subjetivista da ao fragmento o entendimento
de que sobre qualquer questdo é possivel que ocorra um debate, abrindo espaco para
fundamentar os ensinamentos a partir da qual partem aqueles que dizem ser 0 pensamento
protagoreano voltado para a retérica. A seguir, um exemplo da traducéo que segue essa linha
de interpretacio: “Em cada assunto, existem dois argumentos opostos um ao outro.”>>
Seguindo essa linha de interpretacdo, logoi e pragmata sdo entendidos como discursos ou
argumentos e assunto ou questdo, respectivamente. Sendo pragmata um assunto ou quest&o,
isso implica que sdo criagdes humanas assim como os discursos a isso atribuidos. Significa
que o que ha de ser identificado em algo € uma criacdo do homem, cria¢do linguistica que
implica em variaveis resultados, bem como no campo da ética e da epistemologia. Melhor
dizendo, ndo ha aspectos identificados do objeto mesmo, resultante de uma investigacdao, mas
uma criacdo proveniente daquele que argumenta em favor daquilo que lhe apetece na dada
questéo.

Para a linha de entendimento que segue Heréaclito, Schiappa aponta que as traducdes
dadas aos termos supracitados sdo mais abrangentes devido a consciéncia de aspectos
filosoficos a eles relacionados. Temos que “Existem dois logoi que concernem a todas as
coisas, estes sendo opostos um ao outro”’(SCHIAPPA, 2003, p. 91). A escolha por néo
traduzir o termo logoi se da devido ao amplo espectro de assuntos a ele relacionado na Grécia
antiga. Logos podia ser entendido como discurso linguistico, argumento, fala, bem como
pensamento, processo mental, explicacdo, e ainda quando se trata da questéo da estrutura de
tudo o que existe, sua lei, formula e principios do processo do mundo. A palavra deve ser
traduzida de acordo com o seu contexto que, mesmo sendo claro e especifico, a multiplicidade
de sentidos atribuidos a ela ainda pode tornar dificil a decisdo por uma ou outra traducao.
Como veremos logo a seguir, Untersteiner verifica que Protagoras foi um pensador sobre
variados temas, ampliando as possibilidades das palavras por ele usadas. Logos, como vimos,
no item relacionado a Heraclito, tem sentidos mdltiplos para os gregos antigos, e 0s mais

aparentes no periodo do abderita eram:

(...) primeiramente na area da linguagem e formulacdo linguistica,
consequentemente discurso, fala, descricdo, declaracdo, argumento ( como
expressado em palavras ) e assim por diante; em segundo lugar, a area do
pensamento e processos mentais, consequentemente pensar, racionalizar, calcular,
explicacao (cf. ortho logos ), etc; em terceiro lugar, a area do mundo, sobre as quais
estamos aptos a falar e pensar, consequentemente estruturando principios, férmulas,
leis naturais e assim por diante (...).( KERFERD, 1981, p. 83)

55Tradugéo admitida por Michael J. O’Brien. “On every issue there are two arguments opposed to each other.”



87

Nessa linha interpretativa, a palavra pragmata sugere um entendimento amplificado
de realidade, podendo isto ser um fato, uma coisa, um ato ou qualquer experiéncia. Segundo
Schiappa, € de melhor aceitagdo o entendimento do fragmento por essa linha de interpretacéo,
dado que aspectos modernos que distinguem subjetividade de objetividade ndo eram
claramente discernidos nessa época, podendo estar ambas as compreensdes intrinsecas ao
intento do abderita. A interpretacdo subjetivista propGe uma limitacdo ao termo pragmata
como sendo uma questdo ou assunto, entendimento um tanto moderno que talvez ndo seja
adequado para o pensamento dos gregos antigos. E mais provavel, devido ao nivel filoséfico
dos debates da época, que pragmata e logoi sejam interpretados de maneira mais ampla.
Pragmata era mais comumente traduzido nos documentos do periodo de Protagoras como
“coisas”, e contando com isso, agreguemos também a interpretacdo de Untersteiner
(UNTERSTEINER, 1954) sobre Protagoras, que afirma que o abderita falou sobre as mais
variadas questdes, incluindo a divindade, realidade, politica, sociedade e ética. Dada a riqueza
dos topicos por ele abordados, seria pertinente seguir a hipGtese de que pragmata em
Protagoras também deve manter o significado de ‘coisa’, que remete a uma abrangente gama
de possibilidades. Essa amplitude carrega ainda mais um aspecto positivo para a escolha dessa
interpretacdo, dado sua semelhanca com o pensamento de Heraclito, a partir da qual duas
coisas opostas existiam em tudo o que ha. Vejamos essa alusdo a seguir.

Pré-socraticos como Alcmeon, Anaximenes, Empédocles, dentre outros, teorizavam
acerca de opostos constituintes das coisas na natureza, utilizando um adjetivo neutro para se
referir a eles, tornando-os mais abstratos. O calor e o frio, a agua e o fogo, estavam na
natureza, eram substancias opostas que compunham as coisas postas no mundo. Heraclito foi
0 maior representante da teoria dos opostos, como pudemos ver nas discussdes acima. Com
isso, ele afirma que a unidade dos opostos é o que compde tudo o que ha, que cada coisa no
mundo representa essa abstracdo, representa a oposicao, inerente & natureza mesma. Podemos
dizer que Protagoras estaria seguindo Heraclito ao considerar que, para cada coisa que co-
instancia 0s contrarios, existem dois logoi possiveis, contrarios um ao outro. Dois logoi
opostos um ao outro que podem ser reconhecidos, ditos, considerados enquanto composic¢oes
das coisas; seria pertinente dizer que Protagoras herdou de Heraclito a concepgdo de que as
coisas tem em sua composicdo a unidade dos opostos em harmonia e esses dois logoi sdo o
discurso que trata sobre o reconhecimento desses opostos na coisa? A ampliacdo do
pensamento de Heraclito por Protagoras seria a inclusdo da ferramenta do discurso para dar

sentido a unidade dos opostos, considerando que eles podem ser afirmados e negados. O



88

fragmento do dissoi logoi preserva uma afinidade com o fragmento que trataremos a seguir
sobre 0 mais forte e mais fraco logoi, que claramente trata de uma maneira peculiar de usar o
discurso, mostrando a preocupacdo do abderita em construir um melhor entendimento sobre
as possibilidades da linguagem. N&o ha como restringir a interpretacdo de dissoi logoi apenas
ao discurso, como pretendeu a interpretacdo subjetivista, mas conceber tal fragmento como
heranca heracliteana com sua devida ampliacdo. O discurso também € um assunto sobre a
qual Protagoras dedica atencdo. Essa possibilidade de aproximar Protagoras de Heraclito
também é notével, dado que alguns intérpretes como Clemente de Alexandria, Aristoteles e o
proprio Platdo consideraram o dissoi logoi como referéncia direta aos ensinamentos da
unidade dos opostos de Heraclito.

Schiappa argumenta em favor de uma profissionalizacdo e “tecnizacdo” da linguagem
por parte de Protagoras no fragmento do dissoi logoi, além de seguir Heraclito, afirmando
haver dois logoi para todas as coisas. Parece algumas vezes que Protagoras tinha evidente
interesse em trabalhar a linguagem como mecanismo importante para 0 homem. O fragmento
em questdo seria, dessa forma, para falar sobre como as coisas sdo, a relacéo entre coisas que
sdo e linguagem. Se é possivel dizer A e ndo-A sobre uma e mesma coisa, entdo esses
predicados sdo estados que compdem tal coisa. E possivel observar interpretagdes com focos
diversos quando se Ié Clemente de Alexandria, Sexto Empirico, Aristoteles e Platdo. Sexto
dizia que os logoi subsistiam na matéria; Aristoteles afirmou que para uma mesma coisa,
ambos sdo e ndo sdo, indicando uma interpretacdo composicional para Protagoras; Clemente
de Alexandria dizia que cada logos tem seu oposto e Platéo dizia que uma coisa pode aparecer
pequena e também aparecer grande como que um predicado, uma atribuicdo. Vemos assim
que é possivel que Protagoras tenha inaugurado uma relacdo posteriormente vislumbrada
pelos seus intérpretes, que falava de uma configuragao linguistica racional sobre a natureza de
tudo o que é e aparece.

Talvez seja imprudente dizer que Protagoras quis dar um passo entre a natureza
essencial das coisas e as leis da l6gica proposicional, mas a0 menos podemos ver que ele
abriu caminho para essa possibilidade. E inadequado querer dar uma interpretagio definitiva e
distinta sobre o fragmento em questdo, dado que ndo é possivel identificar qual o real
significado dos termos principais em foco no fragmento, a saber, pragmata e logoi.

Outro fragmento considerado muito importante no pensamento de Protagoras e com
estreita relacdo com o do homem medida é o que trata dos logoi mais forte e 0o mais fraco.

Vejamos.



89

2.3.2 O fragmento do logoi mais forte e o mais fraco

O fragmento completo é encontrado na Retorica de Aristoteles e é considerado por W.
K. C. Guthrie enquanto sendo a esséncia do ensinamento da sofistica. De acordo com
Schiappa, a tradu¢do mais distorcida do fragmento pertence a Lane Cooper, que diz: “fazendo
a pior aparecer a melhor causa”. Duas palavras aparecem como sendo estranhas ao legitimo
fragmento, que é “causa” ¢ “aparecer”. Essa tradu¢do de Cooper representa tudo aquilo que a
tradigé@o reconhece como sendo inescrupuloso da parte dos sofistas, pois 0 apresenta enquanto
aquele que trabalha com o discurso de maneira amoral. Representa acima de tudo o slogan
popular que mostra as piores aspiracdes do movimento sofistico e talvez a arte da retdrica
mesma. E uma traducao que deprecia a figura dos sofistas e retrata resumidamente a tentativa
platonica de se opor a eles.

Essa traducdo de Cooper ao fragmento de Protagoras é a base do que ele chama de
interpretacdo aristotélica pejorativa e tem como principais problemas a insercdo da palavra
“aparecer”, que ndo esta no fragmento original (phainetai, aisthanomai), e da traducdo da
palavra logos por “causa”, dada a abrangéncia do termo ja discutida neste trabalho. Um
terceiro problema tem como foco a traducéo de kreittd e héttd como “melhor” e “pior”. As
palavras chave do fragmento, kreittd e héttd, sdo melhores traduzidas por meio da anélise de
Seu uso na época de Protagoras como sendo o “mais fraco” e o “mais forte.” Traduzi-las
enquanto melhor e pior carrega uma acentuacdo moral ampla que deixa claro que ocorre uma
inversao no valor do “argumento”, tornando o que ndo ¢ bom, uma boa coisa, sugerindo que
havia uma motivacdo perversa por parte de Protagoras, de trazer o mal para o lugar do bem.
Se traduzirmos como mais forte e mais fraco, isso ndo implica que o mais fraco venha a ser o
pior, mas apenas fraco devido a determinadas circunstancias. Nos escrito de Homero e no
Timeu de Platdo, kreittd e hétté aparecem juntas como significando o que é forte, mais
resistente, e 0 que é mais fraco, que se submete a, que ndo tem forga. A traducéo dos termos
como sendo melhor e pior somente aparece mais a frente, em alguns dialogos de Platdo e em
Aristoteles.

Dado o contexto provido por Aristoteles a esse fragmento e a escolha de “melhor” e
“pior” para Kkreittd e héttd, podemos observar interpretaces carregadas de nuances logicas e
morais, tal como a de E. M. Cope, a partir da qual ele afirma que “dando o superior ao
inferior, o argumento menos provavel, faz com que este prevaleca sobre o que é realmente
superior ¢ mais provavel” (COPE, 1877). De acordo com Schiappa, as elucidacfes

aristotélicas sobre os fragmentos dos sofistas eram apresentados de maneira a torna-los



90

ultrapassados em relacdo a sua filosofia, sempre contrastando a doutrina deles com seu
préprio sistema. O modo de interpretacdo aristotélico pejorativo é consistente com a maneira
como Aristételes entendeu os sofistas, mas ndo ha nenhuma razdo para considerar essa
interpretacdo superior as outras alternativas. Platdo e Aristoteles, que construiram a visdo
tradicional acerca dos sofistas perante a historia da filosofia, tinham seus pontos de vista
delineados e aparentemente estranhos ao de Protagoras, com objetivos pessoais de
contrastarem o pensamento do abderita com suas proprias filosofias. Por essa razédo, €
compreensivel que o entendimento sobre a sofistica seja normalmente depreciativo, dado a
importancia do pensamento do ateniense e do estagirita na historia da filosofia. Mas, tendo em
vistas essa possibilidade, devemos direcionar nossa atencdo para uma interpretacdo mais
original de Protdgoras, que tentara trazer o que parece ser sua real “promessa”.

O diferencial da interpretacdo positiva do fragmento é a traducdo de kreittd e héttd
enquanto “o mais forte” e “o mais fraco”. Essa traducdo se aproxima do contexto histérico
dos debates e apresenta um ensinamento de Protadgoras que tem a intencdo de desafiar a
relacdo entre dois logoi em conflito. Esses dois logoi podem ser relacionados com o
fragmento do dissoi logoi e aproximado aos ensinamentos de Heraclito sobre o fluxo.

A interpretacdo positiva do fragmento contrasta com a pejorativa aristotélica. Dado
que Aristételes deixou o legado protagoreano corrompido por uma conduta antiética que
tentava perverter a ordem do melhor por meio do discurso, isso entra em contradicdo com a
reputacdo do abderita, inclusive elaborada em parte pelo proprio Aristoteles, de que
Protagoras era eticamente conservador e tradicionalista. Ele era virtualmente conhecido por
essas caracteristicas, consideradas véalidas também por Platdo, que apesar dos conflitos
evidentes contra os sofistas, reconheceu o valor e importancia da pessoa que Protagoras
representou em seu tempo. Portanto, contra a interpretacdo aristotélica pejorativa, temos
aspectos linguisticos ndo compativeis com o0s escritos e pensamentos da época de Protagoras e
aspectos contraditorios sobre o que ele teria ensinado e sua conduta moral reconhecida.
Partiremos agora para a aproximagao com os ensinamentos de Heraclito.

E bastante elucidativo a comparacgdo que Schiappa faz entre a harmonia dos opostos de
Heraclito e o que os medicos da época compreenderam a respeito, incorporando esse
pensamento a sua ciéncia. Eis a visdo de Heraclito a partir do ponto de vista da medicina
grega: mudanca de opostos, na medida em que a saude de algo pode vir de seu oposto.
Trazendo para a enfermidade aquilo que é seu oposto por natureza, restituira a satde. E um
fluxo que transita entre o que aparece como sendo necessario na ocasido. Se a cura para a

fome € o saciar-se, a cura para 0 empanturrado € trazer de volta a fome. O paralelo que



91

Schiappa mostra entre a teoria dos médicos e Protagoras é o de que para trazer a cura, é
preciso fazer do oposto mais fraco, o mais forte. Essa é uma evidéncia de que a aproximacao
do fragmento do logos mais forte e mais fraco ao fluxo de Heréclito é possivel. Para
estabelecer a harmonia do corpo doente, faz-se necessario o movimento do oposto mais fraco
a tornar-se mais forte. Estdo juntas ai as no¢fes de movimento, de opostos, de harmonia e do
mais fraco e do mais forte logos. Essas aproximacgdes tornam-se possiveis, dado o contexto
historico de tais pensadores, a partir da qual uma teoria que envolve no¢des embrionéarias de
mudanga e uma ontologia dos opostos eram debatidas.

A defesa de Protagoras no Teeteto mostra fortes evidéncias para conciliar essa
aproximacdo, pois nela claramente o abderita lida com logos, tornando o mais forte, mais
fraco; o fortalecimento de um logos preferivel, porém ocasionalmente mais fraco, em virtude
de um logos nao preferivel no momento, porém mais forte: “O que é desejado é a mudanga
para a condi¢do oposta” (PLATAO, Teeteto, 166d). No fragmento 52 de Heraclito ha uma
nocdo embrionaria de mudanca nos opostos, tal como vemos interpretar os médicos e
também, Protagoras com sua alteragdo do argumento mais forte para o mais fraco. “As coisas
frias esquentam-se, o quente esfria-se, 0 imido seca, 0 seco umidifica-se” (HERACLITO,
2011). Se é plausivel essa aproximacéo, entdo a interpretacdo positiva do fragmento, a partir
da qual podemos tirar a licdo de tornar um argumento fraco, mais forte, melhorando uma
situacdo, ganha novos reforcos. Se Protagoras realmente seguiu Heréclito quando formulou o
fragmento dos dois logoi, ndo é improvavel, pelo contrario, é provavel que o tenha seguido
também na composi¢do de outros pensamentos.

N&o optar pela interpretacdo aristotélica tem também fundamento quando analisamos
Aristofanes e suas conclus@es sobre Protdgoras. Com a analise sobre Aristofanes, Schiappa
pretende mostrar como é possivel mal interpretar Protagoras, inclusive da mesma maneira que
Aristoteles, sobrepondo em seu fragmento aspectos morais. Aristofanes utilizou-se de
Sdcrates como personagem para satirizar os Sofistas, mas existem varias evidéncias de que 0s
ensinamentos de Protagoras € que estavam sendo acentuados enquanto pervertores da ordem
tradicional da polis. E evidente também que Aristofanes fazia uma critica a essa perversio
trazida pelos sofistas, que corrompiam os deuses, a moralidade, o saber e as artes. Protagoras
usou palavras de facil recordacdo, inclusive a homofonia que ocorre entre kreittd e hétto,
trazendo com isso uma ampla possibilidade de mas interpretacdes.

As Nuvens, satira escrita por Aristéfanes em meados dos anos 300 a.C. tem como
principal conflito dramatico o combate entre dois logoi personificados, um representando a

educacdo e devocdo tradicionais, e 0 outro representando 0s novos ensinamentos sofisticos.



92

Existem versdes da peca que carregam esses dois logoi como descritos por Dikaios e Adikos,
que é geralmente traduzido como justo e injusto, certo ou errado. Alguns comentadores
recentes consideram que Dikaios e Adikos foram colocados posteriormente no texto, nao
tendo sido palavras utilizadas por Aristéfanes. Embora néo seja unanime essa consideragéo,
existem pelo menos trés manuscritos que contém kreittd e héttdé como substitutas de Dikaios e
Adikos. Algumas evidéncias internas na peca fortalecem a possibilidade do uso de kreitt6 e
héttd: a expressdo dikaios logos nunca aparece nos dialogos entre as personagens, e quando
h&d mencdo ao logos injusto, essa sempre é precedida pela referéncia aos dois logoi como
sendo kreittdn logos e héttdn logos. Outra evidéncia, essa extra textual, € a da profundidade
do sentido de um logos injusto na peca de Aristofanes que seria requerida pelo uso da palavra
dikaios. Fica claro que o sentido que Aristofanes usa para falar de justo e injusto é o que
aparece nos escritos de Homero, como sendo justo pagar pelo que fez, e o injusto como sendo
a esquiva desse pagamento. Dikaios provém do termo dikaiosuné, que tem um sentido amplo
de justica enquanto virtude, utilizado por Platdo em seus dialogos. Aristéfanes se referia a
justica como uma coisa de ordem pragmatica, de fazer justica de acordo com atos por através
de atos. N&o hé& abstracdo do termo nesse contexto. Os Sofistas representam de certa forma,
nas Nuvens, a forca da injustica, por estarem em débito com Atenas, dado que prometiam
ensinar algo que nao ensinavam de fato: conhecimento e virtude.

O combate mais conhecido entre os dois logoi se refere a uma batalha de palavras e de
modos de vida. A tradicdo da polis, aquela que conservava a devocao aos deuses, a mitologia,
ao ensino tradicional de poesia e musica, e 0 respeito aos cidaddaos mais velhos é ameacada
por um modo de vida que traz, por meio do héttdn logos, uma substituicdo do kreittén logos.
O héttdn logos promove desafios a musica, a poesia é desafiada pela argumentacéo racional, a
mitologia é desafiada pelo agnosticismo e cinismo e um niilismo moral desafia os valores
tradicionais. O veiculo da propagacdo desses ensinamentos eram os sofistas, cuja ferramenta
era o discurso persuasivo, e quem o aderisse se tornaria um. Embora claramente contra os
sofistas no geral, Aristéfanes traz elementos exclusivamente protagoreanos em seus atagues.
O agnosticismo faz referéncia ao fragmento “sobre os deuses” do abderita; um bom nimero
de frases se referem aos dois logoi em oposic¢do; ha uma piada sobre o termo metron, que é o
termo central no fragmento do homem medida; duas passagens que se referem indiretamente
ao fluxo e a harmonia dos opostos, além do uso das palavras kreittdn e héttdn, que aparece em
Aristofanes como sendo autenticamente protagoreano, na medida em que trata de um discurso
persuasivo que fortalece um logos em oposi¢éo a outro, fazendo com que haja a partir dai uma

mudanga no modo de vida.



93

Portanto, a visdo de Aristofanes sO faz sentido se considerar razbes morais como
intentos primordiais nos dizeres do abderita e em contextos como o de Aristoteles. Dado o
sentido das palavras-chave do fragmento que era mais comum no seculo 500 a.C. a melhor
traducdo para elas é mais forte e mais fraco, destituindo-as de conex&o com a moralidade,

caracterizando assim a interpretacdo positiva enquanto a mais provavel.

2.3.3 O fragmento do homem medida

“O homem ¢ a medida de todas as coisas, das coisas que sdo como sdo, das coisas que
ndo sdo como nao sdo” € a versdo mais comum do fragmento do homem medida de
Protagoras. Schiappa sugere que este seja traduzido do seguinte modo: ““ Para toda e qualquer
coisa a medida é (verdadeiramente) o0 homem (humanidade): para 0 que € 0 caso e para 0 que
ndo ¢ o caso.” (PROTAGORAS, 2003, p. 120) Vejamos as razoes.

Deve-se, acima de tudo, como foi feito na andlise dos fragmentos anteriores, observar
qual era o uso corrente dos termos contidos no fragmento, naquela época. As palavras que
podem conter variados significados no fragmento em questdo sdo chrémata, (panton
chrématon), metron, estin/einai, anthrépos.

Chrémata aqui deve ser caracterizado por algo que tenha o mais amplo alcance de
objetos, dado que é precedido pelo termo pant6n, e levando também em consideracdo que
seus significados mais comuns sdo igualmente abrangentes, tais como assunto, bens,
propriedade e matéria. E evidente ndo ser possivel precisar a razio pela qual o abderita usou
chrémata ao invés de pragmata, mas deve-se considerar que, referindo-se a um amplo alcance
de coisas, incluindo tudo o que estd em relagdo com humanos, podemos entender que o mais
proximo daquilo que ele pretendeu no fragmento foi referir-se a experiéncias.

Metron é usado pelos gregos para referir-se a mensura de quantidades, proporc¢ao ou
ordem. Heréclito usa o termo para destacar a medida, balanco da ordem na harmonia dos
opostos. O modo como Protagoras usa o termo no fragmento em questdo é provocativo, dado
que ndo parece referir-se a situagdes em que este termo servia normalmente. Sexto fez uma
equivaléncia entre o termo metron com kritérion para destacar 0 homem como o critério que
julga as coisas em relacdo a ele. Assim também falaram Aristoteles e Platdo, aplicando o
significado de critério ou padrdo para o uso do termo do homem enquanto medida daquilo que
é. O que ndo fica claro por meio da analise centrada num unico fragmento € que Protagoras
concebia 0 homem enquanto aquele que julga as coisas, mas a percepc¢ao pode ou nao ter sido

a unica levada em consideracao para esse julgamento.



94

Schiappa aborda um questionamento referente ao advérbio de relatividade hos que
precede o uso do verbo estin, e que ¢ comumente traduzido por “como” ou “que”, abrindo
espaco para interpretacGes existencialistas ou essencialistas do fragmento. (...) tdn mén onton
hds estin, tdn de ouk onton hds ouk estin. Estaria Protdgoras afirmando que as coisas existem
na medida em que séo julgadas pelo homem ou que o homem diz a esséncias das coisas?
Embora existam muitos intérpretes que defendam os dois, Schiappa segue a alternativa de que
uma leitura existencial do verbo ser naquela época é questionavel, abrindo espaco para uma
leitura veritativa do fragmento. Parménides, como veremos adiante, fez uma utilizagdo do
verbo ser bastante peculiar, mas ndo é claro que seus leitores a tenham apreendido
verdadeiramente; e a suposta critica a Parménides sugerida por Schiappa, que Protagoras
intentou fazer, afirma que sua leitura e entendimento do eleata ndo alcangou essa vertente de
interpretacdo de estin. Dessa maneira, seria 0 caso de considerar 0 que Schiappa esta
propondo: que Protagoras fala de coisas no geral, bem como experiéncias, pois € tudo que se
relaciona com o homem, podendo dai estabelecer uma interpretacéo veritativa do fragmento, a
partir da qual se pode atribuir a tradugdo “that which is, that is the case”, ou “que é o caso”, na
medida em que pode-se verificar na experiéncia aquilo que foi julgado pelo homem. Usando
uma terminologia moderna, podemos dizer que o participio to on representa um fato
arbitrario, e hbs esti representa uma proposicdo arbitraria, sempre referindo a fatos e
experiéncias que um homem pode ter e seu respectivo julgamento.

Anthropos carrega duas possibilidades: um homem individual e o0 homem universal
que, de acordo com a maioria dos intérpretes, Protagoras esteve falando sobre ambos,
cabendo ao fragmento qualquer delas.

Entdo “ Of everything and anything the measure [truly-is] human[ity]: of that which
is, that is the case; of that which is not, that is not the case.” (SCHIAPPA, 2003, p. 120)
Traduzido ao “pé da letra”, temos que “ De tudo ¢ qualquer coisa a medida é verdadeiramente
o humano, do que ¢, que € o caso; do que ndo €, que ndo € o caso”, eis a proposta de Schiappa.
O nosso proximo passo é, portanto, considerar o fragmento identificando possiveis novos usos
e interpreta-los a luz dos antecedentes conceituais provaveis. Porfirio (SCHIAPPA, 2003,
p.121) afirma que o fragmento em questdo abria um escrito cuja tematica central era um
confronto contra aqueles que propuseram 0 ser como uno, que nos remete imediatamente aos
eleatas, seguidores da doutrina de Parménides.

Parménides foi também muito considerado no Teeteto, fazendo-se crucial uma
abordagem sobre seu pensamento, dado que também precisaremos compreendé-lo para ter

acesso ao que Protagoras, de acordo com alguns intérpretes, incluindo Porfirio, estava



95

criticando. E preciso ter uma compreensdo sobre Parménides para melhor entender a critica de
Protagoras. Para tal, usaremos a obra de Néstor Luis Cordero, estudioso de Parménides, que
levou em consideracdo rigidas interpretacbes sobre o poema de Parménides, escrevendo
Sendo, Se é: A Tese de Parménides com precisdo e detalhes, oferecendo ai uma traducao
rigorosa do poema, ou melhor, dos fragmentos que chegaram até nds e hoje compdem o que
chamamos de O Poema de Parménides. Antes de comecarmos a expor nossa compreensao
sobre o eleata em questdo, creio se faz necessario expor uma passagem do Teeteto que Platdo
diz o que Cordero carrega no decorrer de toda sua exposi¢ao sobre o poema: “[Parménides]
pareceu-me possuir um poder que denota uma profundidade absolutamente cheia de nobreza.
Ainda sim, temo que ndo compreendamos suas palavras e, mais ainda, temo que aquilo em
que pensava ao dizé-las esteja muito além de nds.” — 184a. Isso ndo impediu que durante
varios séculos fosse buscada uma interpretacdo possivel sobre o que o eleata estava dizendo
quando escreveu sua obra, hoje fragmentada para nés, mas lembremos que, para Platdo, a
obra era recente e inteira, e ainda assim, repleta de mistérios e possibilidades. Vejamos o que

é possivel dizer acerca dele.

2.3.4 Breve especulacéo sobre Parménides

Os primeiros filosofos elaboraram teorias sobre a “realidade”, entendida como tudo
aquilo que é, dentre as quais se uniam homens e coisas, cujo objetivo principal era explicar os
principios segundo as quais eram constituidos. Forgas internas ou externas justificavam as
etapas de seus desenvolvimentos. Todos partiram do pressuposto de que as coisas existiam,
pois isso aparentemente ndo precisava de esclarecimento. Ninguém podia pensar em negar
que as coisas existiam ou que existia algo ou eles mesmos. Sequer fora elaborada uma
sentenca nesse sentido. Esse esclarecimento da realidade se estendeu por muito tempo,
mesmo depois de Parménides, pois o que ele decidiu investigar se afigurou obscuro e
complexo para o pensamento dos antigos filésofos. Parménides se inseriu na comunidade de
pensadores com uma investigagdo exclusiva e peculiar, nunca feita anteriormente e
desenvolvida apés muito tempo decorrido de sua vida. O que o eleata observou foi que,
mesmo admirando-se com a existéncia das coisas e sobre elas querendo descrever teorias,
ninguém havia se dado conta de um detalhe: as coisas sdo e é impossivel ndo ser. Como isso
se da? O que é e por que é? E assombroso e ninguém havia observado, pois é evidente, assim
como o era a existéncia, que poderia ndo haver nada... mas ha. Parménides se deu conta de

que era preciso apreender as Ultimas consequéncias dessa formula, a saber, “coisas sao”.



96

Tal férmula permaneceu imperceptivel aos gregos porque na lingua grega, dizer que
existem coisas € uma tautologia, uma redundancia, o que podemos chamar no portugués de
“pleonasmo”. A sentenga traduzida dessa forma, “existem coisas” nem mesmo poderia conter
tais termos, pois “coisa” era uma palavra inexistente. Existiam termos para falar sobre coisas,
mas que também tinham um sentido outro, tais como pragmata (produtos, assuntos, temas),
chrémata (matéria, bens, propriedades); para o que entendemos como coisas no sentido geral
e amplificado a que nos referimos hoje, o grego fazia uso do verbo ser, einai, to on, que
apresentaria o significado de “coisas sendo” ou simplesmente “entes”. Da maneira abordada
por Parménides, os gregos, portanto, entendiam como sendo dito “existe aquilo que esta
sendo” no lugar de “existem coisas”.

Parménides considera dois caminhos de investigacdo ou dois modos de encaminhar o
pensamento: o caminho da verdade e o caminho da opinido dos mortais. Sabe-se
universalmente que o primeiro refere-se ao ser. O segundo, entretanto, sofreu muita influéncia
platdnica no decorrer da histéria da filosofia, fazendo com que fosse assimilado esse caminho

de investigacdo aos sentidos ou aparéncias, coisa que Parménides ndo citou no seu poema.

Ora, pois, te direi - e tu, que escutas, recebe meu relato — quais sdo o0s Unicos
caminhos de investigacdo que ha para pensar. Um, por um lado, <para pensar> que
‘¢’, e que ndo ¢ possivel ndo ser; ¢ o caminho da persuasdo, pois acompanha a
verdade. Outro, por outro lado, <para pensar> que ndo ‘¢’, e que € necessario nio
ser; digo-te que esse caminho é completamente incognoscivel, pois ndo conheceras o
que ndo é (pois impossivel) nem o enunciaras (...) pois 0 mesmo é pensar € Ser.
(PARMENIDES, 2011, p.226)*®

As opinides dos mortais, para o eleata, ndo sdo confiaveis, mas isso ndo se da pelo
fato de serem as coisas ou 0s sentidos exclusivamente problematicos, mas a maneira como 0s
homens concebem essas coisas: 0s homens sdo bicéfalos, pois podem ver ser e ndo ser numa
mesma coisa. “[...] e depois por aquele forjado pelos mortais que nada sabem, bicéfalos, pois
a caréncia de recursos conduz em seus peitos ao intelecto errante. [...] considera que ser e nao
ser s30 0 mesmo e ndo o mesmo” (PARMENIDES, 2011).

H&, no caminho da verdade, a reflex&o sobre o ser que Parménides trata de esclarecer
enquanto fato linguistico e ontoldgico. Sobre estin, o0 eleata descobre, desvela, revela o
sentido obscurecido pela evidéncia gravada no fato de “ser” se manifestar no que €, no que
estd sendo e isso ser algo auto evidente. A maneira de colocar o verbo que se apresenta no

poema trouxe para ele uma anterioridade que se questionava a partir da enunciagéo dele

*® Todos os fragmentos de Parménides foram trazidos do texto de Nestor Luiz Cordero.



97

mesmo: o que € ‘¢’? Foi este o primeiro movimento em dire¢do ao ser de que tanto se tratou
na Filosofia. Parménides descobriu a vocacdo filosofica natural de estin. Esse € o caminho
para pensar que se existe e que ndo € possivel ndo ser, ou mais ordinariamente conhecido
como “[s0] o ser €” ¢ “[sO] o ndo ser ndo ¢”. Nao ¢ correto afirmar que o primeiro caminho,
que é a tese de Parménides e o caminho da verdade, seja o caminho do ser, pois 0 ndo ser
também se encontra nele devidamente afirmado. Esse caminho consiste na afirmacao do ser,
sendo, e na afirmacao do n&o ser, ndo sendo. E o reconhecimento daquilo que é enquanto ser e
daquilo que ndo é enquanto ndo ser (a compreensdo das duas modalidades de pensar). O
segundo caminho, que é o caminho do erro, é que negara o que foi afirmado no primeiro, logo
dira, “o ser ndo é e o ndo ser, é.” E a negacdo da tese do primeiro caminho. Assim, podemos
escrever o primeiro caminho como sendo A e B, e 0 segundo caminho como sendo ndo A e
ndo B. E necessario dizer que o primeiro caminho expressa a verdade e que o segundo
caminho é incognoscivel: ndo é caminho, pois impossivel de se realizar. Quais sdo, entdo, as
justificativas dadas pelo eleata para atribuir cognoscibilidade ao primeiro e incognoscibilidade
ao segundo?

Uma das respostas ¢ muito clara: o pensamento so6 pode ser sobre aquilo que é, “pois 0
mesmo ¢ pensar e ser” (fragmento 3). Parménides diz: ““(...) pois € indizivel e impensavel que
ndo seja” (fragmento 8), o que significa que se nada existisse, nada haveria para pensar, além
do que, pensamento e ser sdo indissociaveis (CORDERO, 2011). O pensamento sO é possivel
gracas ao ser. Compreendemos dai que o caminho que ndo é, ndo é pensavel. O segundo
caminho que atribui ndo ser ao ser e ser ao ndo ser (pois é a negacdo da tese de que sé o ser é
e 0 ndo ser ndo €) ndo expressa 0 que esta sendo, logo, ndo € possivel retirar pensamento. O
ndo ser de Parménides tem o sentido de um nada, de um néo estar sendo, ndo existir, se assim
podemos dizer. O caminho que afirma que € o ndo ser é equivocado e deve ser evitado, por
isso é tdo enfatizado o fato dele ser ‘indizivel’. De maneira nenhuma é possivel afirmagoes
como “o nada pode existir”, “ha nada” ou que “o nada existe” no pensamento de Parménides.
O nada ndo é passivel de predicado nem de existéncia, ndo esta na linguagem, logo, ndo esta

no pensamento.

E necessario dizer e pensar que sendo, se é; pois é possivel ser, e 0 nada nio é.
Essas coisas te ordeno que proclames; pois <tu comegards> por esse primeiro
caminho de investigacdo, e depois por aquele forjado pelos mortais que nada
sabem, bicéfalos, pois a caréncia de recursos conduz em seus peitos ao intelecto
errante. S8o levados cegos e surdos, estupefatos, gente sem capacidade de juizo,
que considera que ser € ndo ser sao 0 mesmo e ndo 0 mesmo; 0 caminho de todos
eles volta ao ponto de partida. (PARMENIDES, 2011,p 230)



98

Seguirei explicando o poema de acordo com as indica¢des nele implicitas, comecando
por falar sobre o caminho da verdade. Por fim, falarei sobre o caminho do erro, que é o da
opinido dos mortais.

O ser € necessario: negar o ser € negar tudo 0 mais e nada sobrara sequer para pensar;
o ser deve ser sempre, dado que sendo, se €, e tudo o mais que €, o é por causa disso.

Vejamos:

Resta entdo, apenas uma palavra do caminho: que “é¢”. Sobre ele, ha muitas provas
de que o que estd sendo é ndo-gerado e incorruptivel, total, Unico, imével e
completo. Nem foi, nem sera, sendo que é agora, completamente homogéneo, uno,
continuo. (...) E tampouco ¢é divisivel, pois é completamente homogéneo.
(PARMENIDES, 2011, p. 232,233)

Tomando as palavras de Parménides, dizemos que o ser € nao-gerado, incorruptivel,
total, imdvel e completo. Ndo foi, nem serd, sendo o que é agora. A presenca atual do ser é
caracteristica evidente e essencial, é aquilo que é pura presenca, 0 agora, puro Ser, puro estar
sendo, existindo. O ser é absoluto, nunca nasceu, pois tendo uma origem, uma vez terd ndo
sido e isso ndo é possivel, pois ou é absolutamente ou ndo é em absoluto. Dessa maneira
também n3o se degenera, pois deixar de ser é outra coisa fora de sua esséncia de ser. E uno
porque presente em absoluto em tudo aquilo que é. E homogéneo, pois ndo pode dividir-se,
pois se dividindo criaria partes e careceria, e de nada pode carecer, dado que caréncia ¢ falta,
é vazio, nada, n3o ser. E totalmente continuo, pois toca de ponta a ponta a si mesmo, estando
completamente cheio de si. O pensar somente é possivel se acerca do ser; aquilo que se diz
pensar e dizer sobre o que ndo é, ndo é também nem pensar nem dizer, mas enunciacdo de
palavras vazias de significado. Todos esses predicados acerca do ser estdo interligados e
apenas confirmam a necessidade absoluta do fato de que ha e de que esta sendo. H& muita
I6gica nesse raciocinio do eleata, sentencas articuladas para atestarem a evidéncia absoluta do
fato de haver algo. Se ndo houvesse algo (admitir o que ndo ha), sobre isso ndo ha como
pensar, sobrando assim apenas a possibilidade do nada em absoluto, com o que ndo havera
sequer pensamento. Se houver pensamento em si mesmo, sobre o que ird pensar? E se houver
pensamento em si mesmo, j& ha, portanto, deixa de ser absoluto ndo ser para ser
absolutamente. Mas tais questionamentos ndo estdo presentes no poema, embora ndo seja

imprudente fazé-los.



99

Outro ponto de absoluta importancia a ser ressaltado sobre o ser é que ele ndo esta
sujeito a0 tempo e espaco: por que o ser haveria de pertencer ao tempo?°’ E verdade que
dissemos acima que ele é presente, mas essa presenca diz respeito ao fato de que ele € perene,

permanente, sendo sempre. Citando Néstor,

(...) 0 que esta sendo ndo tem nada que ver com um tempo estruturado em
“momentos” temporais. Parménides caracteriza o estin com o tempo verbal presente
porque, na gramatica grega, é o tempo verbal que Ihe permite exibir a presenca
propria do “agora”, mas isso ndo significa que essa presenga venha depois de um
passado e antes de um futuro. (CORDERO, 2011, p. 203)

Parménides destaca a auséncia da geracdo e da corrupgdo no ser, iSSO porque 0S
pensadores anteriores admitiram algo que existira antes de tudo e que gerava coisas, fazendo
com gue elementos viessem a ser, ocupando eles o lugar desse ser que é presenca. Assim, a
mistura de ser e ndo ser se instaurou. Todos esses entes considerados como seres assumiram o
lugar do ser, abrindo espago para incompreensdo da necessidade absoluta do ser enquanto ser
e submetendo este reconhecido ser a geracdo e a corrupcao. Mas o que dizer a respeito desses
entes? Eles ndo sdo? N&o sdo objetos de especulacdo de Parménides, pois o eleata prescindiu
exatamente o estudo desses entes (que ja o faziam os outros pensadores fisicistas), optando
por explicitar o que é sem corrupcdo. Talvez dai tenha surgido uma confusédo feita entre o
pensamento de Platdo e o pensamento de Parménides, pois o eleata ndo fala das coisas
corruptiveis, afirmando se é ou ndo é real, se possuem ou ndo possuem verdade, mas
simplesmente se limita a dizer que a verdade estd no reconhecimento daquilo que é em
absoluto. Para Parménides, ha somente uma coisa para ser estudada: o que esta sendo, e sobre
tal tema, pode-se dizer a verdade ou forjar opinides (CORDERO, 2011, p. 165). O limite de
sua especulacdo é a opinido dos mortais, que certamente é emitida sobre essas coisas, mas 0
gue sao essas coisas, pelo eleata, ndo podemos oferecer uma explicacgéo.

Creio, podemos passar para o segundo caminho, o da opinido dos mortais, o do erro.
Parménides, indiretamente, admite graus de discurso, havendo aquele que é verdadeiro e
aquele que mistura ser e ndo ser, ndo sendo este “falso” (pois ndo usa esse termo), mas o
discurso que carrega o erro. Por que os mortais desconhecem o primeiro caminho? Porque
eles ndo sdo capazes de suportar o peso insustentavel do fato de ser, e assim, o relativizam.
Essa relativizagdo implica na distor¢do do ser, na sua quebra, na atribuicdo do predicado de
“ter partes” ao ser, fazendo dele um necessitante de algo que ndo é, deixando de ser em

absoluto, ou seja: misturam ser com ndo ser. Esse caminho foi criado, forjado pelos mortais, é

57 . P 4, . ~ s ;
Se o tempo é, ou melhor, se ha tempo, o ser é anterior a ele, logo, ndo estd nele, mas é antes dele.



100

a opinido que lhes pertence e que ndo conduz a lugar nenhum®. O fragmento 6 retrata 0s
mortais como sendo cegos e surdos, condicdo natural dos homens de acordo com a mitologia,
antes de Prometeu dar-lhes o discernimento. Os mortais, longe dos ensinamentos da deusa,
séo arrastados ao acaso, ndo sabem para onde vao, ndo sabem nem mesmo onde se encontram,
pois essa via é completamente desconhecida. Os mortais estdo se utilizando de um intelecto
errante, de olhos que ndo veem o que deveriam ver, portanto cegos, de ouvidos que ndo
ouvem 0 que deveriam ouvir, portanto surdos, e ainda, fazem uso da lingua de maneira
inapropriada, pois formulam apenas palavras enganadoras. Tudo isso compde o modo de
pensar daquele que segue o caminho do erro, levando-os a supor que existem coisas que néo
s30.%° A opinido é sobre 0 que no é e ainda, ndo é um discurso. Os homens nessa condic&o,
que Ihes é a natural, tém duas cabecas, com uma olham para o ser, com a outra, para 0 nao ser.
Isso significa que enxergam o ser, mas ndo o admitem em absoluto, ndo “decidem” pelo ser.
Assim, ndo é que o segundo caminho seja 0 do ndo-ser dito pelos mortais, pois 0 nao-ser €
indizivel para o eleata. Mas os mortais dizem sobre o néo-ser, pois 0 misturam com o ser. E
um equivoco que eles cometem, é o caminho do erro, o de misturar ser com ndo-ser.

O caminho da verdade é fundamentado no principio do que chamamos hoje de “ndo
contradi¢cdo”, (pois A e B, e ndo ¢ possivel que ndo A e ndo B). A opinido dos mortais nao
respeita esse principio, dado que eles, ao misturar ser e ndo ser, supdem, fazem uso de
principios contraditérios, admitindo que ndo A e n3o B, além de A e B®°.

Os fragmentos que descrevem o modo como 0s homens concebem as coisas em seus
detalhes encontram-se bastante escassos, tornando a leitura evidentemente incompleta. Parece
gue Parménides havia feito uma descricdo bem precisa da maneira como os fisicos daquela
época, bem como a opinido ordinaria, concebiam as coisas que nasciam e pereciam, que se
formavam, que era passivel de observacdo. Apds uma fragmentada descri¢do que nos chegou
sobre como se constituiam a opinido dos mortais, Parménides conclui (assim estipularam os
intérpretes): “Assim nasceram essas coisas, segundo a opinido, € assim existem agora. E
depois, uma vez desenvolvidas, morrerdo. Para cada coisa, os homens estabeleceram um
nome distinto.” Os mortais estabeleceram dois pontos de vista para falar das coisas, 0 que

Parménides chama de fogo etéreo da chama e a noite escura, afirmando que os mortais néo

20 aprendiz da deusa é um mortal, mas um filésofo que deve seguir o caminho apresentado pela deusa,
abandonando a opinido dos mortais, reconhecendo nesse caminho, o erro.

> Aqui podemos entrever uma possivel alusdo aos entes, elementos tidos como seres pelos mortais, pois sdo
corruptiveis, pois participam do ndo ser. Mas ndo se afigura clara essa aluséo.

% A = ser; B = n3o ser. O primeiro caminho afirma que é e afirma que n3o é. Afirmar o ser é dizer que o ser &;
afirmar que ndo é significa dizer que o ndo ser de fato ndo é. Nao A significa, dessa forma, que o ser ndo é,
negando assim também que o ndo ser nao seja, tornando-o “possuidor” de ser.



101

unificam esses pontos de vista, mas determinam que tudo esta cheio desses dois principios,
fazendo com que eles parecam uma igual a outra, a luz e a noite, que lhe é oposta.

Portanto, a oposicdo estabelecida por Parménides foi entre o ser e 0 ndo ser, o existir e
0 ndo existir e finalmente a verdade e a opinido. O discurso capta a realidade do que esta
sendo, desta maneira sendo sempre verdadeiro. Relativizar o fato de ser € contamina-lo com o
ndo ser, desobedecendo assim, a légica instituida pelo fundamento de que se € ou se ndo é.
Relativizar o fato de ser significa crer que ele se esgota nas coisas (entes). A falsidade ndo
estd nos entes, mas naquilo que se diz a respeito deles. O caminho do erro é o caminho da
opinido dos mortais, sendo assim encarado no ambito do discurso. O objeto das opinides é
mesmo o ser, mas € um discurso sobre o ser que é vazio e mal elaborado; para doxa, alethés é
sempre inconcebivel. Parménides ndo faz uso do termo “falso” (pseudés), mas o que fica claro
em seus escritos é que as opinides sdo sempre falsas, dado que a elas ndo cabe a verdade.
Parménides considerava também o discurso dos filésofos de sua época e dos que o
precederam, opinides, pois falavam de quantos eram os entes, do que os compunham, do que
os faziam transformar-se, 0 que se retirava € 0 que se inseria neles, da maneira como
mudavam. Ora, nesse discurso esta evidente a presenca do ndo ser nas coisas. Nao € possivel
verificar nele a presenca daquele ser perene e imutavel do primeiro caminho proposto pelo
eleata. O ser de Parménides ndo admitiu mudanca, nem insercdo de partes ou sua retirada. Se
falavam dessas coisas, ndo falavam sobre o ser, e se assim o era, emitiam opinides. A
descricdo de mundo oferecida por esses pensadores faziam parecer que esse mundo era
composto apenas por nomes, ora tirados, ora colocados de volta. “Nascimento e morte,
mudanca de aparéncia, mudanca de posicao, até ser e ndo ser, sd0 meros nomes; o real, o
verdadeiro ndo se reduz a esses rotulos aplicados as coisas que sdo, mas nao sdo reais”
(CORDERO, 2011, p. 193).

Podemos admitir aqui que o pensamento de Parménides estd suficientemente

delineado. Partiremos, agora, para o dialogo possivel com Protagoras.

2.3.5 Parménides e Protagoras: o homem é a medida de todas as coisas, até mesmo do

que ndo é

Schiappa inicia a segunda parte do capitulo, dedicado ao fragmento do homem
medida, com a apresentacdo da discussao que existe entre alguns intérpretes sobre Protagoras
ter escrito a obra, cuja linha de abertura se encontrava o fragmento em questdo, como uma

resposta ao extremismo eleatico iniciado por Parménides. Atentemos, primeiramente, que



102

Schiappa ird por Protadgoras em discussdo ndo apenas com Parménides, mas também com os
seus supostos seguidores. Porfirio € a fonte através da qual tais intérpretes iniciaram a
discussao, pois ele afirma que memorizou claramente a passagem do abderita a partir da qual
se segue argumentos feitos contra aqueles que propunham o ser como um. Além de Porfirio,
Platdo, no Teeteto, e Aristételes na Metafisica também ilustraram o fragmento como uma
critica ao monismo eleata.

E reconhecido por Schiappa que essa tarefa de aproximacao do abderita e dos eleatas a
partir do poema de Parménides é de dificil execucdo, dada a obscuridade das palavras do
eleata e da definicdo de uma so interpretacdo de seu pensamento. Ele tenta uma sintese, mas
essa sintese por ele proposta inclui ndo somente o0 poema, mas também pensamentos de seus
seguidores. Por isso, ela soa um pouco inconsistente algumas vezes, dado o ponto criticado
por Protagoras ndo ter sido apresentado pelo préprio Parménides, mas por outros eleatas e
monistas (pois Parménides ndo era monista). Como exemplo, temos na pagina 125, quando
Schiappa diz “(...) para entender o mundo e falar coerentemente sobre ele demanda uma
correta compreensao sobre o que ‘¢’(...)”". Parménides nao se refere ao “mundo”, mas a
verdade e opinido, ao discurso. Para conhecer a verdade, é necessario trilhar o caminho da
verdade, bem como o da opinido, assim aprendendo a reconhecer o ser. Porém, Parménides
realmente ressalta uma correta compreensao sobre o que é, na medida em que a opinido dos
mortais mescla o que é ao que ndo é, fazendo disso um mal entendido. Mas dado que a
compreensdo do que é em Parménides nada tem a ver com o mundo, mas com o discurso
sobre ele, o que Schiappa afirma ja ndo € originalmente parmenidico. Protadgoras pode ter
criticado o que chamavam de “discipulos de Parménides”, que também ¢ incerto definir se
Melisso e Zendo o eram tal como Platdo insinuou. Partirei desse pressuposto para considerar o
que Schiappa afirma ter sido uma critica ao eleata contida no fragmento do homem medida,
fazendo as devidas observacgdes para concluirmos o que realmente Protagoras criticou de
Parménides.

Schiappa ressalta uma interpretacdo sobre Parménides feito por alguns scholars
referente a uma critica a linguagem. E parece que, se houve uma critica de Protagoras a
Parménides, essa critica estava ligada a essa interpretacdo sobre a critica da linguagem feita
pelo eleata. Dada a compreensdo puramente ontoldgica, Protdgoras ndo parece ter alcangado
essa compreensdo, ou pelo menos tratado de critica-la no fragmento do homem medida.

De acordo com Schiappa, “Os Eleatas” se posicionavam contra a mudanga entre
opostos e condenavam os sentidos, que traziam informacgdes contraditorias, que incluiam ser e

ndo ser, ambos sempre em mudanca. Parménides ndo poderia estar intencionalmente negando



103

a teoria dos opostos, pois muitas evidéncias indicam que ele foi contemporaneo de Heraclito e
ndo teve acesso as suas ideias. Parménides € posterior a tradicdo dos naturalistas, que
procuravam explicar como as coisas eram através da physis. Mas estes utilizavam como
critério para a verdade a opinido e admitiam que a mudanca nas coisas que era constituinte de
seu modo de ser, sem se darem conta nem mesmo que tais coisas “eram” antes de serem
constituidas por algo. O alerta do poema parmenidiano se dirige para esse aspecto existencial
das coisas postas em observacdo. Se os discipulos de Parménides chegaram a criticar a teoria
da harmonia entre opostos, neste caso ndo podemos dizer que a critica de Protagoras foi a
Parménides, mas aos eleatas, seus discipulos. Humanos sédo a medida do que é e do que ndo
€. Nesse sentido, parece que o abderita esta generalizando o conhecimento, aceitando também
os sentidos como via confidvel para tal aquisicdo. Parménides faz distincdo clara entre
discursar com verdade e opinar, colocando conhecimento no viés do pensar, pois s6 se pensa
sobre 0 que é (e assim também é com o discurso). Talvez 0 humano seja a medida para as
coisas também em Parménides, mas apenas quando este concebe pelo pensamento e nao
inteira a sua concepcdo de verdade, o ndo ser, pois 0 que é ndo pode ndo ser de maneira
nenhuma.

Na pagina 124, Schiappa usa o termo “things were constantly becoming something
different”(coisas estavam constantemente se tornando outras diferentes) como tendo sido alvo
de Parménides em sua critica. E certo que o eleata fala sobre a opinido dos mortais que
mistura ser e ndo ser, simplesmente porque ndo reconhecem nenhum dos dois, ou melhor, néo
decidem por nenhum dos dois. Mas ndo fala de movimento ou pelo menos dessa forma citada,
em coisas se tornando algo diferente. Existem passagens que reflete a mobilidade das coisas
no mundo, mas essas passagens aléem de ndo serem claras, ndo refletem uma critica ao modo
das pessoas conceberem tais coisas, mas parece apenas uma descricdo de como as coisas do
mundo dos mortais se apresentam. Parece uma forma descritiva, uma cosmologia da realidade
que estou dando o nome de “material”’ sem que este termo possa ser considerado em
Parménides. Apods essa frase, Schiappa entra com o pensamento de Melisso que, como disse,
ndo pode ser equiparado ao pensamento do préprio Parménides®. Melisso pode ou nio ter
sido seu discipulo, assim como pode ou ndo ter interpretado corretamente Parménides, bem
como pode, além disso, ter criado suas proprias convicgdes. O erro de Schiappa se faz na

medida em que ele atribui a fala de Melisso diretamente a uma passagem do poema de

A partir de Platdo comecou a associacdo do nome de Melisso a Parménides, ainda que o primeiro nunca
tenha feito referéncia ao segundo em seus escritos. Por essa razdo, mais claramente amostra no Teeteto, onde
Platdo menciona Parménides e Melisso como representantes da corrente que sustenta que ha um ser uno
imovel, o nome de Melisso é tido como sendo seguidor de Parménides.



104

Parménides onde ele fala dos bicéfalos. Bicéfalos ( dikranoi ), de acordo com Néstor, esta se
referindo ao fato de os mortais nao saberem diferenciar ser e ndo ser, ndo serem capazes de
fazer essa escolha perante a observacdo de algo. Os bicéfalos somente forjam opinides por
ndo escolherem o ser para o entendimento daquilo que se d4 em questdo em seu “pensamento”
(CORDERO, 2011, p. 180). Sobre o fragmento do poema que trata dos bicéfalos, Néstor fala
que “Os homens tem duas cabegas: ‘com uma olham para o ser, com outra, para 0 nao
ser’”’(CORDERO, 2011, p. 154). E ¢ somente isso que aparece no poema, sem delongas que
se assemelhem ao intento de Melisso, segundo Schiappa. Eis o fragmento em q uestao: “[...]
pois tu comecaras por esse primeiro caminho de investigacdo, e depois por aqueles forjados
pelos mortais que nada sabem, bicéfalos, pois a caréncia de recursos conduz em seus peitos ao
intelecto errante” (PARMENIDES, 2011, p.230).

Embora em seguida, Schiappa corrija a referéncia, colocando as palavras de
Parménides, afirmando serem os bicéfalos realmente aqueles que misturam ser e ndo ser na
compreensdo das coisas, devemos desconsiderar a passagem de Melisso, que descreve algo
que ndo aparece em Parménides. Segundo Melisso, “o que € quente se torna frio, € o que €
frio, quente; o que é duro se torna mole, e o que é mole, duro; o0 que esta vivendo, morre, e
coisas que estdo nascendo do que ndo vive; e que todas essas coisas estdo mudando.”
(SCHIAPPA, 2003, p. 125) Evidentemente, Melisso reflete a mudanca das coisas que
encontramos no Teeteto de Platdo e que tem fundamento em Heraclito. Melisso pode até
mesmo ter usado esse fragmento para explicar o que ele entendeu por dikranoi no pensamento
de Parménides. Mas ndo ha semelhante construcdo no poema.

Schiappa apresenta entdo, a critica de Protagoras como sendo diretamente ao coracao
do monismo eleata e da desconfianca no senso comum (opinides dos mortais). Que a falta de
crenga na opinido dos mortais tenha sido atacada por Protagoras, podemos considerar este
realmente um ataque legitimo a Parménides. Mas o monismo, de acordo com Néstor, foi um
conceito desenvolvido por Melisso, que coloca a visdo de Parménides em contato com as
coisas materiais. Qual é a ideia de monismo desenvolvida por Melisso?

Melisso pode ter sido um seguidor de Parménides, dado que algumas de suas ideias
parecem ser uma tentativa de compreender o que Parménides haveria dito. Uma dessas
tentativas é a criagdo do Ser-Uno. Essa criacdo se deu gracas a insercdo do ser imével no
tempo e no espaco, necessitando assim, falar-se do nada. O nada, por sua vez, é refutado por
Melisso como sendo um vazio, ficando assim o ser sem lugar. Mas, de acordo com Néstor,
“(...) qualquer analise deles ( os sémata ) realizada a partir de coordenadas espaciais ndo tem

sentido.” Portanto, Melisso estudou o ser de Parménides a partir de uma hipotese nao levada



105

em consideracdo por ele em seu poema. Assim, “ o ser ndo tem lugar para onde ir (dada a
impossibilidade do vazio no espago) e portanto ¢ uno” (CORDERO, 2011, p.201). Sobre o
“uno” de Parménides, temos que o fragmento em que cita em seu poema foi trazido apenas
por Simplicio e Asclépio. Apenas em Simplicio, o termo hén, que se aplica melhor em “uno”,
aparece. Ja em Asclépio, aparece o termo oulophués, que se afigura melhor a tradugdo por “¢é
um todo em sua natureza” (CORDERO, 2011, p. 208). Ainda ha o pensamento de K.
Reinhardt que interpreta o termo hén como se tratando de uma presenca total, que
monopoliza, tautologicamente, o fato de ser. Se Parménides tivesse formulado ou
demonstrado interesse, assim como alguns pré-socraticos o fizeram, em instituir valores
numéricos acerca das coisas possiveis, a exemplo de quantos itens compunham o universo,
haveria de se considerar que sua resposta teria de incorporar nimeros. Mas este ndo foi o
caso. Parece, pelo contexto geral do poema, que o termo para a unicidade seria melhor
interpretado se considerado como uma totalidade, de acordo também com outras
caracteristicas que descrevem este ser. O monismo de Melisso, levado a cabo nas
interpretacdes de Platdo no Sofista, se refere ao ser como sé podendo haver uma coisa, que
aparece nos escritos de Melisso como hén moéno ésti, fragmento 8.1. O “monismo” de
Parménides, nestes termos, ndo se afigura claro em seu poema, pois ele transmite a nocao de
ser como algo Unico que esta presente em igualdade em todas as coisas que s&0. E como uma
particularidade, mas ndo unicamente existente, pois estd em qualquer coisa que exista.
(CORDERO, 2011, p. 200-201)

Pareceu-me muito furtivo o argumento sobre a critica de Protagoras a Parménides,
pois nele, o abderita apenas disse o contrario de algumas coisas ditas por Parménides e pelos
eleatas, sem entrar num esclarecimento sobre as razfes que os eleatas estariam errados. Para
estes Gltimos, sO o ser €, e para o abderita, 0 homem diz 0 que é e 0 que ndo é. E como se
Protagoras estipulasse que o ser esta nas coisas deste mundo percebido pelos mortais,
reafirmando o que foi a base da critica de Parménides, a saber, que se pode dizer o que é e 0
gue ndo é sobre uma e mesma coisa, além de considerar apenas o ser, aquele fendmeno que se
encerra em si mesmo, na existéncia material. Protagoras, sendo assim, apenas retornou ao
modo de proceder dos pre-socraticos a quem Parménides estaria direcionando uma critica no
modo de “filosofar”.

Protagoras articula uma defesa em nome do fato de haver ser e verdade no argumento
gue propde, a saber, que o homem determina o que € e 0 que ndo é através dos fragmentos dos
dois logoi e do homem medida. A teoria de Parménides assimila a verdade no caminho

daquele que apenas fala do ser e o reconhece. Protagoras admite que é completamente



106

aceitavel falar do intercAmbio dos opostos e da mudanga, aceitando a maneira antiga de
entender o real. O real é apenas isso que se manifesta para 0 homem, sendo a partir dele que
sera dito o que é e 0 que ndo é. Os sentidos de ser de Protadgoras ndo estdo declarados.
Schiappa segue alguns intérpretes que asseguram 0 uso do verbo ser em Protagoras como
referente de ser “o caso”, ndo existencial, mas veritativo. Se “¢ o caso”, isso implica um fundo
de experiéncia, empiria, pratica, fato.

Partiremos agora para a interpretacdo relativista do fragmento do homem medida, que

aparece no Teeteto e nos é bastante familiar, também defendido por Sexto Empirico.

2.3.6 Relativismo em Protagoras

A ideia de relativismo pode ter estado presente na formulacdo do fragmento em
questdo e essa possibilidade é clara no exemplo de Plutarco sobre uma discussdo entre
Protagoras e Pericles. Posteriormente é desenvolvida por Platdo, que enfatiza a percepc¢éo
como o campo a partir da qual o relativismo € possivel e mais enfaticamente apresentada por
Sexto e sua compreensdo do abderita a partir de Platdo e Aristoteles. O exemplo de Plutarco é

descrito por Schiappa.

Um jovem rapaz, Epitimo de Farsalo, foi acidentalmente morto com um dardo.
Pericles e Protagoras supostamente desprenderam um dia inteiro tentando decidir se
deviam consideram a causa da morte como sendo o dardo, 0 homem que lancou ele,
ou o0 supervisor responsavel pelo campo.(...) Para um médico, a melhor resposta
seria 0 dardo; para o juiz da corte, a melhor resposta seria a pessoa que o jogou; e
para o administrador, a melhor resposta seria o supervisor. Nenhuma resposta pode
ser julgada como a correta em nenhum abstrato ou absoluto sentido, mas apenas
relativo a necessidades e interesses de pessoas diretamente envolvidas na
experiéncia. (SCHIAPPA, 2003, p. 126)

Essa ideia apresenta a relacdo que ha entre fatos e pessoas, inserindo assim um
elemento a mais na sentenca primdria “A é B”, pois, “de acordo com C”. Dependendo do
ocorrido, elementos podem ser observados por diferentes pontos de vista e apenas na relagéo
de uma pessoa com o0 ocorrido € que serd estabelecida uma resposta, sem que essa seja
absoluta. Essa ideia é semelhante a apresentacdo da tese protagoreana no Teeteto, mas la a
caracteristica central é a percepgéo.

No capitulo 1 desenvolvemos uma ideia sobre o relativismo da tese de Protagoras
apresentada no Teeteto. De acordo com 0s argumentos acerca de Protagoras provenientes de
Platdo, a tese do homem medida esta fundamentada na percepcdo. O homem constroi

verdades a partir daquilo que ele percebe e cada individuo percebe de forma singular e Unica.



107

N&o ha falsidade nas opiniGes emitidas acerca das coisas porque nem € sobre a mesma coisa
que estd sendo emitida a opinido, dado que cada um sente a sua maneira e isso resulta numa
sensacdo outra que ndo a do outro ou até mesmo a anterior, e ndo ha nada na coisa externa a
ser determinada, ndo ha “verdades” nos elementos segundo a qual serd correto ou errado
afirmar algo a respeito. Cada percepgdo € sobre algo que é para o individuo, ndo havendo
percepcdo do que ndo é, determinando que assim, a verdade esta no ambito perceptivo, e
assim também o conhecimento.

Excluindo a énfase de Platdo feita & percepcdo, o qudo confidvel é o retrato de
Protagoras no Teeteto? O foco do Teeteto era claramente o conhecimento, e ndo a tese de
Protagoras, a partir da qual podemos supor que existam exacerbacdes daquilo que Platéo
acreditou ser atil para desenvolver sua critica aqueles que tinham a percepcdo enguanto
conhecimento. Mas a tese de Protagoras nesse didlogo ndo pode ser tratada apenas como um
argumento irrelevante, pois se afigura possivel dentro do que chegou até nés sobre o abderita.
A questdo da percepcdo enfatizada no didlogo e atribuida a Doutrina Secreta do abderita € o
gue estamos propondo ser uma tese platénica da sensibilidade. Ainda é possivel dizer que
Platao pode ter estranhado o fato de o “homem” da medida em Protagoras ndo estava definido
com estruturas cognitivas especificadas, percepgdo para sentidos, cognicdo para alma. Nao
havia distincdo daquilo que no homem fazia o julgamento das experiéncias que lhe
acometeram. Em algumas passagens do Teeteto, € possivel encaixar a traducdo de Schiappa
quando ele substitui “das coisas que sdo como sao” por “das coisas que sdo o caso”. Coisas
sdo ou ndo sdo o caso quando ha alguém para medi-las. Segue um exemplo disso, quando
Sécrates diz que “ Uma coisa , quando se torna doce ou salgado e assim por diante, deve se
tornar para alguém: ndo pode se tornar doce ou salgado para ninguém.” (160b) Estando as
coisas vinculadas umas as outras para adquirirem significados ou serem devidamente
qualificadas, isso aponta um relativismo embrionario, cuja palavra ainda era ausente no
vocabulario da época. Seria 0 caso de uma teoria emergente, latente no pensamento grego,
que comecou com Protagoras. A experiéncia, neste caso, era o que poderia ser descrita como
relativa de acordo com o abderita.

Restam duas questdes a serem debatidas acerca desse fragmento: considerando valido
o relativismo presente no pensamento de Protagoras, seria este um relativismo que
consideramos hoje como sendo “subjetivista” ou “uma ontologia positiva objetiva”? A
questdo é claramente posterior ao pensamento grego, mas que ainda sim pode ser definida. A
primeira possibilidade, a de um subjetivismo puro, é defendida por Platéo e varios estudiosos,

tais como Bury, Gunthrie e Untersteiner. Na visdo deles, o pensamento de Protagoras é tal que



108

ndo admite a possibilidade de conhecimento, ndo tendo a falsidade nenhum sentido, reduzindo
sua teoria a objetos fisicos da senso-percepcdo. Os que defendem o objetivismo ontoldgico
admitem a influéncia de Heréclito e afirmam que Protagoras estaria defendendo a harmonia
dos opostos existentes nas coisas. Os dois logoi possiveis seriam sobre esses opostos,
considerando a mudanca uma parte essencial das coisas que sdo. O relativismo presente no
fragmento do homem medida seria, entdo, um logos elaborado sobre um desses opostos
presentes na natureza das coisas, e ndo haveria necessariamente a exclusdo da falsidade no
discurso ou a impossibilidade do conhecimento. Se levada a cabo também todo o pensamento
de Heréclito sobre o conhecimento e o logos, Protagoras estaria ciente de que a verdade dita
sobre 0s opostos € o conhecimento sobre 0 que esta sendo observado. Se é verdade ou néo,
isso depende da situacdo, e conhecimento e verdade podem ser coisas entendidas
diferenciadamente. O que é verdade é o que é o caso, pois verdade para alguém, em dada
situacdo. O que é conhecimento e saber homologar com o logos, reconhecendo a natureza dos
opostos. Isso ndo se afigura claro nos fragmentos que nos chegaram de Protagoras, mas € uma
possivel interpretacdo, assim como também sdo possiveis interpretacbes aquelas dadas por
Platdo, Untersteiner, Gunthrie e 0s demais intérpretes.

Dado que verificamos ser essa possibilidade de influéncia de Heraclito vélida e
coerente com outros fragmentos de Protagoras, podemos dizer que essa segunda modalidade
de relativismo se afigura mais pertinente. Essa perspectiva deve ser, entdo, reduzida a
aplicagdes simples das experiéncias humanas, da relagcdo entre coisas e humanos, dos
discursos elaborados em virtude dessa relagéo, sobre coisas que s&o potencialmente mutantes
entre sua natureza oposta.

Creio ter tratado de maneira adequada o fragmento de Protagoras mais importante para
nossa pesquisa, de forma a considerar tais elucidagdes dentro em breve, quando for chegada a
hora de separar a teoria sensista de Platdo e do real pensamento de Protagoras dentro de suas
possibilidades de interpretacdo. Agora, vamos comegar a mostrar razfes para defender o
ponto de vista de que a tese sensista desenvolvida na Doutrina Secreta ndo € nem de
Protagoras nem de Heraclito, mas de Platdo. Quais sdo 0s possiveis pontos apresentados no

Teeteto como sendo de Heréaclito ou Protagoras?



109

2.4 Retornando a Doutrina Secreta

Antes de apresentar a Doutrina Secreta, SoOcrates, a partir da segunda resposta de
Teeteto sobre 0 que é o conhecimento, introduz Protagoras, assimilando a tese do homem
medida a percepc¢éo, contedo principal da resposta de Teeteto. De anteméao, saliento que essa
aproximacdo € claramente uma interpretacdo platénica, dado que vimos as possibilidades
dessa tese no contexto da época de Protadgoras e nenhuma delas se restringia & percepgao.
Platdo de imediato faz a correspondéncia:

Percepcdo, dizes, é saber? (...) Contudo, arrisca-te a ndo teres emitido uma definigéo
trivial sobre o saber, mas sim aquela que diz também Protadgoras. O modo ¢ algo
diferente, mas diz a mesma coisa, pois afirma que “ a medida de todas as coisas” ¢ o

homem, “das que sdo, enquanto sdo, das que ndo sdo, enquanto ndo sdo”.
(PLATAO, Teeteto, 151e, 152a)

Protagoras ndo fez mencdo a percepgdo, embora isso ndo seja auto excludente no
enunciado de sua tese. Platdo faz clara restricdo da tese do homem medida a percepcdo e
desenvolve os argumentos posteriores tendo essa aproximacdo como fundamento. Platdo
parece ter observado que o abderita, por ter colocado a verdade no plano da relatividade,
excluiu a possibilidade de um conhecimento imutavel, universal, até mesmo excluindo a
prépria possibilidade de se obter conhecimento. Platdo se posiciona frente a tese do homem
medida considerando a ideia nela transmitida como sendo de um subjetivismo radical, que
resultaria na exclusdo da falsidade e da possibilidade de conhecimento, bem como de uma
verdade objetiva, e como vimos, ha possibilidade de ndo haver intencdo de Protagoras em
eliminar a falsidade, pois ha os que defendem o objetivismo ontoldgico admitindo a influéncia
de Heraclito e afirmando que Protagoras estaria defendendo a harmonia dos opostos

existentes nas coisas.

“Os dois logoi possiveis seriam sobre esses opostos, considerando a mudanga uma
parte essencial das coisas que sdo. O relativismo presente no fragmento do homem
medida seria, entdo, um logos elaborado sobre um desses opostos presentes na
natureza das coisas, € ndo haveria necessariamente a exclusdo da falsidade no
discurso ou a impossibilidade do conhecimento.” ®

62 . . .
Passagem escrita um pouco acima por mim.



110

Em 152d, Platdo mostra tal relativismo radical, quando afirma a impossibilidade de
nomear algo, se conhecimento for tal qual a tese do homem medida afirma. E verdade que
Protagoras, ao afirmar sua tese, considerou todas as coisas (chrémata) como sendo de uma
grande amplitude, abarcando todas as experiéncias humanas possiveis, mas na medida em que
este humano emite julgamento sobre tal experiéncia, admitindo esse julgamento como sendo o
que é ou que ndo é, dado que ele é o critério (metrén), ele ndo esta se restringindo a
percepcdo, mas ampliando o conceito para o campo da linguagem, do discurso. Outros
fragmentos de Protagoras tratam diretamente da questdo do discurso, como é o caso dos dois
logoi e do logos mais fraco e mais forte. Assim, a escolha pela restricdo do homem medida
para 0 campo apenas da percep¢do € uma estratégia platbnica, que abre espaco para a
discussdo central do Teeteto.

Vérias passagens do Teeteto indicam a busca de Platdo por um critério imutavel do
conhecimento, a busca por uma verdade inabalavel, ndo relativa a opinido dos homens, que se
assemelha, em parte, a Parménides. O fato de Platdo fazer referéncia a Protagoras, Heréaclito e
Parménides pode ser justificado por essa busca por tal forma de verdade absoluta, que nédo
cabia a nenhum dos pensadores citados, dado que eles apresentavam posicdes extremistas, ou
verdades mutantes em demasia, ou uma verdade inalcancavel e divina. Na medida em que O
Sofista aparece como uma critica ao ser absoluto de Parménides e seus seguidores, 0 Teeteto
reflete uma critica a0 movimento; mas ambas as obras resultam num meio termo, num melhor
posicionamento das teses apresentadas que foram trabalhadas pelo ateniense: uma verdade
pensada e dita, fruto de atividade psiquica, obtida também da relagdo com o individuo e seus
sentidos no mundo externo. Entdo, por que Platdo apontou para a percep¢do quando
mencionou Protagoras? Uma possivel resposta seria que, se a verdade é relativa, tal qual o
abderita propds, o relativismo sé pode ser aplicado se considerarmos o ambito das percepcdes
superficiais e sensacOes, tal como sugerem os exemplos seguintes na obra do ateniense. Se
Platdo faz clara distin¢do das capacidades que competem a cada faculdade humana, a saber, as
sensacgdes e o intelecto, a relatividade de uma experiéncia ou da verdade s6 é possivel, para
ele, no plano da percepgdo e sensacdes. Protagoras poderia ou ndo estar ciente disso, mas ndo
parece ter tratado adequadamente da questdo, dada a critica elaborada por Platdo. O ateniense,
como um bom sucessor, apontou as falhas das teorias anteriores, que careciam de
esclarecimento e talvez até de uma linguagem mais apropriada para tratar a questdo.

Relativizar a verdade s seria possivel, a partir do ponto de vista de Platdo, se apenas fosse



111

considerado as sensacfes como fonte dessa elaboragdo. A alma ndo relativiza, mas fixa e
define aquilo que esta em fluxo, como veremos mais adiante.

Em seguida, Platdo recorre aos tedricos do fluxo, enquadrando ai também o proprio
Protégoras que, como vimos, parece ter corroborado com certa visdo da harmonia dos opostos
na natureza das coisas, de que falou primeiramente Heraclito e posteriormente seus
sequidores, incluindo Empédocles de que fala também Platdo no Teeteto. Para eles,
claramente nada é, pois estd em movimento. O movimento que Platdo apresenta no Teeteto
ndo é exatamente como aparece nos fragmentos de Heraclito. Platdo parece fazer uma
abordagem generalizada sobre todos os pensadores que afirmaram movimento na natureza de
tudo o que ha. Mais uma vez, Platdo apenas admite que isso é possivel, mas apenas se
levarmos em conta a aisthesis e seu objeto de analise, as coisas materiais. Vimos que
Heréclito fala da harmonia dos opostos e que essa harmonia se apresenta por através do logos,
que deve ser devidamente bem escutado. Heraclito também admite que ndo s6 uma boa escuta
deve ser realizada, mas um bem pensar. Heraclito admite uma verdade: ela é, além de
possivel, ndo divina, pois 0 homem pode conquista-la se bem ouvir e falar de acordo com o
logos. Mas Platdo ndo parece considerar essa possibilidade, nem chega a menciona-la, pois
mesmo havendo verdade para Heraclito, se ela estd na escuta de algo que se apresenta por
através das coisas que aparecem para nos e percebemos pelos sentidos, ela esta no ambito da
relatividade, pois aparéncia e sentidos ndo podem proporcionar saber. Entdo, hd& movimento,
tal como Heraclito dizia, e sim, como ele dizia, nada é, e sempre estd em mudanga. Mas

Platdo inaugura um ponto em adicional sobre esse tema, ainda pertinente a Heraclito:

(...) primeiro, em relagdo a visdo, que aquilo a que chamas cor branca ndo é ela
prépria algo diferente fora de teus olhos, nem dentro deles, nem a coloques em
alguma regido; isso ja seria, sem duavida, coloca-la numa posicéo de permanéncia,
ndo se tornando, pela via da geragédo. (PLATAO, Teeteto, 153d-e)

A partir de entdo, Platdo ira adicionar um elemento para alem do que consideravam 0s
“teodricos do fluxo”, pois desconstrdi a harmonia dos opostos, que € a esséncia de tudo o que
ha, colocando no lugar disso a ideia de que tudo se gera na colisdo entre sentidos e coisa. Pois,
“ cada coisa a que chamamos cor nao ¢ o que colide, nem o que sofre a colisdo, mas algo
gerado no meio, proprio a cada um”(154a). Dai, mais um ponto ¢ acrescido por Platdo, em
contraste com aquilo que estudamos sobre Her4clito: Platdo ndo leva em consideracdo que nas
coisas existem o0s opostos, latentes, mas inova com a teoria de que qualquer qualidade de
natureza sensivel se forma e se esvai apos a colisdo entre percipiente e percebido. Até aqui, 0s

elementos primordiais para a construcdo da Doutrina Secreta ja foram oferecidos.



112

Basicamente foram apresentadas teorias existentes de uma sé corrente filosofica que se
iniciou com Heraclito; algumas novas posicdes e interpretacfes emergiram dai, dado que,
para as concepgdes epistemologicas platnicas, elas se afiguravam insuficientes e
incompletas. Tendo preparado o territério que emergiu com Protigoras e estendeu-se a
Heréclito, Platdo iniciou a apresentacdo da Doutrina Secreta.

Na Doutrina Secreta, a percepcdo se configura em uma unidade derivada da relacdo
entre a forca passiva e a forca ativa. Essa relacéo entre as duas forgas presentifica tudo aquilo
que é agora, mostrando-se como uma verdade relativa a cada percipiente. Ela é uma
percepcdo composta de recortes que tém carater uno, pois perceber é perceber algo uno
recortado no tempo. Tais recortes sdo percepcdes “absolutas” dissolvidas pelo fluxo, na
medida em gue no momento sdo absolutamente para quem a sente e, no momento seguinte,
deixa de ser, torna-se ter sido, ndo perdendo assim seu carater absoluto para o instante em
que foi. Elas sdo “absolutas” na medida em que sdo infaliveis ao percipiente, porém, para que
um “absoluto” aparega outro deve se dissolver, dando lugar ao aparecimento da percep¢ao
gue segue a passada. Cada uma dessas percepcdes € distinta, visto acontecerem em tempos
diferentes com forcas diferentes atuando. Para essa perspectiva, 0 ser é aparecer e ser
percebido. Essa manifestacdo aparentemente contraditdria das sensacGes e das qualidades se
justifica pelo fluxo que é o que forma tudo o que existe.

Pelo que vimos de Heraclito e Protdgoras com relacdo a existéncia e interpretacdo de
seus fragmentos, nenhum dos dois abordou uma teoria sensista. Heraclito foi o Unico que fez
referéncia aos sentidos, mas ndo desdobrou nenhum argumento a este respeito, pelo menos no
que respeita aquilo que chegou até nos. Platdo se utiliza de termos e no¢des nunca trabalhados
por pensadores anteriores, tais como movimento de alteracdo e deslocacdo, qualidade,
sensacOes e percepgOes. Essa e outras nogdes ndo apareceram no pensamento anterior a Platdo
tal como aparece no pensamento de Platdo, especialmente no Teeteto .

Os “homens mais refinados” a partir da qual a “doutrina secreta” emergiu nao poderia,
ao que parece, estar se referindo a Protagoras nem a Heraclito. Pensadores modernos
acreditam que essas Doutrinas Secretas estdo sendo referidas aos Cirenaicos, mas de acordo
com Cornford, ndo h4 nenhuma evidéncia disso no dialogo.

Para Aristipo de Cirene, de acordo com elucidagbes sobre a escola cirenaica
proveniente de Sexto Empirico (EMPIRICUS, 1933) existiam dois alicerces primordiais nas
teses defendidas por esses pensadores: a primeira de que as afecgOes e sensagOes eram a
medida para cada homem julgar o seu proprio entendimento de mundo e a segunda de que

através dessa via, deve-se buscar o prazer, que € a finalidade da existéncia humana. Para eles,



113

toda afeccdo € particular a cada homem e verdadeira para 0 mesmo. Cada afeccdo se verifica
em cada homem e ela é a verdade. Ndo ha nenhuma afeccdo semelhante a outra, cada uma é
particular a cada homem, de maneira que eles instituem nomes para coisas comuns ndo por
compartilharem a mesma verdade acerca daquilo, mas apenas para estipularem uma
linguagem. Um homem percebe algo branco e assim o chama, sendo compreendido por um
segundo homem, mas este ndo pode ter a mesma compreensdo de branco que o primeiro teve
devido a relatividade da afeccfo propria de cada um. E um entendimento compartilhado falso.
E essas impressGes, por serem a verdade que guia a compreensdo de todo homem é o critério
e o fim, a finalidade. Esse modo de converter sensacdo em verdade, trazida pelos cirenaicos, é
uma interpretacdo comum e superficial que o Teeteto apresenta antes de aprofundar a teoria
da senso-percepcdo a partir do fragmento que contém a Doutrina Secreta. Nos ensinamentos
dos cirenaicos, essa fenomenologia de Aristipo se converte em hedonismo e esse € o principal
proposito de se ter trazido uma tal elucidacdo sobre ela por esse homens: devemos seguir
nossas afeccdes tendo em vistas o prazer a ser delas retirado e constituir com isto a finalidade
da vida de cada homem. A perspectiva central da vida sdo as sensac@es e sua satisfacdo é o
que constitui o prazer. (LOPEZ, 1999) Partindo dessa compreensdo, nio parece plausivel
concluir que foi a partir da doutrina expandida pelos cirenaicos que Platdo formulou sua teoria
do conhecimento senso-perceptivo que aparece como sendo uma Doutrina Secreta, pois esses
pensadores pareciam apenas tratar de uma primitiva fenomenologia e um hedonismo quase
epicurista. Manter essa teoria enquanto sendo de pensadores que promoviam doutrinas
secretas faz parte de uma estratégia de dramatizacao do didlogo. Em 155d-e, mais uma vez,
Platao investe: “ Certamente que me agradeceras se te ajudar a encontrar a verdade secreta do
pensamento deste homem, ou melhor, destes homens de nomeada?” A proposito disso,
Cornford dird que esses sdo declaradamente os nomes ja citados no didlogo, a saber,
Protagoras, Heraclito e os poetas. Alguns intérpretes atribuem essa colocacdo de 155d-e a
pensadores ndo nomeados e algumas vezes, consideram esses 0s cirenaicos. Mas no interior
do texto do Teeteto, observamos essa referéncia ao pensamento obscuro de Protagoras e 0s
ensinamentos secretos daqueles homens mais refinados que asseguravam que as coisas
constituiam processos e acles, e ndo apenas coisas que podiam ser agarrar com as maos.
(155e)

Em 152d, Socrates faz o que podemos ter como primeira investida no argumento de que
havia um elemento secreto e obscuro nos dizeres de Protagoras: “ Entdo, com a ajuda das
Gracas, Protagoras era alguém supremamente sabio; a nés, a grande multiddo, falava de um

modo obscuro, mas aos discipulos dizia a verdade” (PLATAO, Teeteto, 152d). Além de



114

termos verificado que tais elementos da Doutrina Secreta ndo ocupa lugar nos dizeres nem de
Heraclito nem de Protagoras, podemos verificar também, com acerto, que na época do efésio
e do abderita, os elementos da doutrina sensista ndo estavam em discussdo detalhada como

aparece em Platdo. Com relacdo a isso, Cornford nos diz:

Ninguém tomaria seriamente a sugestdo de que essa avancada teoria da natureza da
percepcdo e seus objetos era realmente ensinada em segredo por qualquer filésofo
ou poeta distinto. SAcrates esta, de fato, ele mesmo no ato da construcéo dessa teoria
por meio de uma combinacdo dialética de elementos emprestados, com importantes
modificacdes e restrigdes, de Protagoras e Heraclito. (CORNFORD, 1957, p. 49)

Segue o ja citado fragmento da Doutrina Secreta:

(...) entdo, no meio, de um lado a vista desloca-se dos olhos; do outro, a brancura, a
partir do que se junta para produzir a cor; assim, por um lado, o olho fica cheio de
visdo e torna-se, ndo uma visdo, mas um olho que vé; por outro lado, a cor que lhe
corresponde enche-se de brancura e torna-se ndo brancura, mas branco, quer seja
madeira, quer pedra, quer qualquer objeto tingido dessa cor. E € assim em relagdo a
tudo o mais; a dureza, o calor e tudo o mais, devem ser encarados da mesma
maneira, ndo havendo nada que exista em si, pois como diziamos antes, também é
pelo encontro de umas com as outras que todas as coisas de todas as espécies se
formam, a partir do movimento.(PLATAO, Teeteto, 156d-e — 157a)

Esse fragmento é uma sintese bem elaborada de uma tese de como a senso-percepcao
trabalha e de como os predicados que as coisas no mundo recebem adquirem tal status. Dessa
segunda parte, os pré-socraticos ja haviam falado bastante, das coisas no mundo e de sua
génese, incluindo o0 movimento. Porém, da primeira, no que cabe a uma teoria da sensacéo,
nada havia sido elaborado, e muito menos em conjuncdo com uma génese das coisas postas
no mundo. Os pré-socraticos construiam teorias acerca da realidade observada, com a
finalidade de encontrar elementos que explicasse o funcionamento e a ordem, bem como 0s
elementos internos e externos que promoviam essa ordem. Por isso sdo até hoje considerados
como tedricos da physis. Naquela época, ainda estava sendo desenvolvida a lingua grega, de
maneira a compreender melhor o potencial de cada palavra e seu alcance, bem como estava
ocorrendo uma tramitagéo entre a tradicdo da oralidade para a tradigdo escrita. Somente mais
tarde a escrita em prosa se estabeleceu. Protagoras, Parménides e até mesmo Platdo ainda

tentaram preservar um pouco dessa tradicdo oral; Parménides escreveu em verso e com



115

caracteristicas explicitas dos mitos e narrativas homéricas®; Protagoras escreveu de maneira
que se afigurasse facil a memorizacéo por parte daqueles que escutavam (SCHIAPPA, 2003,
p. 159); e Platdo escreveu em forma de didlogo como maneira de preservar toda a riqueza da
dialética contida numa conversacao.

O que se afigura complexo na Doutrina Secreta que deve ser exaltado como para além
da discusséo pré-socratica?

Tendo como principio que tudo € movimento, Socrates primeiramente ressalta que
existem dois tipos: o que tem o poder de agir e 0 outro que tem o poder de padecer. Esses dois
movimentos, friccionados, gerardo descendentes aos pares, e esses pares, no final, sdo o
percebido e a percepcdo. Percebido e percepcdo tem a mesma origem: o ato que engendram
uma na outra®*. Percepcdes geram percebidos e percebidos geram percepgdes. Brevemente, no
Teeteto, se fala sobre os movimentos lentos e rapidos, sem caracteriza-los em demasiados
detalhes. Intérpretes como Buckels e Nahknikian desenvolvem especulagfes com o intento de
delimitar ou sistematizar o entendimento dessa tese sensista. Platdo se refere ao movimento de
maneiras diferentes no decorrer do didlogo: um movimento que age, outro que padece (156a);
um movimento lento e um réapido (156¢); um movimento de alteracdo (alloidsis) e outro de
deslocacdo (phora) (181d). Todo o movimento implica, ou melhor, a totalidade dele, em
182a, em mover-se sempre das duas maneiras: deslocacdo e alteracdo. Em que medida todas
as especulacdes apresentadas no primeiro capitulo sobre os movimentos formadores dos pares
qualidades/ percepgOes pode ser entrevista nas palavras do ateniense no Teeteto? Vemos no
Teeteto a indicacdo de que os movimentos lentos sdo uma espécie de poténcia, capacidade,
uma base metafisica a partir da qual as coisas que existem para alguém sdo formadas. Os
estudos realizados no primeiro capitulo dessa pesquisa, tendo como base Nahknikian,
Buckels, Jane Day, dentre outros, é o que podemos chamar de esclarecimento dos elementos
contidos no Teeteto. O que foi sobre isso apresentado nédo fugiu do ideal do dialogo nem
contemplou apenas entendimentos posteriores. Os pontos que apresentaram tais

caracteristicas, como a inclusdo do termo “feixe de luz” para atribui¢do do que ocorre entre

® com imagens poéticas e alusGes diretas a tradicdo épica, como se estivesse tentando captar a atengdo do
ouvinte/leitor. CORDERO, pagina 24.

* No final da discuss3o sobre se conhecimento é percepgao, SAcrates vai concluir que os sentidos ndo podem
agir por si mesmos. Eles fazem parte de um ato mental que os conduzem ao ato da percepgdo, que origina o
processo fisico da percepcdo que ele descreve antes dessa conclusdo. Para o processo fisico em si, o que o
origina € movimento, mas para a totalidade que abrange o aparato cognitivo humano por completo, incluindo
a formacdo das opinides ou até mesmo a simples atividade discursiva de nomeacgdo, a origem desse processo
estad na alma.



116

sentido e objeto, foi devidamente observado como tendo sido posto por intérpretes e ndo pelo
préprio Platdo.

De acordo com o fragmento 156a-d, movimentos lentos sdo definidos na esfera dos
objetos fisicos, mas ainda sdo caracterizados pela poténcia de agir e de padecer, e ndo pela
presenca fisica enquanto objeto ou coisa. S&o0 vistos enquanto componentes primarios do
mundo fisico. N&o podemos chama-los ainda de agente e paciente, mas é neste par em que a
poténcia ird se transformar, quando 0os movimentos se tornarem rapidos. Esses objetos fisicos
sdo considerados, a partir do movimento rapido, enquanto agentes, pois tem o poder de afetar
nossos sentidos, logo, o de agir sobre eles, e os 6rgaos dos sentidos, com a capacidade de
serem afetados num modo peculiar a sensac¢do ou percepcdo. O que concluimos da Doutrina

Secreta € uma ilustracdo como a seguinte, ja anteriormente citada, de Borges:

O cachorro das 3:14, instantaneo, se dissolve. Tudo o que ele é é o cachorro das 3:14
e ndo serda o mesmo cachorro as 3:15. Este, com relacdo ao primeiro, é o
absolutamente outro. Dois cachorros absolutamente idénticos a si mesmos e
absolutamente outros que o outro, mas nunca 0 mesmo cachorro em dois estados
diferentes, pois isto exige relativizagdo da identidade, coisa que Funes, quem sabe
um bom discipulo de Parménides e de Protagoras, ndo pode conceber. Nenhuma
coisa que Funes perceba do mundo possui 0 minimo trago de uma relagdo com o
outro que permita uma relacdo no pensamento. Percepcfes justapostas, lembrancas
justapostas, isoladas, incapazes de se cruzar — cada mundo é povoado por uma
infinidade irracional, irredutivel. (SOUZA, 2010, p. 98)

Essa ilustracdo de um cachorro a cada instante descreve bem o que compreendemos se
pusermos o mundo sensivel nesses termos apresentados na Doutrina Secreta.®® Seria possivel
conceber, presente na cognoscibilidade humana, um estado tal que permita um caos
semelhante a esse descrito no universo de Funes, o0 Memorioso?®® O préprio Funes néo podia
arcar com a elaboracdo mental que produzisse conhecimento entre todos esses pontos
imediatos de sua percepcdo, presentes em sua magnifica memodria. E como se, se 0 ser
humano tiver uma capacidade semelhante de pontuar diferencialmente cada percepgdo ao

longo de sua existéncia, diferenciando-a conforme o caos do fluxo em que esta inserido, ndo

® N3o entremos aqui na discussdo sobre o propdsito de Platdo em desenvolver essa teoria, que implica tratar
da tese do homem medida de Protagoras e do fluxo de Heraclito, bem como o fragmento dos dois logoi do
abderita. Tenhamos em mente que esse ocultamento se faz necessdrio apenas para ndo alargarmos demais
nossa breve pesquisa sobre o tema do pensamento na percepgdo. Mas temos conhecimento de todas as
questdes que circundam o desenvolvimento da Doutrina Secreta no Teeteto.

® Funes, o Memorioso (no Brasil) ou Funes ou a meméria (na tradugdo portuguesa de José Colago Barreiros) —
no original Funes el memorioso — é um conto de Jorge Luis Borges, pertencente ao livro Ficciones (Ficgdes),
de 1944, que narra a histdria de um rapaz que tinha uma memdria prodigiosa, mas que, sem conseguir articula-
la com sua pouca inteligéncia, era tido como curiosidade no vilarejo em que vivia. Funes era uma verdadeira
enciclopédia, pois lembrava-se de incontdveis textos, apesar de ndo saber elaborar estes conhecimentos.


http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Jos%C3%A9_Cola%C3%A7o_Barreiros&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Conto
http://pt.wikipedia.org/wiki/Jorge_Luis_Borges
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fic%C3%A7%C3%B5es
http://pt.wikipedia.org/wiki/1944

117

pudesse ter em si uma poténcia suficiente para concatenar essas pontuacdes distintas, sobre
tantas coisas plurais que sdo, ora as mesmas para si, ora outras em relacao as outras e também
a si. A cognoscibilidade humana a que nds estamos habituados a compreender e exercer
parece ndo dar conta de uma pluralidade semelhante. A poténcia que o homem carrega de
pensar sobre a sensibilidade precisa negar essa pluralidade, faz um esfor¢o para estabelecer
um ponto fixo no fluxo. Mas seria esse esforco um movimento contrario a natureza da
sensibilidade e seu objeto, dado que essa dimensdo € como descrita por Platdo na Doutrina
Secreta? Sera que Platdo esta automaticamente negando esse caos fluxista quando também
nega a possibilidade de conhecimento restrita as sensacdes e assim, insere o pensar sobre a
sensibilidade? Qual é o papel da tese sensista para 0 conhecimento, pode ela ser uma teoria
separada em que em um dado momento 0 homem exerce sem pensar ou € apenas uma
descricdo estrutural, destituida de efetividade no que concerne ao entendimento e experiéncia
cognitiva humana? Podemos ver que se essas especulagdes tem fundamento e sdo pertinentes
no gque concerne as elucubracdes do Teeteto, Platdo tem em vistas muito mais do que a critica
a teorias fluxistas e relativistas vigentes. Pois pretende realizar uma reviravolta na maneira do
homem conhecer a realidade, o dotando de capacidades cognitivas nunca antes debatidas.
Essa teoria pode servir de alicerce para nosso intento, deixando claro que é devido as no¢des
embrionarias verificadas pelos intérpretes, que dotou a Doutrina Secreta de uma

complexidade para além de seu tempo. ¢’

%7 Outro ponto ja mencionado no primeiro capitulo dessa pesquisa, é o fato apontado por Cornford de que ha
duas interpretagdes da maneira como as qualidades sdo formadas no processo perceptivo no Teeteto. Isso ndo
constitui prova, ao meu ver, suficiente da autoria de Platdo na tese sensista, mas serve de auxilio para crermos
na complexidade da teoria e defendermos que ndo era possivel ter sido criada por pré-socraticos. A primeira
interpretagao é tdo simples quanto parece: no vento ha caracteristicas de quente e frio e essas sdo percebidas
separadamente por cada sujeito percipiente por ele afetado. O calor do vento aparece para mim, mas para
vocé o que aparece é o frio que estd no vento. Somos afetados pelas duas caracteristicas separadamente, e
elas estdo no vento. O vento carrega as caracteristicas e o que faz elas aparecerem sdo os sujeitos que vao
percebé-la de acordo com sua prépria condigao afetiva. A segunda interpretagdo significa que a frieza ndo esta
no vento, assim como o calor também ndo estd, mas aparece na medida em que um sujeito percebe o vento,
Ihe dando sentido. O vento me da a sensagdo de frieza como objeto privado da minha percep¢do que somente
eu estou consciente de. O vento apenas sopra (aparece), sem caracteristica especifica, essa apenas sendo real
(ou verdadeira) para o sujeito que estara percebendo o vento como quente ou frio para sua propria percep¢ao
através do movimento de perceber e ser percebido. Essa é uma interpretacdo confusa e complexa e Cornford
afirma ser a primeira interpretacdo a provavel aceita por Protidgoras. A segunda fica na explicacdo de que
Platdo construiu por si mesmo dentro da ambiguidade do argumento. O sujeito percebe a caracteristica
necessaria de acordo com sua prépria condi¢do. Se o sujeito estd frio, percebera o frio do objeto. Se esta
quente, percebera o calor do objeto. Isso ocorre também para todos os estados, de sonoléncia, de sanidade, de
agitacdo. O sujeito esta susceptivel ao proprio estado para assim perceber a caracteristica que |he é inerente
naguela ocasido. Assim, as coisas que existem comportam os contrarios. O senso comum dizia que os sentidos
deveriam ser confidveis e as coisas seriam a mistura dos opostos. Contrariando essa nogdo, os eleatas
construiram o argumento que negava a senso percep¢ao e os opostos cambiantes dos objetos dessa realidade
material. O argumento de Protagoras seria a resposta a essa negacao eledtica da realidade dos opostos e da



118

Entéo, proponho a primeira conclusdo para o fato de a tese sensista da Doutrina Secreta
ter sido criada por Platdo: de todo o pensamento filosofico elaborado pelos pré- socraticos,
grande maioria fala das coisas do “mundo material”, atribuindo aos sentidos importancia na
obtencdo do conhecimento, € o conhecimento era sobre esse “mundo”. Teorias surgiram,
afirmando estar tudo em movimento, havendo opostos em harmonia que compunham a ordem
de tudo que aparece; 0 homem € aquele que pode dizer o que € 0 caso e 0 que nao € o caso;
mas nenhum deles atentou para o fato de que uma verdade deve ser universal, imutavel, e que
se 0 conhecimento possivel estd nas coisas materiais, essas coisas mudam, logo mudam
também o conhecimento sobre elas. A percepcdo € a Unica ferramenta considerada nesse
estudo. Perceber a natureza mutante das coisas € saber a sua verdade e assim obter
conhecimento sobre tudo. Mas, perceber ndo implica pensar; perceber ndo implica predicar,
perceber ndo gera especulacdes nem trabalha na dialética. Perceber €, portanto, uma
ferramenta insuficiente para o conhecimento, dado que s6 “capta”, nao predica, ndo
concatena, ndo especula; e além de tudo, capta aquilo que estd em movimento, quando o
conhecimento deve ser sobre algo imutavel. Tendo observado essa grande falha e pressuposto
a imutabilidade do conhecimento, Platdo mostrou como a sensibilidade trabalha e por causa
dessa forma de trabalhar, ela ndo pode ser a ferramenta Unica responsavel pelo conhecimento.
Nenhum pré-socratico ainda havia atentado para esse detalhe de como a sensibilidade capta
recortes individuais, pontuais e Unicos, e nao pensa sobre nada disso. A Doutrina Secreta foi a

investida de Platdo para o esclarecimento dos “ndo-ditos” sobre a percepcao.

realidade da senso-percep¢dao. Homens apreendem coisas diferentes em tempos diferentes de acordo com a
variagdo em suas condi¢des. Tudo o que é por ele apreendido é verdadeiro porque foi possivel pelo menos
para um sujeito. O que ndo acontece ou ndo é possivel para nenhum sujeito (ndo aparece para nenhum sujeito)
€ 0 que ndo é. Os contrarios existem nas coisas e as coisas existem para serem diferentemente percebidas por
cada um. As coisas aparecem e somente aquilo que aparece é que é verdadeiro e assim apreendido por algum
sujeito em algum estado afetivo. Entdo, com isso, observamos que a nossa defesa da autoria platénica na tese
sensista é também representada por Cornford nesses termos mais basicos.

Um outro argumento pode ser extraido para a defesa de uma teoria Platonica da senso-percepgao. Por
detrds dos movimentos lentos enquanto capacidades, que nos levam a conceber coisas fisicas e sujeitos fora da
relacdo de percepgédo, existe uma possibilidade de haver estabilidade em algo. Em 184e-185a, Sdcrates aponta
para uma incapacidade dos sentidos em perceberem o que é pertinente a capacidade de um outro sentido. Isso
significa que antes mesmo de perceberem e serem percebidas, as coisas existentes devem possuir capacidade
estaveis que promovem a elas possibilidades de captarem o que lhes é pertinente. O olho e a pedra devem ser
simétricos, de maneira que possa um interagir de forma adequada com o outro e produzir a pré-determinada
sensacdo e qualidade. Eles devem estar aptos a interagirem adequadamente a produzir qualidades e sensac¢Oes
apropriadas a cada um, por exemplo, o par capacidade para cor e capacidade para ver. Mas essa interpretacao
é dada por leitores e intérpretes do ateniense e so serve para mostrar que havia no¢des embrionarias ocultas
na tese sensista que, devido a sua complexidade, ndo podia ter sido desenvolvida por um pré-socratico, cujo
pensamento ainda era ainda mais embrionario. (BUCKELS,2014, p.12)



119

Nossa segunda conclusédo se delineia sobre a maneira como foi escrita a segunda
resposta de Teeteto, envolvendo e misturando termos de significados diferentes para dizer
uma sé coisa: conhecer € aquilo que se percebe. Desde a elaboracdo mesma da resposta de
Teeteto de que conhecimento é percepg¢do, Sdcrates articulou os termos considerados por seus
predecessores como constituintes de uma nogéo de conhecer, e isso suponho, tendo em vistas
ja sua refutacao e reconstrucao.

O termo aisthesis era compreendido pelos gregos da época de Platdo e possivelmente
por Teeteto quando elaborou sua segunda resposta, como um modo imediato de perceber, que
levava diretamente ao conhecimento de algo (pela mente); um dar-se conta seguro e imediato
sobre as coisas. A percepcao sensivel nesta época, ndo se restringia, ndo era entendida como
capacidade separada de ter uma sensacdo, destituida de conjectura ou especulacdo, melhor
dizendo, qualquer entendimento sobre atividade cognitiva. Se havia algum entendimento
sobre alma, no sentido de mente pensante, nesse tempo, essa ndo se dava sem a intervencao
do sentido da visdo. Mas ndo de maneira a haver nos sentidos, porta para 0 conhecimento,
mas no sentido de que a prépria percepc¢do sensivel mesma era suficiente para tornar alguém
ciente (no sentido mesmo de ter a ciéncia) sobre algo. Esse mecanismo de tornar-se
consciente de algo era desconhecido. Se Platdo queria romper com esse entendimento, como é
0 que parece, fez o possivel para sintetizar os pensamentos vigentes num sé tese,
incorporando na resposta de Teeteto, a tese do homem medida, acompanhada de fluxo. E
Platao faz isso elaborando a resposta completa da seguinte maneira: “De fato, parece-me que
(dokei) o que sabe algo apercebe (aisthanesthai) aquilo que sabe e, tal como agora parece,
saber ndo ¢ outra coisa que ndo percepcio” (PLATAO, Teeteto, 151e). Dados os termos
selecionados em parénteses, outra possivel traducdo do fragmento o colocaria numa posicédo
mais polémica. Segue-se entdo, “ Minha opinido, pois, ¢ que quem sabe alguma coisa sente o
que sabe. Assim, 0 que me aparece neste momento é que conhecimento ndo é mais que
sensacdo” (FLAKSMAN, 2009, p. 16). Dessa forma, é possivel ver como SoOcrates remete de
imediato a tese de Protagoras, pois 0 homem que sabe, sente 0 que sabe e, neste momento,
Teeteto opina que conhecimento € tal qual alguém pode sentir sendo, dessa maneira, uma
opinido emitida por alguém, retornando ao fragmento do homem medida, a partir da qual A é
B para C. Entdo, se aisthesis é saber por meio dos sentidos, tal como o0s gregos e Teeteto
supuseram, Protagoras também assim o concebia, e isso s6 poderia ser possivel para Platdo se
a verdade explicita das coisas sensiveis fosse considerada: tudo se move sempre. O intento de
Socrates € o de separar devidamente os termos emaranhados por Teeteto na sua conclusao:

doxa, episteme, phainetai e aisthesis. Nesse sentido, Platdo desfaz as confusdes entre episteme



120

e aisthesis, elaborando uma tese que abrange as concepgdes vigentes dos termos levados em
consideracao nessa resposta.

Socrates da continuidade a discussdo restringindo o termo aisthesis a apreensdo de
objetos fisicos, embora também cite (mas ndo esclareca como o faz com as qualidades e 0s
objetos) as afec¢fes como emocgdes e sentimentos. Com a Doutrina Secreta, ele delimita, no
dialogo, a distincdo entre as coisas fisicas, por exemplo, uma pedra; entre a qualidade que
essa pedra adquire, por exemplo, a cor branca, e o significado que se forma dessa constituicdo
para um homem que percebe, por exemplo, uma pedra € branca. Socrates parece ndo ter
considerado a mistura de entendimentos que Teeteto fez ao se utilizar de tantos termos
distintos como se fossem um em sua resposta. E isso se afigura também, dado o contexto e a
mencdo a tradicdo, uma critica a0 modo de como aisthesis e episteme eram confundidas na
sua época, e elabora uma separagdo. A percepcao que se encontra em questdo na elaboracéo
de Sdcrates, que determina um homem percebendo uma qualidade na medida em que se
apercebe de algo € o tipo de apreensdo de que isso ou aquilo “€ o caso”. Isso significa que
Sdcrates trabalha, até certa parte do didlogo, com a nocdo de que uma percepcao esta sempre
ligada ao fato de se poder fazer um julgamento sobre algo, da maneira como seus
predecessores concebiam. Da maneira também que Protagoras falara em sua tese do homem
medida. O que acontece em seguida, em 184b, é a correcdo dessa concepcao sobre aisthesis,
retirando dela a capacidade de realizar julgamentos: quem elabora essa tarefa € a psyché.

Segundo Flaksman,

Parece entdo que, um dos propésitos de Platdo ao restringir a nocdo de aisthesis, é
mesmo “desemaranhar” a mistura de sensacdo, aparéncia, opinido e conhecimento
em meio a qual a definicdo de Teeteto foi formulada. Parece também que outro
proposito seu é contribuir positivamente para o fim de dois erros graves: o erro,
cometido pela filosofia, de confundir sensagcdo com pensamento, a crenca, a opiniao
ou o julgamento e o erro, cometido pela sofistica de afirmar que as opiniGes, as
crengas e, pior, 0s conhecimentos sdo questdes apenas de como as coisas, de modo
sempre infalivel e verdadeiro, nos atingem, deixam em nds uma impressdo,
aparecem para nds. (FLAKSMAN, 2009, p. 90)

Concordando com Cornford (CORNFORD, 1957, p. 49), creio que Platdo mostra o que
ele acredita ser exatamente a teoria desses objetos para que possa, mais adiante, mostrar que
eles ndo podem ser conhecimento por possuirem em sua natureza a inconstancia e a
impossibilidade de possuirem um ser estavel. Portanto, ele critica a tradi¢do, que apresenta

uma falha tese sensista, confundindo os termos e fazendo com que eles parecessem ser



121

concilidveis, elabora uma correcéo, estabelece aquilo que ele acredita ser uma teoria sensista e
por ela ser tal qual ele demonstrou, é impossivel que dela e somente dela, se possa edificar
conhecimento.

Concluimos aqui o primeiro objetivo da presente pesquisa, a saber, mostrar as razdes
pela qual dizemos que a teoria sensista apresentada na passagem da Doutrina Secreta foi
elaborada por Platdo. Isso nos sera importante para a segunda etapa da pesquisa, quando
mostrarmos que o0 processo em direcdo ao saber ndo se desvincula das sensacgdes e esta exerce
uma funcéo importante. A sensacdo, que aparece nesse processo, precisa ter sido aquela que
Platdo disse ser aisthesis e a teoria sensista da Doutrina Secreta é a passagem central para essa
questdo. Partiremos agora para o terceiro e ultimo capitulo, a partir da qual serdo trabalhadas

as nocgOes inseridas no processo em direcao ao saber e a pertinéncia da aisthesis nele.



122

3 INTERACAO ENTRE PSIQUE E AISTHESIS

Trabalhamos nos dois primeiros capitulos dessa pesquisa, com as questdes que tratavam
de elucidar se a tese sensista desenvolvida na Doutrina Secreta do Teeteto poderia ter aspectos
construidos pelo proprio Platdo sobre as doutrinas dos filosofos pré-socréaticos e além disso,
ndo refutada por ele, mantida no decorrer do dialogo, a fim de que possamos chamar de uma
teoria sensista do préprio Platdo. No terceiro capitulo, estaremos nos valendo dessa conclusédo
para mostrarmos que essa tese sensista platdnica ndo refutada faz parte de um processo
cognitivo, processo esse que inevitavelmente abrange as sensacdes e 0 pensamento, num
movimento Gnico em direcdo ao conhecimento. E imprescindivel que cheguemos & conclusio
pretendida nos primeiros capitulos dessa pesquisa para que tenhamos éxito em tentar mostrar
como se da esse processo cognitivo que comeca nas sensacdes e termina numa atividade
peculiar da alma sozinha, consigo mesma.

Temos a intencdo de mostrar neste capitulo quais sdo as partes que compdem 0 processo
cognitivo que estamos analisando no contexto da presente obra e quais suas respectivas
caracteristicas. Ao final dessa separacdo, tendo mostrado como cada uma se comporta e
funciona em particular, tentaremos entender como elas agem em conjunto para aquilo que
podemos entender enquanto conhecimento que as acatem. Dessa forma, assumiremos a
posicdo de Trabattoni no que concerne a teoria sobre o conhecimento de Platdo, a partir da
qual existem duas formas de conhecimento, uma que se configura indispensavelmente por
através do pensamento discursivo e outra que é meramente contemplativa feita por meio de
um olhar da alma. Veremos como isso aparece em suas obras e quais sdo suas respectivas
caracteristicas. Sendo este capitulo o final dessa pesquisa, a conclusdo que se visa aqui é a de
compreender toda a teoria sensista desenvolvida na Doutrina Secreta como primeiro degrau
de um aparato cognitivo que funcione em termos discursivos em direcdo ao saber dialético. E
esse funcionamento deve se dar de maneira continua, relacionando sensibilidade e

pensamento.

3.1 Sensacdo enquanto primeiro estagio cognitivo

Neste capitulo, a principio, pretende-se mostrar duas coisas: que existem 3 fases no

processo cognitivo, a saber, sensacdo, percepcdo e pensamento, além do que queremos

mostrar como se caracteriza cada uma delas. A sensacdo, neste processo, devera ser



123

caracterizada como um momento transitorio, fugaz e irrepetivel, podendo ou ndo ser
acompanhada de discurso®. Essa caracterizacdo ira trazer uma diferenca importante entre
sensacdo puramente e percepcdo. Acreditamos que a sensacdo que ja esta acompanhada de
discurso deve ser enquadrada na categoria de percepcdo, pois a atividade avaliativa que lhe é
pertinente é mais elaborada do que uma sensacdo puramente. A sensacao, tal como descrita da
Doutrina Secreta, € um encontro entre um sensivel e um sentido em poténcias, que faz surgir
no meio o resultado disso, nada além. A sensacdo em questdo, por supostamente ndo haver
neste momento discurso, ndo exclui totalmente a presenca de alma, pois 0 homem encontra-se
ativo e consciente.

A estrutura de interacdo entre psyché e aisthesis que nos propomos investigar neste
capitulo carrega partes que se relacionam e engendram no processo cognitivo. Temos a
sensacdo, a percepcao e o calculo que a alma faz por si e em si mesma. Queremos supor que a
sensacdo, enquanto primeiro estadgio desse processo, € pura e possivelmente destituida de
discurso, ou é apenas carnal, estritamente fisica, passiva, uma afec¢do que acomete o sujeito
sem precedentes que provoquem qualquer tipo de pensamento. O que se pode ser dito, neste
momento, com certeza sobre esse estagio € que ele estd de acordo com a teoria da DS, dado
que Platdo ndo refuta o fato de que o movimento fundamenta todas as coisas desse universo e
que por causa disso, ndo ha possibilidade de verdade®. Isso pode significar que o discurso
judicativo ndo seja possivel, como o proprio Socrates afirmou no interior da obra. Alguém
pode dizer ‘o vento ¢ frio’, mas isso ndo necessariamente implica que haja verdade, se o
homem é mesmo medida para cada sensacao privada. Poderiamos supor que é admissivel um
discurso, mas que este ndo implica verdade ou falsidade na medida em que diz apenas sobre a
sensibilidade mesma, cada sentido em sua poténcia devida, tendo como resultado unicamente
aquilo que se sente naquele momento. E essa caracteristica da aisthesis que exclui o discurso
judicativo se da devido a maneira de seu funcionamento. A tese do funcionamento da

aisthesis é a que incorpora na geracao do par sensacdo/qualidade as seguintes caracteristicas:

68 Discurso, neste caso, estamos considerando que seja a possibilidade de se dizer algo sobre qualquer coisa,
mesmo que ndo se possa provar a veracidade dela. Diferenciamos de discurso judicativo que ja carrega valor de
verdade que precisa ser confirmado. ‘A pedra é branca’ é um discurso possivel para a sensibilidade e ndo
necessariamente deve ser verdade, pois foi sobre uma sensagdo que se esvai em seguida e deixa de ter sido
aquilo que foi. Porém, ndao esquecamos que a sensagao pura da DS pode ser considerada infalivel justamente
por ser irrepetivel, e somente assim podemos dizer que ‘a pedra é branca’ das 12:35 era verdadeiro. Mas ndo
pode ser para o conhecimento infalivel que Socrates procura.

% platdo no refuta a condicdo de funcionamento dessa realidade, pois se tivesse refutado, como seria possivel
levar adiante a impossibilidade de conhecimento ser percep¢do? O que fundamenta essa impossibilidade é
exatamente o fato de os sensiveis e sua realidade estarem sempre se movendo e dai ndo ser possivel ter nada
de fixo, nem sequer um nome, quanto mais um discurso, ainda por cima verdadeiro.



124

unicidade da percepcdo, interdependéncia entre o que percebe e o0 que é percebido, a
reciprocidade entre ambos, o carater privado das percepcdes e a veracidade das percepgdes
individuais.

Se discurso estiver presente, neste caso, estard submetido & fugacidade do sensivel,
tanto da coisa quanto do individuo que a recebe, que ¢ justamente a conclusdo a que Sécrates
chega em 182e. E muito importante salientarmos as caracteristicas que estio em jogo quando
dizemos que tal discurso é sobre a sensibilidade, uma sensacdo privada, pois requer uma
caracterizagcdo peculiar disso que estamos falando. Significa que o carater essencialmente
privado, Unico, momentaneo e irrepetivel ocorre nessa ocasido e precisa estar todas essas
caracteristicas presentes para discernirmos sensa¢do do que entendemos como percepcao.
Antes de chegarmos a descri¢do do que queremos dizer com ‘percepgdo’, deixemos claro que
sensacdo € um nivel de cognicdo de certa forma, infalivel, pois ndo se repete, e qualquer
mudanga ou diferenca que seja atribuida ao sensivel antes julgado, terd um carater de ‘outra’
sensacdo. Isso que significa dizer que ela é irrepetivel, Gnica e individual. E preciso
estabelecer uma diferenca entre a pura sensacdo sem discurso judicativo e o que o individuo
sentinte diz dela ao sentir, pois dizer algo sobre uma sensacdo ndo se trata mais aqui de um
tornar-se ciente de algo por meio unicamente dela; e essa diferenca é que vai separar sensacao
de percepcdo. Mas estamos questionando algo bem particular: podem mesmo ser estagios
diferentes ou estdo necessariamente unidos no homem?

Sabemos que um tipo de sensacdo ndo discursiva Socrates diz no texto que até mesmo
0s animais as tém, pois sabemos que eles nada dizem sobre elas. Partindo desse pressuposto,
dizemos que sentir e dizer o0 que se sente sdo duas coisas separadas. E para qué precisamos
dessa distincdo? Para estabelecermos com maior esclarecimento o que queremos dizer com
sensacdo (enquanto diferente de percepcdo) e porque ela é diferenciada da percepcéao ao final
da segunda resposta, e assim melhor posicionarmos as capacidades cognitivas envolvidas no
processo de aquisi¢do de conhecimento.

Platdo analisa como seria a percepcdo se ndo fosse guiada pelo pensamento: recortes
particulares, individuais e unicos na sensibilidade e na coisa. Porém, a teoria sensista,
refutada enquanto possibilidade de conhecimento, pois essa sensagéo devidamente esclarecida
ndo carrega a capacidade de emitir juizos, € ou ndo mantida em isolado sem atividade
psiquica?

Teremos sempre em vista 0s principais aspectos desenvolvidos na Doutrina Secreta
sobre uma possivel teoria sensista, e também debrucemos nossa atengédo sobre a refutacdo da

segunda resposta do Teeteto, a partir da qual comecam a aparecer elementos para além da



125

simples sensagdo. Assim procederemos a fim de que compreendamos melhor sua fungdo no
que concerne ao processo do conhecimento, de acordo com Platdo no Teeteto, até que
cheguemos a no¢édo de pensamento que aparece em 185a.

Ao final do segundo capitulo dessa pesquisa, mencionamos o fato de que Platdo desfaz
a mescla de termos utilizados na segunda resposta de Teeteto para a pergunta sobre o que é
conhecimento. Nessa mencéo, esclarecemos particularmente o conteddo que se refere ao fato
de Platdo separar logos (neste caso, discurso) de aisthesis, retirando dela a possibilidade de
nomeacdo devido ao extremo fluxo em que se fundamenta, impossibilitando conhecimento e
corrigindo a tradicdo filosofica que pretendia impor essa condi¢do cognitiva como Unica
necessaria para ele. VVoltaremos aqui a abordar essa questdo da separacdo dos termos e dos
sentidos de aisthesis para elucidar a posicdo final de Platdo sobre a sensibilidade e sua funcao
No processo cognitivo.

O emaranhado de termos e significados diferentes que existe na resposta de Teeteto é
percebido por Socrates como identificacdo de ser e parecer ser, identificacdo essa que leva
estritamente 0 conhecimento para o campo das sensacdes. Teeteto mistura na sua segunda
resposta termos com diferentes significados e Sdcrates, ao nosso entendimento, percorre um
caminho que parece um esfor¢o para mostrar essa mistura desapercebida feita pelo jovem e
tenta, ao final desse percurso, separar opinido, sensacdo e pensamento. A Doutrina Secreta é
esse percurso fundamentado na busca pela separacdo desses sentidos embrulhados nas
palavras do jovem, que coincidentemente (mas ndo para Platdo mesmo) refletia a teoria dos
pensadores mais antigos. Vamos agora percorrer brevemente esse percurso, a fim de
certificarmos que ha uma tendéncia corretora realizada por Socrates.

Teeteto diz que, na sua opinido, quem conhece percebe aquilo que conhece. Ele
continua dizendo “tal como agora parece, que conhecimento (saber) nao ¢ outra coisa que nao
percepcio” (PLATAO, Teeteto, 151e). Assim, a sua opinido ¢ aquilo que se lhe aparece,
estabelecendo um vinculo de equivaléncia entre ambos os termos doxa/doxazein e
phantasia/phainetai. Por fim, na mesma sentenca, percebe-se, no decorrer da explicagéo e
refutacdo de Soécrates, outra equivaléncia, pois “conhecimento ndo € outra coisa que nao
percepgdo”, equivalendo agora episteme e aisthesis. Phantasia e aisthesis se equivalem na
medida em que a teoria sensista da Doutrina Secreta alcanca o ponto dos movimentos rapidos
enquanto criadores dos pares sensa¢do/qualidade. Na medida em que surgem tais pares apenas
no movimento de aproximacgédo entre um agente e um paciente, a sensacao e a aparicao se
apresentam como uma e mesma coisa na linha efémera gerada nessa unido. Chega-se também

a identidade desses dois termos com doxa.



126

Essa equivaléncia sugere que Teeteto ndo faz diferenca entre opini&o e sensacao, dentre
outros termos. E ainda que o termo traduzido como “tal como agora parece” também ¢
explorado por Sécrates, dado que na sua teoria sensista, que atribui a doutrina secreta de
Protégoras, toda percepcdo € momentanea, assim como todo conhecimento, se a resposta de
Teeteto estiver correta. Essa compreensdo €, no final das contas, o alvo de Socrates ao
concluir os esclarecimentos sobre a segunda resposta do jovem. Entdo, tendo em vistas que
houve toda essa mescla de termos e conceitos para a elaboracdo da resposta do jovem
ateniense e que o que Socrates fez posteriormente foi destrinchar os significados e dar a cada
um o devido entendimento, 0 mesmo ocorreu com aisthesis: houve uma alteracdo no sentido
dessa palavra que foi dito por Teeteto e naquilo que ela chega a ser no final da argumentacéo
contra a segunda resposta dele. O que chamamos aqui de funcionamento da aisthesis
esclarece 0 modo como esse termo foi refinado na trajetdria feita por Sdcrates: caracteristicas
que indicam esse funcionamento é a irrepetibilidade, momentaneidade, particularidade e
mutabilidade. Se a aisthesis se apresenta assim para 0 homem, mesmo ele sendo medida dela
(e ndo de todas as coisas no geral), ndo € possivel que a ela seja atribuido discurso, pois nada
se fixa nem através da palavra; e ainda, se ndo ha discurso ndo ha opinido e se ndo h4, também
ndo ha verdade e falsidade, muito menos conhecimento. Isso é o que Socrates mostra. Mas
nas palavras do jovem Teeteto, ao enunciar sua resposta equiparando conhecimento a
percepcao, o sentido de aisthesis incorpora toda uma possibilidade de opinar e opinar com
verdade. Incorpora também aparecer como sendo um estado suficiente para que haja saber;
abrange ainda a particularizagdo do saber. Entdo, num primeiro momento, quando a segunda
resposta € elaborada por Teeteto, aisthesis tem seus sentidos amplificados, pois se alteram
entre percepcdo mental (ou uma atividade judicativa, neste caso) e sensacao corporea; ao final
do refinamento feito por Sdcrates, ela ganha o significado de recepcdo passiva dos dados
oriundos dos cinco sentidos. Essa mudanca ou refinamento de sentido tem em vistas retirar o
carater opinativo que é dado as sensagdes quando conhecimento € a elas equiparada, fazendo-
se lembrar da tese de Protagoras.

A primeira identificagdo no emaranhado de termos feito por Teeteto € entre aisthesis e
phantasia. Socrates parece corroborar com a teoria de Teeteto e especula sobre ela, tentando
esclarecer os pormenores nos fragmentos que se seguem. O argumento do vento mostra que
ele quer evidenciar a identidade entre os termos, pois aquilo que sentimos é o que aparece. Se
perguntassemos a Teeteto como ele aprendeu o que ele conheceu naquele momento para dizer
sobre 0 conhecimento, ele responderia nada mais que havia sido por meio das sensacgdes, pois

condizente com sua resposta. E isso implicaria a evidéncia de que Teeteto definitivamente ndo



127

sabia sobre a distin¢cdo dos termos circunscritos em sua resposta, pois o que ele sentiu e se
tornou conhecimento foi o que lhe apareceu e sobre aquilo ele formou uma opinido,
identificando todos os termos usados, a saber, doxa, phainetai, episteme e aisthesis. E certo
que Socrates, dado o caminho que estd prestes a percorrer, observa a discordancia dessa
identidade e trata de evidencia-la.

No que concerne aos passos realizados por Platdo, desde a apresentacdo da DS até a
refutacdo, ja a propria elaboracdo da Doutrina Secreta mostra o cuidado de Sécrates em
apresentar a maneira como sdo formadas as coisas e as suas devidas sensacgdes, sempre
evidenciando a impossibilidade de se ter algo fixo, determinado, embora nessa altura, ele faga
parecer que conhecimento nessa esfera ainda seja possivel. Mas Teeteto ndo tinha percebido
que, sendo percepc¢do e percebido coisas formadas a partir do movimento, o que se tem sdo
afirmagdes fugazes, bem como a propria natureza de tais coisas. Se for conhecimento, sera
dentro da esfera da fugacidade. Os principais pontos levados em consideracdo até a refutacéo
final para o conhecimento enquanto sensacdo consistem em observar gque tudo esta sempre em
movimento e que discurso ndo € possivel se se pretender fixar alguma qualidade. Aisthesis,
como vimos, possui uma variedade de significados, dentre as quais se encontra emocdes,
sentimentos, consciéncia de objetos externos, apreensao de qualidades sensiveis e fatos e
finalmente, sensacdo. Serd que Teeteto se referiu a todos esses sentidos quando identificou
conhecimento com aisthesis em sua segunda resposta? Socrates conduz a discussdo limitando
0 uso desse termo no que concerne a apreensao de objetos externos e talvez esse tenha sido a
primeira chamada de atencdo para a falta de clareza na resposta do jovem ateniense ao
identificar tudo o que significa aisthesis a phantasia, doxa e ainda por cima, episteme. Coisa e
determinada qualidade sensivel é uma segunda determinacdo que Socrates da ao sentido de
aisthesis no que se refere a discussao vigente e essa separagdo se mostra um tanto complexa,
ja que posteriormente, para esclarecé-la, Sdcrates elabora a teoria sensista que se fundamenta
nos movimentos lentos e rapidos. Esse entendimento do termo € levado por um consideravel
tempo na discussao, praticamente até quase o final da primeira parte do dialogo. Delimitando
a esse sentido o uso de aisthesis, Socrates ainda admite discurso nesse &mbito, no sentido
proposto na segunda resposta de Teeteto, mas ja comeca a enfatizar que esse discurso € téo
fugaz quanto a formagéo e desaparecimento desse par que se gera pela unido da percepcao e
do percebido. Como a resposta de Teeteto se fez admitindo ndo somente discurso como
opinido verdadeira e conhecimento para a dimensdo das sensagfes, parece-me que Sdcrates
esta desfazendo esse entendimento na mesma dire¢cdo de onde partiu a resposta do jovem,

ainda admitindo essa possibilidade até chegar a compreensao de que isso ndo se faz possivel.



128

Sécrates prossegue da passagem 152 a até 161 a desfazendo a confusdo com phainetai.
Ele reconhece que ser e parecer/aparecer na visdo de Teeteto se confundem, chamando para
elucidar essa identificacdo, a tese de Protagoras: as coisas sdo para mim conforme me
aparecem. Na anélise da tese do abderita, se torna ainda mais evidente que sobre aquilo que
aparece ao individuo, ele diz algo que é, possibilitando a atribuicdo de discurso, opinido e
julgamento, que culmina na verdade, j& que todos séo juizes corretos do que se lhe aparece.
“A sensacdao ¢ sempre sobre aquilo que ¢, sendo, pois, infalivel, visto ser conhecimento”
(PLATAO, Teeteto,152c).

Até 160b, Socrates confirma e esclarece sua teoria sensista, confirmando os principais
aspectos antes de comecar a refutar Protdgoras: tudo se gera a partir do movimento, toda
sensacdo é particular e irrepetivel, o homem é a medida daquilo que sente e conhecimento
ainda é sensacdo. Ser e parecer ainda se confundem. Mas, como esta o entendimento sobre
aisthesis? Para a declaracdo final de Socrates quando refuta o conhecimento enquanto
sensacdo em 183c, trazendo a alma e excluindo a possibilidade de discurso judicativo sem ela,
toda essa discussdo elaborada no esclarecimento do emaranhado de termos de Teeteto parece
ser uma preparagdo. Sécrates esta preparando o terreno, o esclarecendo o suficiente para que a
partir das ideias claras que ele apresentou sobre 0s temas em questdo, possa comegar a
explicar as razdes pelas quais elas sdo discordantes e incoerentes. Consideramos que a
primeira parte do refinamento do termo aisthesis consiste assim, num esclarecimento do que
Teeteto confundiu na sua resposta, para que esta seja refutada nos aspectos pertinentes a
identificagdo com o conhecimento e restringida com clareza. Os sentidos de aisthesis se
alteram até o final da segunda resposta; nesse percurso, a alteridade do termo ocorre entre
sensacgao pura e percepgdo que, neste caso, consiste em sensagao+discurso.

Antes da DS é mencionada a sensacdo/percepcao na resposta de Teeteto e 0 que mais
aparece nas explicagbes até 156a sdo 0s termos parecer e aparecer, ser e sentir que se
confundem. Sécrates ndo faz nenhum esforgo para desalinhar a identidade entre esses termos,
mas apenas corrobora para o esclarecimento do que disse o jovem, com talvez uma tentativa
de ampliar o alcance do entendimento desse alinhamento.

Em 157a as coisas ficam um pouco mais amplas. Aparecem, além do discurso e sua
impossibilidade, o ser e 0 ndo ser possiveis nesse funcionamento, e consequentemente a
possibilidade de haver fixidez nas ‘coisas mesmas’ e no discurso sobre elas. Em 157e aparece
a discussédo sobre as opinides dos que sonham, dos que séo loucos ou doentes e assim fica
claro que aisthesis esta sendo tratada de modo a ser a unica forma viavel para se ter e emitir

uma opinido, seja falsa ou verdadeira. Até 158ab a discussdo ainda esta na maneira como as



129

coisas se formam no que concerne a qualidade e a sensacdo e é dito que os loucos e
sonhadores ndo tem opinides falsas quando estdo a divagar sobre seu estado. Devemos
observar aqui a progressdo do sentido do termo para uma condi¢do que proporciona opinides,
enquanto que na DS ela tratava apenas da génese e até certo ponto, de como eram sentidas,

sem mencdo de formulacédo de discurso e opinido. Eis uma passagem crucial:

E muito certo o que disseste, que o saber ndo é mais que percepcdo, e nele
convergem tanto o que diz Homero, Heraclito e toda a sua espécie: que tudo se
move como fluxos, e, como diz o sapientissimo Protagoras, que o homem ¢ a
medida de todas as coisas e ainda, como assim afirma Teeteto, que a percepgao se
torna saber. (PLATAOQ, Teeteto,160d-¢)

Essa passagem esclarece as teorias utilizadas que foram aproximadas para até aqui
chegar, ndo necessariamente inseparaveis, mas que conjuntas, ddo origem e fundamento ao
entendimento de SoOcrates sobre a segunda resposta do jovem que traz consigo a mescla de
todos aqueles termos outrora mencionados nessa pesquisa. Depois dai, Socrates comecara a
refutacdo da tese do abderita. O que se diz acerca dos movimentos e da percepc¢do/sensacao ja
esta em carater refinatorio e sujeito a modificacdes daquilo que em principio foi dito por
Teeteto.

Portanto, comeca em 161c a refutacdo da tese de Protagoras, que é procedida pela
refutacdo das demais propostas em questdo; ele refuta em separado a tese de Protagoras, a de
Heréclito e por ultimo a de Teeteto. Estando as teses desvinculadas, aquilo que ndo foi
explicitamente refutado ndo esta sendo por tabela, pois ndo h& conexdo. A tese do
funcionamento da aisthesis ndo é refutada, que € a que incorpora na geracdo do par
sensacdo/qualidade as caracteristicas de unicidade da percepcdo, interdependéncia entre o que
percebe e 0 que é percebido, a reciprocidade entre ambos, o carater privado das percepgdes e
a veracidade das percepcdes individuais. Platdo ndo refuta que a experiéncia presente de cada
um seja verdadeira; ndo refuta que a qualidade e a sensacdo se formem por meio do
intercambio entre os movimentos, um vindo de cada lado; ndo refuta o funcionamento da
aisthesis enquanto tese sensista, no sentido estrito de sensacéo e nao percepcao; isso faz com
que, sendo as teses independentes e ndo tendo podido ser refutadas por tabela quando as teses
centrais dos pré-socraticos foram, tais pontos ndo refutados mantenham também néo refutada
a teoria da senso-percepcdo que dizemos ter sido uma elaboracdo de Platdo na Doutrina
Secreta. Comecando assim as refutagdes, um pulo nesse percurso devera ser feito para que
alcancemos novamente 0s argumentos que tratam mais diretamente da aisthesis e do

movimento. O que estamos procurando neste momento € uma caracterizacdo peculiar da



130

sensacdo que a diferencie da percepcdo como a entendemos nesse processo. Partiremos para

uma discussao mais especifica sobre a questéo.

3.1.2 H4 discurso na aisthesis?

Tendo sido mostrado que ha a intencdo de corrigir Teeteto e como ela se realiza no
percurso de Socrates, partiremos agora para uma especulacdo mais centrada no termo
separado, a saber, sensacdo, diferente de percepcdo, e quais as consequéncias disso para o
conhecimento que Sécrates se propde definir.

No inicio da DS, em 156b-c, aisthesis aparece como sensacao e percebido, 0s sentidos
da visdo, tato, audicdo e afins e seus correlatos no mundo da sensibilidade, no sentido de
esclarecer como essas coisas s30 geradas a partir do movimento. E ento, explicitada a relacio
entre movimento e percepcao/percebido dele gerados. 156c¢,d,e trata notadamente da génese
desses pares ainda sem atentar para o detalhe de como eles sdo ditos pelo percebido. Mas
implicitamente esta esse fato: as coisas se formam por meio do encontro de uma com a outra
que tem sua geracdo no movimento e se tornam brancas ou pretas por essa razdo. Embora
este tornar-se ‘branco ou preto’ para nds seja discurso, ndo necessariamente ele pode ter
presente este discurso, pois podemos ver algo que é o preto sem enunciarmos para nés
mesmos entendermos do que se trata, sem que a percepcdo deixe de ter ocorrido assim mesmo
(assim como ocorre nos animais — 186¢). Nao ha exclusdao de nenhum sentido, apenas énfase
no que concerne ao fato de que se trata da aisthesis das coisas que estdo no mundo, a relacéo
entre coisa e individuo. Mas € a essa parte que estamos nos referindo quando falamos sobre o
funcionamento da aisthesis.

O que acontece no estagio da sensacao é uma situacao de passividade no que concerne
ao corpo e também da alma de certa forma. Aqui é importante perguntar: 0 que € preciso
haver para que seja suficiente mostrar um momento do puro sentir/ da sensagéo sem discurso
diferenciada da percepgdo?

A tese sensista da Doutrina Secreta nos mostra isso da seguinte forma:

(...) assim, por um lado, o olho fica cheio de visdo e torna-se, ndo uma visdo, mas
um olho que Vvé; por outro lado, a cor que lhe corresponde enche-se de brancura e
torna-se ndo brancura, mas branco, quer seja madeira, quer pedra, quer qualquer
objeto tingido dessa cor. E é assim em relacdo a tudo o mais; a dureza, o calor e tudo
0 mais, devem ser encarados da mesma maneira, ndo havendo nada que exista em si,
pois como diziamos antes, também é pelo encontro de umas com as outras que todas
as coisas de todas as espécies se formam, a partir do movimento. (PLATAO,
Teeteto, 156d-e,157a)



131

Um sentinte tem uma sensagdo. Uma coisa adquire uma qualidade. Paciente e agente
respectivamente. Essa coisa no sentinte que tem a sensacéo € o olho, ouvido, tato, etc. Que se
torna coisa com sensacdo quando € atingido por uma espécie de raio emitido da coisa repleto
da possibilidade de qualidade. O primeiro, portanto ... torna-se ndo uma visdo, mas um olho
que Vv&.” Visdo e brancura sdo os instaveis que penetram nas coisas ¢ a tornam o olho que vé e
coisa branca. O que queremos extrair dessa passagem nao € apenas isso. Citemos novamente

Constantine Ritter:

Os objetos que nds percebemos atraveés dos nossos sentidos se tornam perceptiveis
por meio de seus movimentos. Até mesmo o percipiente no ato da percep¢éo produz
movimento. Esses movimentos, que vem de fontes opostas, encontram e influenciam
um ao outro reciprocamente; e, de acordo com a natureza dualista das causas, 0
percipiente se torna consciente dos efeitos dessa colisdo de movimentos; num ponto
de vista objetivo, ele experimenta isso enquanto uma qualidade sensivel; num ponto
de vista subjetivo, ele experimenta isso como uma percepcdo dessa qualidade.
(RITTER, 1933, p. 135)

E do ponto de vista objetivo mencionado nessa citacdo de Ritter que percebemos um
detalhe do que estamos tentando mostrar sobre 0 momento do puro sentir que o homem ¢
acometido antes mesmo de formular qualquer sentenca sobre o que sentiu, seja mentalmente,
seja verbalmente. Trata-se apenas de uma experiéncia fisica, corporal, de uma qualidade
sensivel que, antes de qualquer coisa, atingiu um dos sentidos do seu corpo. Para 0 processo
do conhecimento que estamos propondo, que interage percepgcao e pensamento, esse momento
ndo aparece na passagem em que Socrates insere a alma, as atividades de investigacdo que sdo
atribuidas a ela partem ja do que chamamos percepcdo, embora na percepcdo mesma
possamos dividir dois resultados distintos, que veremos adiante. Embora ndo apareca,
veremos que todo e qualquer envolvimento das sensacfes é importante para o individuo que
conhece, pois todas as suas capacidades cognitivas lhe proporcionardo uma sistema funcional
cognitivo que possibilita a dialética, pensamento discursivo, raciocinio sobre o que é
importante para chegar a verdade. Mesmo que se fale e enfatize a percep¢éo, pois é ela que
produz sentengas e essas sentencas, quando mais elaboradas, seguirdo um processo gradativo
até a entidade, dada a gradacdo que queremos mostrar, toda e qualquer etapa, incluindo a
sensacao pura, é imprescindivel para chegar até a verdade.

Esse ponto de vista objetivo que torna o corpo do individuo acometido pela sensacéo
também nos serve para mostrar que Socrates partiu do mais basico momento de sensibilidade

que a aisthesis poderia proporcionar para comecar a distinguir o emaranhado de termos que



132

Teeteto provocou em sua segunda resposta. A aisthesis ndo pode, de maneira nenhuma, ela
mesma ser ativa por si s6 enquanto capacidade cognitiva, pois sua ‘atividade’ se limita a
receber impressdes, ter experiéncias singulares no corpo. A aisthesis que vai ser ressaltada
para o conhecimento esta acompanha de atividade psiquica. Aisthesis pura € apenas isso: afeto
corporal pontual e passivo, antes de qualquer emisséo de sentenca.

De acordo com o conteudo da obra, para o intento de classificar aisthesis temos que
esclarecer qual carater de discurso reconhecido por Platdo, se sempre deve ser judicativo ou
nédo. A excluséo do valor de verdade de uma afirmacéo, baseando tal exclusdo no fato exposto
por Sécrates de que ndo é possivel que nada seja verdadeiro ou falso se nada é fixo e se 0
homem é a medida de suas afeccBes particulares ndo destitui valor de verdade de uma
sentenca como ‘a pedra ¢ branca’ pela simplicidade, mas pelo fluxismo. Poderiamos dizer
assim se para Platdo existe ou ndo judicacdo em tais sentencas, e assim classificar a
importancia desse momento no processo de conhecer. Vejamos o fragmento a seguir que é

central para toda afirmacao sobre esse conteddo no decorrer da obra:

(...) e ndo podemos nomear algo com corre¢do nem indicar alguma qualidade; mas,
se chamares algo grande, também aparecerd pequeno, se chamares pesado, aparecera
também leve, e assim também todas as coisas, dado que nada é unidade, algo ou
qualidade. Partindo da deslocacdo, do movimento e da mistura de umas com as
outras, todas as coisas se tornam naquelas que estavamos a dizer; ndo as chamando
corretamente, pois nada nunca é, mas vai-se tornando sempre. (PLATAO, Teeteto,
152d)

Essa passagem é importante para diferenciarmos os estagios de opinar contidos no
processo que leva até o saber. Dessa maneira descrita nessa passagem, o opinar é superficial,
ndo existe nele nenhum pensamento mais elaborado, ndo existe dianoia, apenas doxa. Aquela
doxa t&o conhecida no pensamento de Plat&o, a que ndo carrega nenhuma explicagcdo, nenhum
raciocinio, mas se limita a uma observacdo empirica. Ora, mais para frente, quando
abordarmos o tema da percepcéo e a relevancia disso para o saber, veremos que mesmo sendo
superficial, ela ndo pode ser descartada desse processo. Nao é saber, mas € um degrau. Nesse
sentido, ha discurso, mas ndo ha judicacdo, ou melhor, importancia no que concerne a provar
se é verdadeiro ou falso, pois, como ja foi dito, assim como a sensibilidade, tal nivel de
discurso ndo se atém a nenhum ser, a nenhuma defini¢do, muda conforme passa o instante.

Essa passagem estd em um estagio ainda anterior aos argumentos da DS, que se refere
apenas a uma ideia geral da tese do abderita e do fluxismo de Heréclito. Unindo ambas,
teriamos essa consequéncia descrita acima. Mas mais adiante, Socrates refina esse argumento

com base na tese sensista da DS. Dado que o que chamamos de ‘cor’ é o que colide entre



133

sentido e objeto (coisa), temos em 160b,c ““(...) se alguém nomeia algo que ¢ ou vem a ser,
deve explicar-lhe que é <<para alguém>>, ou <<de alguém>>, ou <<em relacdo a alguma
coisa>>; mas que isso € algo por si e em si, que &, ou venha a ser, ndo deve dizer a ninguém,
nem aceitar se ele o afirmar”. Toda e qualquer coisa s6 ¢ para alguém e fora dessa relagdo
nada pode ser nomeado com fixidez. Se ha verdade ou falsidade, essa se da apenas
particularmente, e isso Sécrates mostra que gera um grande problema para a questdo do
conhecimento. Portanto, o discurso gerado nessa esfera de relacdo individuo/coisa € particular
e, como dito antes, irrepetivel, ndo ‘sendo’ por meio da linguagem, a ndo ser
momentaneamente e individualmente. O caréater excludente de valor de verdade aqui tem sua
justificacdo no fluxismo e na medida das opinides sendo cada homem em particular. Essa
ideia ainda é explorada mais adiante em 182d a 183c. Ali, dizer e ndo dizer, chamar e nédo
chamar implicam numa e mesma coisa: nada. A linguagem é completamente inutil nesse
contexto onde ha o movimento de todas as formas, deslocacdo e alteracdo sempre e SAcrates
enfatiza aqui o fato de que mesmo para um mesmo sujeito, se tudo estd se movendo dessa
maneira, nada pode ser dito ser assim ou ndo assim, sugerindo a aquisicdo de uma nova
linguagem cujos vocabulos sustentassem essa hipdtese, a menos que “ ‘ndo assim’ seja o que
mais lhes convém, dito de modo indefinido”. Mas excluir valor de verdade ndo exclui
discurso.

Para a pura sensa¢do cabe-nos dizer que a conclusdo aparente a que chega Socrates é a
de que nenhuma linguagem é possivel (no sentido de ndo significar nada, pois fala sobre
coisas fugazes e irrepetiveis) se considerarmos todo o movimento; se for possivel carregara ao
infinito o “ndo assim”, negando sempre aquilo que se pensou poder afirmar, tornando-se
outro. Ndo havera ai um juizo, um valor de verdade. Parece que nem para o proprio sujeito
isso seria possivel, como na primeira citacdo correspondente a essa questdo, a saber, 152d. Se
ai era possivel pelo menos que houvesse verdade ou falsidade para 0 mesmo individuo, pois
este era a medida de suas sensagdes, quando Socrates aplica a ideia do extremo fluxismo nem
para um mesmo individuo a linguagem se torna possivel enquanto determinante de algum

valor de verdade. E essa € a posigdo final da refutagdo. Vejamos:

Ha que ndo dizer este ‘assim’ pois o ‘assim’ ndo estaria sujeito a0 movimento - ,
nem ainda ‘ndo assim’, pois ndo hd movimentos em ‘isto’. Mas os que assim falam
deveriam estabelecer um outro vocabulo, ndo tendo mais palavras para aguentar a
sua hipdtese, a menos que este ‘ndo assim’ seja o que mais lhe convém, dito de
modo indefinido. (PLATAO, Teeteto, 183 a-b)



134

Entdo, diremos que sentengas como ‘a pedra ¢ branca’ para Platdo, s6 poderia ser
verdadeiro ou falso para um individuo, levando em conta o fluxismo e o conhecimento
enquanto aisthesis, e nunca universalmente, mas que mesmo assim, sua posicdo final ao
refutar a segunda resposta de Teeteto é de que, para a hip6tese de que tudo se move de todas
as maneiras, linguagem néo é possivel para elaborar juizos de maneira nenhuma, ndo essa que
conhecemos, nunca caberia a ela estabelecer valores. Esse argumento nos posiciona em
condicdes de dizer que ndo ha linguagem fixa para a sensacdo se esta ndo € acompanhada de
atividade™ psiquica, como sugeriu Teeteto em sua segunda resposta, portanto, mesmo que
conectada necessariamente a uma linguagem por qualquer razdo, essa pura sensacdo nao é
compativel com valor de verdade e seu carater ¢ ‘indizivel’. Embora seja pertinente, ndo deixa
de ser discurso elaborado, independente de seu objeto ser ou nao incondicionalmente fugaz.

Mas ha um momento, em 156 a, em que na formacdo do par qualidade/sensacao, essa
formagdo simplesmente ocorre no individuo, sem que haja uma frase elaborada em seu
intimo, embora ndo se fale acerca desse momento de forma a salientar que ndo ha discurso
nele. Parece-me que o momento da sensacgdo, aquela que estad sempre vendo coisas coloridas,
ouvindo sons, ndo necessariamente esta sendo realizada através de uma atividade, uma acao
proposital da alma. Quando se trata de os sentidos estarem sendo ferramentas da alma é
guando a alma esta focando em algo com uma intencéo de investigar, exercendo uma de suas
poténcias, analisando e calculando deliberadamente, com intencdes analiticas. As vezes, o
homem utiliza seus sentidos de maneira aparentemente automatica e é essa distingdo que
fazemos aqui. A sensacdo irrepetivel pura seria esse momento automatizado de perceber as
coisas despretensiosamente, enquanto que a percepc¢do seria 0 momento da alma investigando
ativamente, prestando atencdo e analisando aquilo que os olhos veem, os ouvidos escutam e
assim por diante. Ainda que néo esteja muito evidente esse ponto de vista no Teeteto, o fato
de a irrepetibilidade da sensacdo para um individuo e também a ndo falseabilidade das
sensacBes ndo terem sido atacadas por Socrates permite que argumentemos em favor da
permanéncia desses aspectos da teoria sensista, podendo ser dito que com a manutencdo
desses aspectos é também a manutencdo da descricdo em 156 a quando um sentido encontra
uma coisa e se forma a qualidade e a sensacdo. Ou pelo menos que, no momento exato desse
acontecimento o que ocorre no homem € de certa forma automatico, sem agdo analitica da

alma. Mas a ndo falseabilidade das sensac¢des puras realmente néo foi refutada por Socrates?

70 .. . ~ . .
Entendamos ‘atividade’ literalmente como uma agao da alma, no sentido mesmo de estar sendo ativa.



135

3.1.3 Teoria sensista nao refutada

Agora iremos tentar mostrar que Platdo ndo refutou a aisthesis e seu carater fugaz e
irrepetivel em nenhum momento apos té-la apresentado. Queremos dizer com isso que, mais
uma vez, aquela posicdo da tese sensista, em que a funcionalidade dos sentidos é tal que ndo
permite um discurso por si s e também sempre captam a realidade que muda, cada sensacao
sendo unica e irrepetivel permaneceu até agora frente a refutacdo de Socrates. Para tal, iremos
diretamente & passagem em que Socrates comecga a desfazer a construcdo da resposta de
Teeteto que incluiu os fluxistas, Protagoras e sua propria teoria.

Quando Sdcrates comeca a refutar as teorias de Protagoras e Heraclito a partir de 161c,
o faz do seguinte modo: afirmando a impossibilidade de sapiéncia na relacdo entre homens,
dado que se verdade é aquilo que é Unico e pessoal, nada fard de um mais sébio que outro,
destituindo o poder que tem Protagoras na prépria cidade. Depois disso, faz uma articulacéo
na linguagem a fim de mostrar que mesmo percebendo algo, podemos ndo o saber. Logo,
surge a defesa do abderita. A defesa de Protadgoras acentua bastante o entendimento que
demos ao fragmento a ele atribuido do logos mais forte e o logos mais fraco no segundo
capitulo, a fim de salientar que ao sabio ndo cabe dizer qual é a verdade, mas se trata de saber
ajustar com o discurso o melhor para dada situacdo. Sabedoria ndo se trataria de veracidade,
mas de melhoria. Existem, portanto, sabios sem que ninguém tenha uma opinido falsa. Para
Protagoras em sua defesa elaborada por Socrates, qualquer um que seja capaz de tornar um
estado pior em um estado melhor, seja pela habilidade da agricultura, seja pela habilidade da
medicina, possuem saber, pois saber ndo se trata da verdade, mas do melhor, fazendo com que
prevaleca em um dado fato a opinido que traz maior beneficio. “Mas o sabio é aquele que faz
serem e parecerem benéficas cada uma das coisas que para os outros sdo defeituosas.”
(PLATAO, Teeteto, 167b,c.) Ha, segundo Socrates ja se preparando para refutar a defesa de
Protagoras, homens que acreditam existir pessoas mais sabias em momentos em que se faz
evidente que alguém com um certo conhecimento (no sentido de ter experiéncia em algo e
dominar um pouco sua técnica) superior saiba melhor agir conforme a situacéo; sendo assim
hd homens que tem a opinido de que existem sabios, pois aqueles a quem concedem
autonomia em dada situagdo sdo aqueles que diferem no saber. Portanto “(...) homens pensam

que existem, em si mesmos, a sabedoria e a ignorancia” (170b).

Quando chegas a uma deciséo e me manifestas a tua opinido acerca de algo, segundo
a tese dele, o que dizes é verdadeiro para ti, enquanto nés, os outros, ndo podemos



136

ser juizes de tua decisdo? Ou julgamos que tens sempre uma opinido verdadeira? (
PLATAQO, Teeteto, 170c)

E o caso de saber se, como todos nés diferimos em nossas opinides, sendo cada uma
verdadeira para si, como seriamos ou estariamos dispostos a julgar as opinides alheias? Como
sendo elas também verdadeiras, mesmo quando opostas as nossas mesmas? Como pode iss0?
Se temos opinido contraria a de alguém e ndo somos capazes de julgar a opinido dele porque
apenas a ele lhe aparece, qual posicéo é possivel para o juiz exterior a si, 0 outro, além da de
simplesmente dizer que lhe é verdadeira, porém, difere a propria? Isso seria impossivel, visto
gue ndo héa opinido falsa como prop6s Protagoras, pois seria a opinido verdadeira para si, mas
necessariamente falsa para outros milhares. Protagoras ndo acreditava em opinides falsas
nem verdadeiras, na medida em que apseudes significa ser ‘ndo falsa’, carater imprescindivel
para 0 que aparece para cada um. Partindo da contradi¢do intrinseca acima exposta, a saber,
gue € necessario que haja opinides falsas, dado que para outros a opinido difere da propria,
ndo podendo ele ser juiz do outro, eliminando a possibilidade de defini-la verdadeira, cada um
que tiver opinido oposta a de Protagoras fara da dele uma opinido falsa necessariamente; e de
fato a maioria das pessoas parece divergir da tese de Protagoras, pois acreditam que ha
homens mais sabios que outros em determinadas areas, como foi acima citado, dado que
julgam alguém com o poder maior de decidir algo pelo saber que sobre aquilo possui. — 171a
— E se Protagoras assumir a posi¢cdo de julgar verdadeira a opinido do outro, dado que ele
mesmo o disse ser assim, estara concordando que sua propria opiniao é falsa.

Como poderia isso? Se digo que minha verdade é que cada um € juiz daquilo que
percebe, mas outro diz que ndo é verdadeira minha opinido e eu afirmo, de acordo com aquilo
que acredito, que essa opinido é verdadeira, pois todas sdo, 0 que se pode concluir a partir
dessas premissas? Apenas uma contradi¢cdo. Ndo podera Protagoras dizer nem que concorda
com a opinido que lhe é contréria, pois se concordar estara concordando que ndo sdo juizes 0s
homens de tudo o que se lhe aparece, nem podera ser contra a opinido de quem lhe diz ser a
sua falsa, pois assim estaria cedendo ao que ele mesmo contesta, tornando falsa a opinido do
outro. Nao haveria possibilidade de intercambio de opinides num universo compartilhado
entre aqueles que as emitem. As opinifes, assim como as percepgOes, seriam particulares,
individuais e incompartilhadas. Se a opiniéo for particular, irrepetivel e individual tal como a
sensacéo, ela ndo pode alcancar veracidade nem falsidade, ndo podendo ser conhecimento.

O que Sdcrates se propds a fazer aqui foi apontar a contradigdo I6gica daquilo que se

pode extrair da tese do homem medida, ndo se atendo ao argumento da defesa do abderita



137

naquilo que diz respeito a ndo existéncia de uma verdade conforme o valor, mas apenas
sabedoria conforme o melhor e mais benéfico. Sdcrates estabelece entdo uma distingcdo em
171e, de que sobre o calor e o frio das coisas que percebemos somos mesmo a medida do que
aparece, mas no que concerne a percepcao de coisas como doenga e saude, por exemplo, é
cabivel dizer e reconhecer que existem pessoas mais entendidas nisso que sdo mais capazes de
dizer o que é certo a este respeito e nisso a maioria estd de acordo. Ele segue afirmando que
assim também o € acerca das coisas da cidade como decidir sobre o que é belo, justo, injusto,
piedosa e impia, j& arriscando aqui remeter a entidade. Ha o comeco da distingdo sobre o que
é ter uma sensacao de carater simples como o calor de algo, 0 amargor ou dogura disso, e ter a
sensacdo, ou melhor, percep¢do sobre aquilo que é maior e exige um tanto de discernimento
para opinar e é assim que todos pensam. Sobre coisas de maior abrangéncia, importancia,
sobre 0 justo e o injusto deve-se procurar acordar com aquele que sobre isso possui maior
discernimento, ndo estando, portanto, tais coisas no mesmo degrau daquelas que sentimos e
SOmos juizes, pois sentimos com nosso corpo e nada mais. Socrates nessa altura, faz uma
pausa para a digressao, mas retorna com esclarecimentos sobre essa questdao mais adiante. Por
agora, fica dito que uma cidade estabelece o que é verdade e valido para ela e outra pode
estabelecer o contrério, fazendo com que algo seja verdade apenas para a cidade que a
escolheu, identificando outra vez que os homens no geral acreditam que ha uma verdade mais
sébia para a propria cidade, logo, ha sabedores e verdades. Em 177e e 178a Socrates coloca as
leis de uma cidade no mesmo patamar daquilo que esta em movimento e que € singular para o
individuo, sendo irrefutavel a sua opinido.

Eis entdo que se chega ao argumento com base no tempo futuro. Este é outro detalhe
salientado por Sécrates em funcéo da refutacdo da tese de Protagoras no que diz respeito a ser
possivel ter conhecimento naquilo que o homem é medida individual, ja em 178b, ap6s sua
digressdo sobre a Filosofia, € em relagdo ao tempo: as coisas no momento presente, coisas
como o branco, preto, quente, frio, 0s homens sdo melhores juizes daquilo que sentem; mas se
supusermos um momento futuro ndo sera possivel estabelecer o mesmo critério. Quando nédo
se tem a sensa¢do no momento presente, sera possivel emitir uma opinido sobre o que vira
ocorrer; mas qual é o teor dessa opinido, quem serd o juiz dela, j& que ninguém a tem nos
sentidos no momento presente? Quais seriam as possibilidades para esse julgamento? As
seguintes: ou seriam ambas, o calor e o frio, por exemplo, para um homem e nenhum deles
para outro, ou ocorrera segundo a opinido apenas de um ou ocorreré a opinido de ambos. E ai
que comeca a valer o discernimento que cada um tem sobre determinado assunto, pois em

casos de doenca, 0 médico, por ja ter maior pratica, sabera com mais exatiddo a probabilidade



138

daquilo acontecer, assim como no caso de dogura ou acidez, o agricultor e ndo 0 médico ou o
masico.

A cada area, portanto, aquele que tem maior pratica sabera definir o futuro com maior
possibilidade de ocorrer. Parece que assim, Platdo admite que a teoria do homem medida, tal
como a expde na DS é verdadeira para as afec¢des presentes e supérfluas tais como o branco,
0 preto, o quente e o frio. Entdo, ndo seria baseada numa sensacgéo presente aos sentidos que
uma opinido sobre o futuro seria emitida, mas baseada na habilidade de um individuo sobre o
assunto em questdo; se é sobre musica, aquele que sabe sobre mdsica terd maior chance de
emitir uma opinido certa; se é sobre o clima, aquele que sobre isso entende melhor ou tem
mais experiéncia tera mais chances de acerto.

Serd que a intencdo da tese abderita é apenas a de afirmar que o discurso nunca sera
capaz de alcancar o que algo é em si mesmo, apenas sendo possivel expressar por meio dele o
aparecer de cada coisa? Mesmo que seja assim, para Platdo, o discurso é a chave da dialética,
sem a qual essa ultima ndo seria possivel. Se a dialética tem como objetivo o saber, ndo ha
como manter o discurso apenas no ambito das aparéncias.

E interessante ressaltar que antes de comegar a refutacio com esse caréter citado acima,
Socrates solta a seguinte sentenga em 161c: “De um modo geral agrada-me sua doutrina de
que tudo o que aparece para alguém parece ser para essa pessoa.” Aqui reside um primeiro
indicativo de que ha algo que Platdo ainda sustentard da DS. O carater da ndo falseabilidade
das sensacGes ndo € ponto mais importante a ser refutado por Platdo (e ao que me parece, 0
préprio ndo chega a determinar essa necessidade, pois as sensacdes ndo deixam de parecer ser
para aqueles que as tem, mantendo esse carater para cada individuo em particular), mas sim a
determinacdo da inclusdo da judicacdo na sensacao, que é o que as potencializa para a verdade
e a falsidade. Assim, proferir juizos ou opinides, tendo por base apenas essas sensagdes é que
ndo constituem para Platdo discursos necessariamente verazes. O inicio dessa separacdo se da
em 161d e 162a. Quando estabelecido que no momento futuro as opinides nao podem ser
baseadas na mesma coisa que sdo quando emitidas sobre um momento presente, a saber, as
sensacOes, Socrates restringe que a tese de Protagoras de que opinides e percepcdes que se
geram sobre 0 momento presente sdo verdadeiras, apenas no que concerne ao presente. Ele
promove uma argumentacdo para mostrar que ndo hd como uma tese da natureza de
Protagoras estar certa, tanto porque ela é auto contraditoria, quanto porque ela da aos sentidos

e sensacdes capacidades que eles ndo possuem.



139

E se, 0 que muitos dizem é que cada um, sozinho, tera as suas préprias opinioes,
todas corretas e verdadeiras, entdo, meu amigo, como é que Protagoras é sabio, a
ponto de também ser considerado mestre de outros, justamente com um grande
salario, enquanto nés somos muito ignorantes e devemos ser seus alunos, se cada um
é a medida da sua propria sabedoria? (PLATAO, Teeteto, 161d-e)

Assim, conclui mais adiante que:

(...) ao concordar que dizem a verdade todos quantos opinam coisas que séo, ele
concede ser verdade a opinido dos que tem a opinido contraria a dele, pela qual
pensam que ele esta errado. (...) Portanto, concederia que a sua opinido seria falsa, se
concorda que é verdadeira a dos que pensam que ele estd errado? (PLATAO,
Teeteto, 171a)

Dai em diante, no que concerne a refinacdo da aisthesis, Sdcrates se propde a esclarecer
a entidade em movimento, acreditando que assim se aproximara mais da tese do abderita.
Socrates faz a seguinte colocagdo: “(...) o exame do movimento deve principiar, perguntando
0 que querem dizer quando afirmam que todas as coisas se movem” (PLATAO, Teeteto,
181c).

Antes da DS e até mesmo em seguida, quando a esclarece melhor, essa pergunta néo é
feita, ndo se procura entender o que significa dizer que tudo estd em movimento, e fica
estabelecido que os movimentos que devemos ter em mente sdo aqueles que sdo lentos e 0s
que sdo rapidos, a fim de entendermos a geracdo das qualidades e das sensacgdes, 0s que tém o
poder de agir e o de padecer, basicamente as duas faces da dynamis. Concentrados agora
sobre os movimentos e afirmando que s&o de duas maneiras, a saber, deslocagéo e alteragéo,
sobre o primeiro é dito que é da seguinte forma: € o movimento que uma coisa faz de um
lugar para o outro e também sobre si mesmo. Sobre o segundo tipo de movimento, o de
alteracdo, é dito que ele se apresenta da seguinte maneira: quando uma coisa muda do preto
para o branco, ou quando envelhece, ou ainda quando é duro e se torna mole (181c-d). Em
182c, Socrates questiona como seria se apenas ocorresse um tipo de movimento, e no
exemplo ele cita: “ Se apenas houvesse deslocacdo, mas ndo alteragdo, poderiamos dizer
como era o que se deslocava e fluia.” Ou seja, se um dos movimento ndo ocorresse, seriamos
capazes de dizer como seria 0 estado da coisa naquele ndo mover-se especifico. Na traducgéo
de Cornford, temos mais claro: “e se eles se movem apenas de um lugar para o outro, sem
alteracdo na qualidade, noés seriamos capazes de dizer quais qualidades eles tem.”
(CORNFORD,1957.) A traducéo lusitana ndo ficou clara no que Sécrates quis dizer quando
anulava a possibilidade de um dos movimentos ocorrer. Quando verificamos a tradugéo feita
por Cornford, entendemos que se ndo houver alteragéo, aquilo que Ihe apetece ndo tera fugido

e por isso dele sera capaz de ser dito algo, pois ‘sem alteragdo na qualidade, somos capazes de



140

dizer quais qualidades eles tem’. Parece-me que analisando melhor o que se quer dizer com
tudo estd em movimento, Socrates explora uma consequéncia nao apontada no que concerne
aos movimentos citado na DS: que se tudo se move de todas as maneiras, ha deslocagéo e
alteracéo. E o que isso significa para a tese sensista?

O que Socrates refuta ao final é a possibilidade de se fixar algo através da palavra,
impedindo assim que percepcdo seja saber. O que me parece que ocorreu ndo foi uma
aceitacdo de um tipo de movimento em 156e a refutacdo de outro em 183, mas apenas o
aprofundamento de um numa passagem posterior. Ou seja, SOcrates falou de maneira que
parecesse vidvel a tese de Protagoras juntamente com o fluxo de Heraclito e a proposicao de
Teeteto ali, nas passagens referentes a DS, de modo que mais adiante, quando j& havia
iniciado sua refutacdo, tornou a verificar com mais atencdo os detalhes uma vez apresentados
na DS, com a intencdo de mostrar que conhecimento ndo pode ser percepcdo. Portanto, nas
duas passagens, 0 movimento parece ser 0 mesmo, pois Socrates fala em ambas sobre as
mesmas consequéncias: a impossibilidade de se fixar algo pela linguagem. Aquilo que
dissemos acima se afigura aqui mais plausivel do que antes: Platdo ndo pretendeu refutar a
néo falseabilidade das sensacdes mesmas, mas do discurso sobre elas. E pelo que me parece,
ndo apenas discurso judicativo, mas discurso de uma forma geral, dado que ele sugere aos
fluxistas, em 183b que se faz necessaria a criacdo de uma nova linguagem, pois com a que
temos, a unica que se enquadraria no extremo fluxo seria a do uso infinito do “nao assim”.

Com essas exposi¢des, afirmo que ndo ha a refutacdo de uma teoria do movimento em
183 e a ndo refutacdo da citada em 152, pois ndo diferem qualitativamente, uma vez que a
primeira (na ordem do dialogo) apenas intenta mostrar o funcionamento da geracdo da
qualidade e da sensacdo, da maneira em que o individuo se apercebe do mundo exterior;
enquanto que a segunda aponta com rigidez a impossibilidade de nomeagéo absoluta, mas isso
nao ocorre. Ja em 152d Socrates nos diz que ““ ndo poderias nomear algo com corregdao, nem
indicar alguma qualidade”, reportando de forma sutil, pois como afirmei, esta apresentando a
maneira superficial de se entender as teses propostas para debate, ao que é dito em 182c,
quando s6 seria possivel dizer o que era alguma qualidade se ndo houvesse movimento de
alteracdo. Existem algumas passagens posteriores a DS que indicam a possibilidade de
discurso como 157b, onde “hd que (...) falar das coisas como sdo feitas, destruidas e
transformadas”, e 160b,c onde “ (...) se alguém nomeia algo que ¢ ou vem a ser, deve
explicar-lhe que ¢ <<para alguém>>". Assim sendo, poderiamos supor que Socrates propoe

discurso na sensacao se observarmos moderadamente a doutrina imposta pela fusdo das teses



141

de Heraclito, Protagoras e Teeteto, mas ndo podemos ignorar que antes disso ja foi
mencionado que nada é nomeado com correcao.

Talvez Socrates esteja propondo uma elasticidade no que concerne a correcdo como se
diz algo para ainda tentar mostrar de que maneira as pessoas pensam a tese do fluxo e a tese
do abderita, pois para mostrar porque ele a considera equivocada, tem que mostrar
primeiramente como ela é. Considero assim, possivel uma interpretacdo que confere diferenca
entre os dois tipos de movimentos citados em cada passagem, mas nao considero definitiva,
apenas como uma hipdtese, dado que existem semelhancas qualitativas entre as duas
passagens, o fato de que Sdcrates introduz a tese tal como é vista popularmente para depois
refutd-la mostrando em maiores detalhes o seu real funcionamento é pertinente ao curso da
obra e o fato de que ele ja menciona a falta de pontualidade, de correcdo no uso da linguagem
devido ao fato de nada poder ser fixo, definido, captado, agarrado, tanto em 152 como em
183. Para essa pesquisa, proponho a segunda hipétese, a da analogia entre as duas passagens,
sendo a posterior o aprofundamento da anterior.

Ha& ainda outro detalhe para reforcar esse argumento: na Doutrina Secreta, poderiam
dizer que o movimento central em discussdo € a alteracdo, dado que o ponto da tese sensista
estd na mudanca de qualidade: o que é branco torna-se preto para percipientes diferentes e
sensacOes sdo mudadas, logo, o branco se torna preto num momento posterior para um mesmo
sentinte. Assim, somente a alteracdo estaria sendo considerada. Porém, logo no comeco da
DS, em 156d, Socrates usa duas vezes o termo ‘deslocagdo’, excluindo dai a possibilidade de
ndo ter sido pensada as duas formas de movimento citadas em 183 — phora e kinesis aparecem
nos dois fragmentos. Em 181d, aparece o adicional alloionsin que pode ser traduzido como
‘diferenga’.

Verifica-se outra possivel diferenga entre a forma de entender os movimentos antes e
depois da refutagdo, mas que ainda assim ndo interfere no fato de Socrates enfatizar a
impossibilidade de discurso judicativo em ambas, dado ter sido isso que ficou evidente em
sua refutacdo final. Antes da DS Sdcrates se refere ao movimento como causador das coisas,
de maneira que ele se apresenta enquanto um tipo de forca motora, mas nao diz que tudo
sempre esta em movimento. Até o inicio da refutacdo, Sdcrates se refere ao movimento como
forca geradora. Em 160d, ele fala pela primeira vez, de uma maneira mais geral: “tudo se
move como fluxos”. Dai em diante, temos a refutacdo da tese do abderita até chegarmos ao
estudo mais detalhado sobre o movimento, que requer a especificacdo da deslocacdo e

alteracdo para melhor entendermos o que isso vem a ser. Mas, mais uma vez, seguro que nao



142

se trata de duas posicGes diferentes sobre um possivel fluxismo aceitavel e outro radical, mas
apenas a intensificacdo para melhor esclarecer o que foi dito anteriormente.

Agora vejamos quais argumentos foram evidentemente refutados nas doutrinas em
questdo. Mostramos que Heréclito e Protagoras tiveram suas teses bem refutadas com relacéo
ao conhecimento, e assim também a sensacdo, mas a refutacdo da sensacdo ndao ocorreu no
sentido de a doutrina sensista ndo ser possivel, mas dela, sendo tal como foi descrita, ndo
produz conhecimento. Assim, essa maneira descrita nos confirma a imprecisdo da sensacao
quando esta age por si mesma, puramente sentinte, sem pensamento ou outra atividade
qualquer.

Socrates concluiu com a refinacdo do entendimento sobre o movimento que a
linguagem nédo pode dizer o que é ou 0 que ndo €, dado que a cada momento, se torna outra
coisa; o que é dito nem é sobre 0 mesmo objeto. Mas ha linguagem. Que hé de novidade sobre
o termo aisthesis entdo? Mesmo permanecendo com a possibilidade de discurso, o que sera
desenvolvido em seguida na obra e também aqui na pesquisa é que haverd uma presenca
psiquica por tras de cada percep¢do que julga, fazendo com que aquela antiga concepcédo de
que tudo aconteceria no ambito da sensibilidade seja rejeitada. Opinido, parecer, aparecer,
discurso e saber pertenciam todos a aisthesis quando Teeteto elaborou sua segunda resposta.
Acontece que, tendo sido demonstrada a falibilidade das possiveis teorias que sustentariam
essa nocao e tendo sido mostrado o quéo equivocada seria uma linguagem sobre as coisas que
tem o fluxo como fundamento, ndo se afigura mais possivel dizer que aisthesis seja aquilo
através da qual e somente dela, haveria discurso e conhecimento. Platdo ira nos prover da
nocdo de psyché que trara outra faculdade possibilitante tanto do discurso falso como do
verdadeiro, bem como todo e qualquer discurso possivel no ambito da sensacdo. O gque nos
faz crer que sensacdo é apenas aquele ato simples dos sentidos se dirigirem para uma coisa
externa e proverem ndo a si mesmo, mas a alma de uma qualidade e descri¢do sobre aquilo. A
sensacdo em si mesma, aquela que é descrita em 156d,e seria apenas um breve momento de
mera sensibilidade mesmo, na carne, nos olhos, no olfato, daquilo que comecara sentindo,
mas terminard como uma proposicao verdadeira ou ndo. Percep¢do € aquilo que a alma
realiza, tendo os sentidos como ferramentas para reconhecer a sensibilidade e levar até ela
uma sensacdo que ganhard sentido fixo no intelecto, ja que por natureza essas coisas estdo
sempre mudando. Se for possivel admitirmos mesmo que esse momento inicial da formacéo
do par sensacdo/qualidade € mecéanico e sem agdo analitica da alma, estamos diante de mais
um aspecto que foi refinado sobre o termo aisthesis. Ainda sim, se isso ndo for possivel, a

aisthesis que é acompanhada de discurso s6 o € devido a uma atividade caracteristica da alma,



143

usando os sentidos como instrumentos de andlise em busca do conhecimento. O puro sentir
existe na medida em que nédo se faz possivel discurso e ela ndo é negada enquanto funcional
apenas para cada sentido em particular, sem trabalho cognitivo presente, pois ndo ha como
dizer nada sobre o0 que a partir deles advém se ndo houver a alma para executar tal atividade.
O que se afigura mais importante para nossa concluséo final é o fato de que, sem os
sentidos, a alma se torna incapaz de obter informacfes necessarias para o alcance desse
conhecimento, uma vez que a entidade se pode reconhecer nas coisas pelas sensacdes. Quais
sdo entdo, essas informacdes necessarias e como elas procedem nas sensagdes em relagcdo com

aalma?

3.1.4 Sentir acompanhado de pensar: percepc¢ao e alma

Como ja antecipamos, a percepcdo que traremos nesse topico da pesquisa se trata da
conjuncdo da sensacdo com as atividades da alma, principalmente num certo grau de
hierarquia com relacdo a admissdo da sensacdo pura. Estamos tentando estabelecer uma
diferenga gradativa no processo que leva ao saber, a partir da qual diremos ter inicio nas
sensacOes ordinarias e fugazes, tal como descreveu Socrates na Doutrina Secreta e esclareceu,
em momentos posteriores, a formacdo delas por meio do movimento, tendo sua continuidade
na unido dessa atividade sensitiva com a investigacdo da alma tanto sobre as coisas simples
trazidas pelos sentidos, quanto sobre as entidades que a alma percebe por si mesma. Até
ocorrer esse grau de cognigédo, 0 processo do conhecer se define entrelacando sensagdes puras
com sensacOes ja qualificadas e também julgadas de maneira um pouco mais complexa,
gerando opinides, sejam falsas ou verdadeiras. Mas é certo afirmar que aquela doutrina
sensista descrita na DS, cuja responsabilidade atribuimos nessa pesquisa ao préprio Platdo,
ndo faz parte do processo em dire¢cdo ao conhecimento? Responderemos a essa questdo com
outra pergunta: seria possivel a alma investigar a entidade se ndo a tivesse percebido por meio
dos sentidos? Mesmo que Socrates deixe claro que ha dois modos da alma aperceber-se, uma
delas € sobre as coisas sensiveis como 0 branco, o preto e qualidades dessa natureza, e a outra
é sobre a entidade comum a tudo, como também o belo, semelhanca, diferenca, pois o ser ndo
se faria evidente a ela se ndo tivesse sido por meio da apreensdo dos sensiveis. Nao foram
geradas ou criadas do nada na alma, na medida em que sobre elas ocorre uma investigacao
para chegar ao ser. Entdo, considerando tudo o que foi dito neste capitulo, temos que nesse
processo, ha possivelmente o puro sentir, destituido de discurso, ha o sentir juntamente com a

alma que qualifica aquilo que sente (isto € branco, isto é frio, etc) e agora sensacao



144

qualificada investigada pela alma que se apercebe daquilo que € comum a tudo: o ser.
Atentemos para o fato de que a percepcdo (sensacdo conjunta com andlise da alma) permite
duas acdes distintas, uma que analisa a dureza do que € duro, etc, e outra que se apercebe da
entidade. Veremos adiante.

Vejamos, a principio, a passagem onde aparece a alma executando os dois tipos de

investigacao que lhes sdo atribuidas por Sécrates:

SOCRATES: E em qual destes dois tipos colocas a entidade? Pois é esta 0 que mais
aparece em tudo. TEETETO: Eu ca coloco-a naquele a que a alma chega por si
propria. SOCRATES: E também a semelhanca e diferenca, a identidade e a
diversidade? TEETETO: Sim. SOCRATES: E que mais? O belo e o feio, 0 bome o
mau? TEETETO: Também estas, parece-me que é sobretudo na relagdo de uma com
as outras que a alma examina a entidade, calculando em si mesma o passado e 0
presente, em comparagdo com o futuro. (PLATAO, Teeteto, 186a-b)

Na medida em que a alma avalia aquilo que aparece em tudo, essa avaliacdo € aquela
que ela faz por si mesma, ela investiga 0 que veio das sensacdes, mas essa investigacao é
exercida por meio de uma poténcia que pertence somente a ela: o raciocinio. Mas essa ndo € a
primeira vez que a alma é citada na obra. A principio a alma surge como aquela que sintetiza
os dados provenientes da sensibilidade, aqueles que foram ditos na DS como geradoras de
opiniBes, quando ainda se acreditava numa veracidade nas teses de Heraclito, Protagoras e
Teeteto.

Seria bem terrivel, meu rapaz, se as diversas percepcdes estivessem instaladas em
n6s como em cavalos de madeira, sem que tudo isso ndo convergisse (syntenei) para
uma forma 0nica, quer se lhe chame alma, quer como haja de se chamar (eis mia
tina idean, eite psychén, eite hoti dei kaleitai), pela qual, por meio dos sentidos, que
sdo como instrumentos, experimentamos as percepg¢des de tudo o que apercebemos
(héi dia touton hoion organon aisthanomena hosa aisthéta). (PLATAO, Teeteto,
184d)

Aqui comegam as exposicdes a partir da qual a alma se torna responsavel por aquilo
que na resposta do jovem sobre o conhecimento a esta altura ja quase totalmente refutada,
atribuia apenas as sensacfes. Eram as sensagdes que proporcionavam ao individuo toda e
qualquer forma de pensamento e discurso, ndo somente proporcionavam, mas faziam com que
tudo isso se verificasse prontamente a ele. Agora refutado o sensismo enquanto possivel de
produzir conhecimento por si sO e separados os sentidos emaranhados na resposta do jovem,
além de melhorado o entendimento sobre aisthesis, se faz necessario que haja algo fora disso
tudo ja discutido por eles, que seja capaz de tornar um homem sabio. No dialogo, a alma
surge sem delongas e assim também é aceita nas condi¢cfes propostas por Sdcrates, a saber,

aquela forma unica na qual convergem, se reinem todas as sensagdes e posteriormente nos



145

trard o ser para anélise. A distin¢do das atividades dessa forma Unica comeca em seguida, pois
se reconhece que ndo ha no corpo poténcia capaz de realizar essa convergéncia.

O argumento de Socrates segue mostrando como se deve diferenciar o trabalho da
alma do trabalho do corpo, pois cada sentido apenas percebe aquilo cuja poténcia lhe é
inerente: o0 ouvido sO captar sons e nunca cores; a Vvisao ndo pode ouvir nem o tato pode
cheirar e assim por diante. Muito menos os sentidos podem, nem juntos nem separados em
suas proprias poténcias, se aperceber que todas as coisas sobre as quais se debrucam sdo
Unicas ou duas ou trés, ou distintas ou semelhantes, ou pensar qualquer coisa sobre elas. Os
sentidos ndo pensam, nem de forma mais primitiva possivel, e opinar é resultado de um ato do
pensamento (dianoeisthai). Os sentidos apenas provocam o sentir na alma. E quanto ao ser?

Platdo afirma:

SOCRATES: Diz-me entdo: aquilo atraves de que tens percepcao de calor, de duro,
de mole, de doce, serd que ndo consideras partes do corpo? (...) Mas através de que
age aquela forca que te revela o que é comum a todas estas e a estes, pelo qual

[T¥4L)

define o que “¢” ¢ 0 que “ndo &”, e com a qual da uma resposta a todas as perguntas
que colocdvamos ainda agora? (...) TEETETO: Estés a referir-te a entidade (ousian)
e ao ndo ser, a semelhanca e a diferenca, ao mesmo e ao outro, e também a unidade e
aos outros nimeros. E evidente que também perguntas pelo par e impar e tudo
quanto se segue a esses, através de que partes do corpo percebemos com a alma. (...)
a alma investiga o0 que ha de comum em tudo. SOCRATES: (...)a alma investiga
umas coisas através de si prdpria e as outras através das poténcias do corpo. (...) E
em qual desses dois tipos colocas a entidade (ousian)? TEETETO: Eu ca coloco-a
naquele a que a alma chega por si propria. (PLATAO, Teeteto, 184e,185c-d,e, 186

a)

Temos duas atividades da alma, uma que ela realiza por meio do corpo e outra por si
mesma e suas respectivas revelacfes: aquela atividade que ela utiliza o corpo revela o calor, o
doce, o duro, o mole; aquela que ela faz por si mesma revela a identidade, a unidade, a
semelhanca e por fim, o ser. Sabemos desde o primeiro capitulo, como Sdcrates e Teeteto
tratam as coisas que se revelam por meio do corpo, pois se geram pelo movimento e se
esvaem conforme o momento. S&o fugazes e ndo podem ser apreendidas nem repetidas, toda
sensacdo é Unica. Mas essa revelacdo da atividade da alma consigo mesma ainda é novidade.
Primeiramente, vamos tentar esclarecer o que s@o esses resultados e o que eles tém a ver com
0 ser.

Nessa passagem, Sdcrates fala de maneira que parece haver uma diferenga entre as
formas de semelhanca, diferenca, identidade, diversidade, belo, feio, bom, mau e a entidade,
que é aquilo a que se chega quando se examinam essas formas anteriores citadas. Mesmo

essas formas sendo diferentes da entidade (o ser), elas também sdo formas do pensamento,



146

ndo sdo sensiveis, ndo sdao de mesma natureza do branco, do preto, do duro, do mole. A
entidade’ é aquilo sem a qual ndo se pode chegar & verdade. E a semelhanca, diferenca, etc,
sdo formas (ndo as Formas da teoria platénica, embora possa vir a ser sob outra perspectiva)
sem a qual ndo se chega ao ser; o branco, o duro, 0 mole sdo coisas sem a qual ndo se chega
as formas de semelhanca, diferenca, etc. Esse € 0 esbogo a que estamos nos propondo desde 0
principio do terceiro capitulo: um processo Unico interativo entre sensacdo e pensamento,
corpo e alma, que levara ateé a verdade.

No fragmento 188e, Socrates esta debatendo sobre a possibilidade de haver opinido
falsa e a seguinte sentenca aparece: “Se vir uma certa coisa Unica, vé algo do que é. Ou crés
que por vezes o uno reside nas coisas que ndo sdo?” Ou seja, vé-Se e ouve-se sempre algo que
é. Essa passagem pode nos revelar uma diferenca importante entre esses resultados da
atividade da alma por si s6, pois ha elementos como a unidade, identidade, semelhanca, que
sdo diferentes de algo que estd em tudo. Vejamos que primeiro, a passagem diz que 0 uno
reside nas coisas que sdo, ndo necessariamente implicando no fato de que toda e qualquer
coisa tenha em si 0 uno (o uno, bem com a semelhanca, diferenca e demais, ndo sdo
exatamente aquilo que estdo em todas as coisas), mas apenas naquelas em que ele esta
presente. Segundo, ha certa coisa Unica a partir da qual vemos algo do que €. Isso ndo
significa simplesmente dizer que tudo o que se V&, é uno, mas vendo uma certa coisa, ela é
antes de ser uma. Para que o uno esteja 1a e veja-se algo dele, € preciso que antes haja o que
é. Embora o uno seja algo que perpassa cada coisa que podemos nomear, antes de Unica, a
coisa precisa, antes de tudo, ser.

No contexto da passagem 185c, o ideal é falar de aisthesis como percepc¢éo, dado que
a questdo € a doxa. Ha uma questdo nessa passagem além da diferenca entre os resultados da
analise da alma: a entidade aparece porque hd uma alma para reconhecé-la ou esta
indiscriminadamente em tudo o que ha? O homem quando exerce a atividade da sensacao é
consciente disso (de que as coisas sdo0) ou na medida em que se torna consciente ja esta no
estagio da atividade psiquica? E ainda, esses elementos tais como a identidade, unicidade e
semelhanca estdo para os sentidos mesmo ou apenas estdo para a alma que pode reconhecé-
las? No caso dessa passagem ndo se trata mais de sensacéo, mas ela diz algo que ndo pode ser
desconsiderado, dadas as colocagdes sobre a sensibilidade que pretendemos elaborar aqui.
Quando o homem a exerce, ja ndo estd mais apenas sendo afetado por algo, mas estd em

processo de analise que resultard em opinido e, portanto, se ndo é a alma em si mesma que

' Uso este termo, pois estd de acordo com a traducgao do Teeteto principal usada nessa pesquisa.



147

estd em atividade, é a alma em conjunto com as sensagdes, a percepcao. Diremos que é a alma
que os reconhece e ndo estd aparente para as sensacdes em si mesmas. Porém, diremos
também que ele esta indiscriminadamente em tudo, mas s6 pode ser para uma atividade que
pense sobre elas. Os sentidos ndo sdo capazes de alcancar. E se for assim, ha como manter a
mobilidade na qual se fundamenta a tese sensista da DS? A entidade esta/aparece em tudo; a
alma investiga o que ha de comum em tudo (185e, 186a). Como separar essas capacidades nas
coisas, pois no homem é o corpo e a alma e cada um investiga o que Ihe cabe? Melhor
dizendo, existem formas como a semelhanga, o belo, o feio e existem o duro, o mole, o frio, 0
quente e cada um € reconhecido por respectivamente, a alma e o corpo. Mas é possivel dizer
gue o homem investiga 0s sensiveis com o corpo e a alma apenas as formas de natureza
especulativa? Ora, € a alma que, no final das contas, esta se apercebendo de tudo e sobre tudo
emitira um juizo. Mas nas coisas, ha a sensibilidade mével e também aparece a entidade que é
imoével (imutdvel) e reconhecida pela alma. Embora o corpo sinta, ele ¢ como um ‘canal’ que
conduz o que sente até uma poténcia analisadora daquilo que ele sentiu enquanto afeccéo pura
(atividade passiva que acomete o corpo por meio de um sentido). A alma, neste caso, sente e
analisa, pois se sente quente, diz que é quente; o corpo ndo diz. O corpo ndo trabalha
(ativamente) sem atividade psiquica que o dirija.

Para o contexto da obra, pensamento (dianoia) surge como aquela ferramenta por
meio da qual um individuo se apercebe da entidade comum a tudo (pasi koinon), por meio da
investigacdo da relacdo entre identidade, diferenga, semelhanca e coisas do mesmo género.
Mas a primeira pergunta feita por Sécrates com relagdo ao pensamento, ap6s dizer que ndo ha
poténcia no corpo que realize essa tarefa, é sobre o fato das coisas serem. Ora, pouco antes
disso, foi dito que ndo havia ser em nada mais se tudo fosse gerado e mantido pelo
movimento total. Agora as coisas sdo, pois 0 pensamento mostra isso enquanto resultado de
calculos feitos pela alma. Assim, mais uma coisa se evidencia em relacdo a realidade da
sensibilidade, pois além de tudo o que é percebido por meio dela convergir na alma, somente
a alma é que pode dizer dessas coisas que elas sdo e o que sdo. Antes disso 0 ser ndo podia ser
retido de maneira nenhuma. A pura sensibilidade ndo possui capacidade além da de levar até a
alma aquilo que ‘captura’, e somente com ela € que essas coisas capturadas vao ter algum
sentido. E também véo ser, qualquer coisa que haja em sua poténcia de ser. Entdo, a definicéo
daquilo que é e que ndo é equivale a analise do que é comum a todos 0s sensiveis: 0 ser € 0
que ha de comum entre eles. A sensacdo, melhor dizendo, para seguir o que aqui foi proposto,
a percepcdo aqui acompanhada de atividade psiquica vai fazer agir a forca que revela o ser

desses dados percebidos.



148

Retornando a 185, nessa passagem, Teeteto equipara (mas ndo identifica) o ser e 0 néo
ser as outras coisas como 0s numeros, paridade e imparidade, belo, feio, diferenca,
semelhanca. Finalmente, ¢ dito que “(...) a alma investiga umas coisas através de si propria e
outras através das poténcias do corpo.” 185e. Mas, em qual delas se coloca a entidade? E
evidente que ndo € naquelas que a alma examina por meio do corpo. Mas por que dizemos
isso com tanta certeza? Se a entidade estd em tudo o que aparece (186a), ndo seria por meio
do corpo que a alma as investigaria?

Acontece que os sentidos aqui estdo apenas fazendo o papel de ferramenta, pois em
184c-d é dito que é através deles que as coisas chegam na alma. Entdo, é claro que eles séo
ferramentas que levam a alma a especular, calcular, examinar, investigar aquilo que sobre
esses se apercebe. A entidade é colocada no tipo de investigacao que a alma faz por si mesma,
embora a tenha reconhecido quando em contato com as coisas da sensibilidade, uma vez que
ela (a entidade) estd em tudo (auté di autés he psychéin ta koin& moi phainetai peri tauton
episkopein) (PLATAO, Teeteto, 185e). Vale salientar que o que estd sendo dito nesse
argumento se trata de investigacdo e ndo de uma atividade mais simples como captacao ou
uma tramitacdo de dados que aparece para 0s sentidos e chega até a alma. Os sentidos de fato
sdo aqueles que fazem possivel a alma se aperceber da entidade “que estd em tudo”; a
entidade (o ser) ndo é investigada pelos sentidos, mas pela alma; porém, é por meio deles que
a alma ‘toma consciéncia’ dela e assim segue sua atividade calculativa.

Ora, dissemos Vvarias vezes nesse paragrafo que a percepcdo leva até a alma elementos
de analise, ou leva a alma a investigar, resultando na compreensdo de elementos que sdo de
natureza diferente, pois a alma chegou sozinha. Por que dissemos isso? A percepcdo leva
mesmo a alma a investigar por meio de coisas da sensibilidade, fazendo-a especular sobre
coisas que nao sao de natureza sensivel? Isso se da devido ao fato de que caracteristicas como
semelhanca, unicidade, paridade, etc, s6 podem ser reconhecidas se houver uma coisa pela
qual elas perpassem. E essa coisa, necessariamente, € uma coisa da sensibilidade? Vejamos a
passagem seguinte:

SOCRATES: Entdo, se pensares algo em relagdo a ambas, ndo o poderas perceber
em relacdo a ambas, nem através de um 6rgdo, nem de outro. TEETET: Pois, néo.
SOCRATES: Em primeiro lugar, em relagdo ao som e a cor, ndo pensas de ambas
isto mesmo: que ambas sdo? TEETET: Sim. SOCRATES: Entdo, também néo

pensas que cada uma delas € diferente da outra, mas idéntica em relagdo a si
propria? TEETET: Como ndo? (PLATAO, Teeteto, 185a.)

Nessa passagem podemos ver pelo menos trés elementos: diferenca, identidade e ser, e

estd dito que é em relacdo ao som e a cor, logo, a coisas de mesma natureza. Se a alma



149

alcanca os elementos por si so, foi porque p6s em contato e em relacdo, as coisas (0s dados)
que obteve por meio da sensibilidade. Os dados que a alma obteve por meio da sensibilidade
sdo analisados em relacdo uns com o0s outros para que se chegue a no¢des mais abstratas e
complexas. A sensibilidade é um meio através da qual a alma se d& conta dessas formas mais
complexas e trabalha sobre elas, a fim de chegar a entidade.

Os sentidos guiados agora pela atividade psiquica levam até o foco que ocorre
especulacdo, dados que servirdo de base para investigar a entidade (o ser). E por isso que
dizemos que ha diferenca entre a percep¢do e a sensagdo, pois se pode perceber que hd uma
participacdo das sensacOes de maneira diferente daquela que gera uma opinido. Creio que isso
ndo gere duvidas, pois 0 mesmo argumento existe no Fédon quando se trata de recordagio. E
por meio das sensacfes que a alma comecga 0 processo.

A opinido se da tanto na relacdo entre as coisas como semelhanca, identidade,
diferenga, como na emissdo de uma sentenga simples © a pedra € branca’, entretanto, somente
na primeira forma é que a alma examina o ser. A passagem 186a é bastante clara para tudo o
gue aqui apareceu até agora: as coisas que sdo examinadas sdo a diversidade, a identidade,
semelhanga, diferenca, percebidas por meio de uma relagéo entre coisas da sensibilidade, e
que por causa dessa relacéo, traz a luz a entidade que € o ser, e este sim esta em tudo. O ser é
alcancado somente porque a alma examina essas outras formas em relacdo umas com as
outras. Observando que elas podem ser calculadas sobre aquilo que se obtém por meio dos
sentidos, dizer de duas coisas comparadas se sdao semelhantes, se sdo idénticas ou se sao
diferentes acima de qualquer coisa traz uma certeza: elas sdo. “Entdo, a prépria alma,
recapitulando e comparando umas com as outras, tenta esclarecer-nos, acerca da entidade
(ousian), que ambas sdo, que estdo em oposi¢cdo uma a outra, e ainda sobre a realidade da
oposi¢do” (PLATAO, Teeteto, 186b).

Aqui separamos as atividades psiquicas e quais elementos a elas s@o pertinentes. As
coisas como o branco, preto, frio, quente a alma investiga, mas uma investigacdo peculiar
cabivel a esses elementos; ja para a entidade e as demais coisas que a ela foram equiparadas
como, por exemplo, a identidade, diversidade e semelhanga, a alma investiga de outro modo e
assim também chega a conclusdes diferentes sobre elas, pois esses resultados s6 sao
alcancados dificilmente e com tempo e ndo sdo todos que a eles chegam, através de muito
trabalho e educagdo(186¢c). Essa passagem do Teeteto € a que mais chega perto daquilo que
entendemos por conhecimento dentro do pensamento de Plat&o, pois se assemelha por inteiro
ao que ja foi dito em outras obras no que concerne a aquisi¢do do saber. Para deixar ainda

mais proximo ao entendimento sobre o saber, Socrates acrescenta: “E, pois, possivel encontrar



150

a verdade, se ndo se encontrou a entidade? Teet — E impossivel.” Entfio, pondo em relagio
coisas de natureza do som e da cor, chega-se a coisas como a semelhanca, a identidade, e
analisando essas Ultimas, chega-se ao ser, assim seria a obtencdo do conhecimento, falando de
uma maneira muito superficial. Conseguimos conectar sensagéo, percepgdo e pensamento no
processo do conhecimento? Para firmamos o argumento, observemos, finalmente, a passagem
186b: “Espera ai: ela (a alma) nao aperceberd a dureza do que é duro através do tato e, da
mesma maneira, a moleza do que ¢ mole?”

A entidade ndo se trata de um resultado de uma avaliacdo ordinéria que resulta de uma
sensacdo particular, mas pelo contrario, estabelece um vinculo, uma relagéo entre uma coisa
analisada e outra também analisada, portanto, duas, pelo menos. Os sensiveis particularmente
analisados mostram outra coisa que ndo a entidade comum a todas. A alma, por meio do tato,
verifica a dureza, a moleza como que um processo de atribuicdo de sentido a um ato da
percepcdo vinculada a um objeto. E uma maneira particular em que a alma se apercebe
daquilo que o tato Ihe proporciona naquele momento. Podemos assim dizer que a maneira que
a alma avalia a percepcdo pura é diferente daquela maneira que ela avalia a entidade comum a
todas, ¢ que somente essa Ultima estd “mais proéxima” do conhecimento. Apenas com a
interferéncia da alma é possivel formular julgamentos e € quando os dados da sensibilidade
adquirem sentido judicativo. Tais dados por si s6 nada significam se ndo houve atividade
psiquica envolvida. Mas a alma ja interfere na atribuicdo de um predicado comum, a saber, a
pedra é dura, e isso ndo estd muito proximo daquilo que entendemos por conhecimento
enquanto reconhecimento da entidade comum a todas as coisas. Percepcdo (ou seja,
sensacdo+pensamento) agora devidamente refinada, € a analise que a alma faz por meio dos
sentidos e analisa, tanto 0s objetos da sensibilidade e pode chegar a conclusdes a este respeito,
estritamente pertinentes aos aspectos sensiveis, e pode ser a analise da entidade que aparece
em tudo. Essas atividades ndo se excluem, pelo contrario, elas sem complementam. Ja foi dito
que as formas mais complexas como a semelhanca, diferenga dentre outras, a alma se da conta
porgue houve 2 ou mais coisas da sensibilidade, cuja analise mais simples resultou. A alma se
apercebe da dureza do que é duro, e somente a partir de entdo, podera por em andlise coisas
que sdo duras, pois sdo, e nelas havera também a semelhanca ou diferenca, a beleza ou feiura
para serem reconhecidas. O processo comecou na investigacao que a alma fez sobre o duro, 0
mole, partiu para o que ha de comum ou ndo nessas coisas (podem ser idénticas entre si, ou
diferentes entre si) e somente entdo estara diante da possibilidade de aperceber-se do ser. Os
fragmentos que precisadvamos analisar e mostrar que Platdo argumentava a este favor ja foram

todos apresentados aqui. Conectados, vemos 0 processo que visamos desde o principio:



151

comecando pela sensacdo, passando pela opinido, chegando a formas mais complexas, se

apercebendo do ser, podera chegar assim, até a verdade. Vejamos com detalhes esse processo.

3.2 Opinido verdadeira acompanhada de explicagdo ndo é saber infalivel

Neste item da pesquisa, iremos a especulacdes que surgem a partir dessa nossa
conclusdo em favor do processo cognitivo que envolve sensacdo, opinido e verdade.
Entraremos também com Franco Trabattoni no que concerne & énfase da opinido verdadeira
como sendo o nivel maximo de apreensdo que um homem (mortal por natureza) consegue
chegar. E sendo assim, explica-se sem problemas maiores, o fato de que no Teeteto todo saber
possivel envolve a sensibilidade e eis porque Platdo estaria interessado em elaborar uma teoria
sensista que ele ndo descartaria com facilidade.

A alma tal como aparece no Teeteto é retratada especificamente como um principio
pensante, uma forca cognitiva que realiza operacfes epistémicas. Nas obras onde a alma é
tratada com maior evidéncia, ela se apresenta de variados modos, a saber, alma como
principio que move a si mesma (Fedro, Timeu), alma tripartite (RepUblica, Fedro, Timeu),
alma enquanto principio de vida que anima os corpos (Fedon). Para essas obras, 0
conhecimento estd no alcance das Formas, promovido por uma atividade particularmente
psiquica, na maioria das vezes fundamentada na ideia de anamnesis. No Teeteto ndo podemos
trazer esses entendimentos de alma para auxiliar na compreensdo das atividades de
investigacdo da alma e sobre o que é conhecimento sem que entremos no debate sobre a
auséncia das Formas, e ainda, sem que adotemos uma postura diante disso. As Formas (ou sua
auséncia) no Teeteto recebe um tratamento especial entre os intérpretes e a grande questdo
gira em torno de se Platdo suspendeu essa teoria para critica-la e reformuléa-la posteriormente
ou se ndo houve suspensdo da teoria das Formas, mas seu ocultamento se deu apenas como
intuito de mostrar que sem isso ndo seria possivel compreender a questdo sobre o
conhecimento, dado que o que restavam eram apenas teorias ordinarias e aporéticas, resultado
a que chegou ao tentar explorar muitas delas na presente obra.

N&o tratarei do debate vigente entre os intérpretes sobre essa questdo, pois seria
trabalho para outra tese; mas é certo que para adentrarmos no mérito da alma e sua capacidade
avaliadora e melhor esclarecermos sua fungéo e interagdo com a sensacdo, iremos expor
alguns argumentos de Giovanni Casertano, que ajudam no esclarecimento de nossa posi¢ao
sobre a alma e suas atividades com os sentidos e por si s6. A postura de Casertano nos diz

algo para além de uma condi¢do aporética da obra . Segundo ele, ndo somente as Formas nao



152

estédo ausentes no Teeteto como também a obra ndo ¢é aporética. Pois “afirmo que ‘aquilo que
¢ comum a todas as coisas’, de que se fala em 185b-d, é especificado por Socrates em seis
termos que nao podem ser outra coisa senao as Ideias;” Giovanni vai ainda mais afundo em
sua postura, afirmando que “ todas as alusdes, mais ou menos explicitas ao problema e ao
processo do conhecimento, a atividade e a centralidade da alma neste processo, se referem
aquela teoria, ainda que ndo a usem” (CASERTANO, 2005, p. 70).

Para Casertano, 0 homem constitui-se numa unidade, ndo ha dualidade corpo e alma
no pensamento de Platdo e com isso, ndo h& também atividade passiva nem no que concerne
aos sentidos, pois sendo 0 homem esta unidade, aquilo que abrange em sua totalidade é a alma
e ela esta no comando das mais simples e ordinarias sensa¢oes, fazendo delas atividades suas.
Pois além de ser dito na obra que € a alma que unifica as sensacdes, a partir do momento que
fica acertado que é através dos sentidos que a alma age, ndo sdo apenas 0s sentidos que
sentem, mas a todo e qualquer momento do processo € a alma que sente, pois ela que dirige 0s
sentidos para o que esta fora deles, o que estd fora do corpo, fora do homem. Néo h4, pois,
sensacdo dos olhos, mas sensacdo de toda a alma através dos olhos e isso une o individuo em

sua totalidade, sem separagdes. Segundo Casertano,

Deste ponto de vista, também a sensagcdo como processo e como resultado de um
processo, é sempre um fato da alma. Mas a alma, para Platdo, aqui como na
Republica, é também uma ‘metafora’ do homem na sua totalidade: somos sempre
‘nds’ em nossa totalidade, ou, se se quiser, na totalidade da nossa alma, ou melhor
ainda, na totalidade da nossa alma e dos nossos Grgdos sensoriais, a experimentar
sensagdes. (CASERTANO,2005, p. 70)

A alma ¢, assim, um principio ndo somente ativo, mas também unitério. Isso néo
elimina o entendimento das tarefas diferenciadas da alma, pois mesmo sendo ela unitéria das
atividades na sua totalidade, sdo atividades distintas, cada um com um fim diferente e isso
Casertano também deixa claro, concordando que sdo trés atividades envolvidas no processo
que comeca nas sensacoes/percepcdes. A alma é aquela que também realiza uma atividade em
si mesma e colocando em relacéo as coisas para somente assim chegar ao ser. E para ele, os
koina ndo podem ser outra coisa sendo as Formas, dado que juntamente a essa mencéao
Sécrates afirma outra coisa importante acerca da teoria das Formas descoberta na Filosofia
platonica: os koina se apreendem com um trabalho de reflex&o e de tenséo da alma consigo
mesma, através de uma das suas funcdes. Para Casertano ndo é 16gico negar a aparicdo das
Formas nesse contexto. Platdo aparece mostrando as principais formas, a saber, o belo e 0

feio, o bom e 0 mau, além do diverso e do idéntico e juntamente com o fato de serem



153

apercebidas por uma atividade particular da alma que se adquire com muito esforgco e
trabalho. A néo relacdo dessas no¢bes com as Formas seria por falta de um termo comum a
outras obras?’® Sobre essa questdo, brevemente diremos que 0s argumentos principais em
favor da auséncia das Formas na obra afirmam que, embora Platédo tenha usado os mesmos
termos em que usa nas outras obras para se referir as Formas, ndo o faz com a mesma énfase
técnica que utiliza em, por exemplo, Fédon e Republica. Eles também argumentam que Platéo
ndo usa os termos fazendo as mesmas referéncias a teoria da maneira que faz quando
realmente esta tratando dela (ROBINSON, 1950, p. 3). Quando Sdécrates esta falando sobre
ousian, eiden, no Fédon, por exemplo, o tema da eternidade, da divindade, da imutabilidade
estd presente, de tal forma que traz para este campo também esse objeto de saber que séo as
Formas. A tao falada ‘realidade inteligivel’ aparece com caracteristicas divinas e celestiais em
relacdo direta com a alma para ajustar essas entidades ao homem e ao saber. Platdo também
ndo trata de maneira clara e evidente a oposi¢do entre conhecimento e opinido, bem como
deixa de fora qualquer referéncia a anamnesis no Teeteto, e isso também constitui motivos
para 0s comentadores acreditarem numa exclusdo. Essas sdo caracteristicas dos didlogos
anteriores ao Teeteto.

Portanto, segundo Casertano, a investigacao feita pela alma e comegando nos sentidos
ndo somente nos proporciona direcionamento para a verdade como também, caso se admita a

presenca das Formas no Teeteto, leva a sua contemplacdo, se isso for possivel. Casertano

2 Nenhuma posicdo sobre essa questdo foi dada como definitiva no debate atual, portanto, iremos nos limitar
a apresentar o ponto de vista de Casertano sem entrar nas questdes que ele gera dentro da perspectiva desse
debate.

” Ha também outro ponto positivo em favor da posicdo de Casertano sobre as Formas no Teeteto. Segundo
Casertano, ndo é de todo verdade que o didlogo deva ser considerado aporético no sentido extremo de que
ndo se foi possivel chegar a nenhuma resposta para a questdo principal. Estou de acordo neste ponto, pois
além de Platdo mostrar de algumas maneiras que o que se procura esta no ambito do imutavel, o que é dito
sobre a atividade da alma constitui caracteriza¢des e defini¢des positivas no que concerne a uma resposta para
aquilo que se procura na obra. Casertano descreve-as como sendo duas. A atividade da alma consigo propria é
uma racionalizagdo abrangente do tipo descrito em 185c,d quando se pSe em relacdo a identidade e a
diferenga, o uno e o multiplo para a partir dessa elaboragdo se chegar a conclus@es significativas, pois se é a
entidade que se chega, SAcrates diz claramente que ndo se chega a verdade sem antes conhecer a entidade.
Casertano enfatiza que ndo é um simples silogismo a moda aristotélica que a alma esta realizando nessa
atividade, mas como os préprios termos usados por Platdo mostram, caracteriza-se por ser uma analogismata,
um fazer analogias, um trabalho de sistematizacdo e reflexdo as entidades que aparecem nas coisas sensiveis e
podem ser medidas e pensadas, ndo em si mesmas, mas a fim de obter um resultado além daquilo que
simplesmente aparece ali. Portanto, a alma investiga, examina, julga, fazendo assim analogias que vao além do
préprio pathéma, pois tem em vistas as relagdes entre eles. Uma segunda caracteristica mostra a ineficdcia dos
sentidos em produzirem conhecimento, enfatizando a atividade da alma levada a cabo por si sd, chegando a
compreensdo do ser. A alma ndo estd mais apenas observando as coisas que aparecem em tudo o que ha, mas
esta realizando uma tarefa singular e solitaria que conduz o entendimento a verdade, pois consegue chegar ao
ser, como ja foi dito. Chega-se a um entendimento de que, pelo menos ndo é numa operagdo sujeita a erros e
falibilidade que a verdade estara.



154

unifica a0 méximo o corpo e a alma no que concerne & investigacdo. Mas ndo € essa posi¢do
que nos sera a mais importante, dado que nao iremos admitir as Formas no Teeteto, ou
melhor, ndo assumiremos uma posi¢do sobre essa questdo. Assumiremos que, independente
disso, o saber, infalivel e eterno, sequer é alcancado pelo homem mortal, e por essa razédo é
que as capacidades cognitivas do homem operam juntas em dire¢do a verdade: corpo e alma,
sensibilidade e pensamento sdo insepardveis para aquilo que o homem mortal consegue
chegar com relacdo ao saber. O que o mortal consegue chegar é uma opinido verdadeira que
se aproxima e se assemelha ao saber.

O percurso a ser feito envolve aquilo que trabalhamos até aqui: sensagdo, percepgao
(sensacdo + pensamento/discurso) e investigacdo psiquica. Aquilo a que a alma chega por si
mesma, que se refere ao ser e as coisas a ela equiparadas se chama ‘opinar’.

Nessa pesquisa foi falado sobre opinido como parte importante no processo de
conhecer e daremos a isso uma atencdo elaborada a partir de agora. Falamos apenas da
investigacdo feita pela alma que leva a conclusdo que envolve a entidade. Mas antes disso, a
alma exercita uma atividade comum, que é o pensamento, chegando a resultados positivos ou
negativos sobre qualquer coisa que investiga, que é a opinido. Creio que seja importante nos
atermos a esse estagio do pensamento e do exercicio da alma, pois este também faz parte do
processo cognitivo a que estamos investigando e de acordo com uma posicdo bastante
peculiar de Franco Trabattoni, a opinido é de importancia primordial para esse contexto. E
especialmente nessa parte da obra, se fala, mesmo que alegoricamente, de uma relacéo entre
pensamento, percepcdo e memoria na formulacdo de uma opinido que aparece no simile do

bloco de cera e se assemelha com o que estamos propondo. Vejamos:

Digamos que é uma prenda da Memoria, a mde das Musas, e que, se quisermos
recordar algo — entre o que vimos, ouvimos, ou pensamos nés proprios -, tomamos
impressfes nesse mesmo bloco de cera e colocamos a cera sob as sensacdes e 0s
pensamentos, como se estivéssemos imprimindo um sinete. Aquilo cuja impressdo é
fixada, recordamo-lo e sabemos, enquanto sua imagem permanecer; por sua vez, o
que é apagado ou ndo pode ser impresso, esquece-se e ndo se sabe. (PLATAO,
Teeteto, 191d,e)

A cera “densa, abundante e lisa, com a consisténcia adequada (...) os sinais (...) tem
suficiente densidade para chegarem a ser duradouros”( PLATAO, Teeteo, 194c). Isso
notadamente tem a ver com o saber, pois 0 que se grava na alma, se faz bem e dura muito. A
memoria é responsavel pela manutencdo do que na alma chega a ser gravado e 0 € bem
gravado se a alma for boa, tendo também facilidade para aprender, ndo desviando seus sinais

de maneira a produzir sempre opinides verdadeiras. Essas pessoas cujos sinais Sao



155

distribuidos de forma répida e eficaz, pois possuem a alma boa e a cera densa, abundante e
lisa sdo definitivamente chamadas de sabias (PLATAO, Teeteto 194c-d). Ndo sabemos o que
¢ a sabedoria, mas temos mais um sinal daqueles que a possui. Assim também temos
caracteristicas dos que ndo a possui: esses, do contrario, fazem associacdes de maneira lenta e
confusa, produzindo quase sempre opinides falsas. A cera dessas pessoas sdo liquidas ou
asperas. No primeiro caso, podem vir a ter facilidade no aprender, mas por terem a cera
liquida, as impressBes sdo pouco claras e se desfazem rapidamente, tornando os possuidores
de seus sinais, esquecidos. No segundo caso, as impressdes também sdo pouco claras e
gravam poucos sinais. No final, essas pessoas de cera liquida ou &spera sdo debilitadas no que
concerne ao conhecer, ndo somente veem mal, como ouvem e pensam mal. Sdo chamados de
ignorantes (PLATAO, Teeteto, 195a). O simile da cera, apesar de ser logo em seguida
refutado em sua condicdo Unica de produzir as opiniGes falsas no geral, é levada em detalhes
por SAcrates, trazendo o tema do sabio e do ignorante no que concerne a producdo de opinides
e da manutencdo das aquisi¢cGes sensorias investigadas e mantidas na alma. Os ignorantes,
nesse exemplo, ndo se esforcam no pensar, seja por terem por natureza, a alma rispida e
inadequada, seja por a manterem assim, dado néo exercitarem devidamente o pensamento e a
atencdo sensoria. J& o0 sabio faz correto e adequado uso de suas func¢Bes sensorias e cognitivas,
trazendo a si mesmo o beneficio do opinar verdadeiramente e de manter por tempo suficiente
as impressdes na alma. Nao seria esse conjunto de condigdes e processos, elemento
fundamental para descrevermos o funcionamento do aparato cognitivo humano na busca pelo
saber?

O simile do bloco de cera expressa uma relacdo nitida entre sensacao, pensamento,
memoria e opinido, que € a confirmacdo desse processo como que o resultado, podendo ser
verdadeira ou falsa. SGcrates mostra varios exemplos em que a ma interlocucdo entre essas
categorias humanas do conhecer falha, mostrando com isso as possibilidades de opinido falsa.

E a possibilidade de haver uma opinido verdadeira é Unica:

Quando a cera que esta na alma de alguém é ndo apenas densa, mas abundante e lisa,
com a consisténcia adequada, 0 que vem através das percepgdes grava-se neste
‘coracdo’ da alma. (...) Nesse momento, os sinais tornam-Se puros nestas pessoas e
tem suficiente densidade para chegarem a ser duradouros. Quantos sdo desse tipo
tem, em primeiro lugar, facilidade para aprender, em segundo, boa memoria, e, em
terceiro, ndo desviam os sinais das suas percep¢des, mas tem opinifes verdadeiras.
(PLATAO, Teeteto, 194c-d)

Além de necessariamente ter que haver uma relagdo correta entre memoria,

pensamento e sensagdo, de modo que ndo haja confusdo na correlagcdo entre esses dados, a



156

cera deverd ser densa, abundante e lisa, pois proporcionard boa memdria, facilidade no
aprender sem possibilitar desvios, produzindo opinido verdadeira.

O que se segue a esse fragmento é uma investigacdo logica do argumento, a fim de
descobrir como ocorre a opinido falsa. Em 192a, ha outra sentenca que une os elementos,
fazendo surgir a interacdo, de forma sutil e ainda alegdrica. No argumento, Socrates e Teeteto
fazem uso do termo ‘saber’ como se ja houvesse descoberto seu significado, se retratando
posteriormente sobre isso. Entdo, ha alguém que sabe algo e que vem a ter uma recordacao
desse saber na alma, seja ele de natureza puramente cognitiva (ainda neste ponto), seja de
natureza sensoria. Eis que comecam os trocadilhos l6gicos com aquele que se recorda sem
aperceber-se no momento; aquele que se apercebe, mas nao se recorda ou sabe; todos 0s
trocadilhos adiante envolvem apenas a interacdo entre saber e sensacdo e recordacdo e
sensacgdo, nunca sem a interferéncia da percepg¢do. O que nos é importante é como se da esse
processo, desde a sensacdo pura, 0 momento posterior da formulagdo da opinido (falsa ou
verdadeira), neste caso do simile do bloco de cera a impressdo desse conhecimento na alma,
da fixacdo e permanéncia da mesma ainda na alma, que implica na recordacdo e manutencao
desse saber. Ao final desse argumento, na quarta possibilidade de consentir ou negar o caso de
falsidade na opinido, uma explicacdo dada por Sécrates contém detalhes importantes. Ha o
conhecimento de Sdcrates sobre Teeteto e Teodoro e na sua alma, os sinais a eles
correspondentes estdo suficientemente bem gravados. Entdo, na falha na visdo ao passar a
informacdo correta sobre aqueles que Sdcrates vé em dado momento, ndo se faz possivel
coincidir a impressdo que ha na alma com a informacdo presente proveniente dos sentidos,
impossibilitando o reconhecimento correto. Sdcrates exemplifica como sendo um sapato
calcado no pé incorreto, com uma experiéncia visual por através do espelho que trés a visao
contraria ¢ finalmente conclui: “(...) dirijo a visdo de cada um de vocés para o sinal do outro”
(PLATAO, Teeteto, 193c).

A interacdo que ocorre, relagdo entre a sensagéo, a transmissao desta para a alma, que
grava isto em si para posteriormente rememorar, isso se aplica a qualquer coisa que se
obtenha por meio dela e também naquilo que pode levar a ciéncia da entidade e da verdade. O
que vai fazer coincidir esse sinal com o0 que estd na alma é o pensamento que, nessa obra, é 0
dialogo da alma consigo mesma, um discurso que ela discorre consigo mesma acerca das
coisas que examina. Seria a opinido falsa, neste caso, uma distor¢do desse mecanismo que
ocorre no momento em que a sensacdo vai ser capturada pela alma para ser por ela
investigada. Quando conclui, e é assim que se chega a uma opinido, conclui equivocadamente,

sendo assim falsa. A opinido verdadeira seria a retiddo desse mecanismo de interagdo direta



157

entre a sensacdo transmitida para a alma, correspondendo a imagem certa que nela esta
gravada. Curiosamente, ha casos em que coisas sdo conhecidas sem a percepcdo, e Socrates
exemplifica apenas com o caso do conhecimento dos numeros.

Essa interacdo, que se aplica a qualquer coisa a ser conhecida, afirmamos acontecer
de forma geral devido ao que j& expomos nesse capitulo. Recapitulemos: acontece que 0s
sentidos estdo apenas fazendo o papel de ferramenta, pois em 184c-d é dito que é através
deles que as coisas chegam na alma. Entéo, é claro que eles sdo ferramentas que levam a alma
a especular, calcular, examinar, investigar aquilo que sobre esses se apercebe. A entidade é
colocada no tipo de investigacdo que a alma faz por si mesma, embora a tenha reconhecido
guando em contato com as coisas da sensibilidade, pondo-as em relacdo umas com as outras,
uma vez que ela (a entidade, o ser) estd em tudo (auté di autés he psychéin ta koind moi
phainetai peri tauton episkopein) (PLATAO, Teeteto, 185¢). Vale salientar que o que esta
sendo dito nesse argumento se trata de investigacdo e ndo de uma atividade mais simples
como captacdo ou uma tramitacdo de dados que aparece para 0s sentidos e chega até a alma.
Os sentidos de fato sdo aqueles que fazem possivel a alma se aperceber da entidade “que esta
em tudo”; ousian ndo é investigada pelos sentidos, mas pela alma; porém, é por meio deles
que a alma ‘toma consciéncia’ dela e assim segue sua atividade calculativa. Os sentidos, no
caso delimitado no final da segunda resposta, sdo passivos enquanto ferramentas que somente
se tornam ativas devido a atividade da alma. A alma é que faz do homem capaz de aperceber-
se da existéncia de algo além daquilo que esta sempre mudando na realidade captada pelas
sensacOes. A entidade se assemelha & natureza da alma, utilizando-se da maneira de falar que
existe no Fédon. Seria pertinente incluir aqui uma questdo: no caso de o reconhecimento (ou
tomada de consciéncia) da entidade pela alma seria algo que se pode errar nesse aspecto
descrito na interacdo entre a sensacéo e 0 pensamento, pois proveniente das sensa¢des ou seria
0 caso equivalente aos nimeros, pois destituido de sensagéo e restrito apenas ao pensamento?
Diria eu que sem as sensagdes, a alma ndo tomaria consciéncia da entidade, pois é assim
afirmado indiretamente na presente obra e também devido ao fato de que o Unico caso
mencionado por Socrates de que ha conhecimento em que se adquire por meio unicamente do
pensamento ser proveniente da matematica.

Sdcrates, logo em seguida, refuta seu préprio argumento, pois toda essa construcao e
elaboracdo de exemplos em que se podem produzir opinides falsas e verdadeiras se esvai se
considerarmos as vezes que uma opinido surge tendo sido resultado apenas de uma crenca e
de um pensamento, sem participacdo das sensacfes. Portanto, Entdo, devemos declarar que

opinar falsidades é distinto do intercambio do pensamento com a percepgéo, pois se fosse esse



158

0 caso, nunca poderiamos cair em falsidade nos casos que se ddo apenas no proprio
pensamento” (PLATAO, Teeteto, 196c). Seria este 0 caso de descartar esse processo de
interacdo entre sensacdo, pensamento e memoria porque ha casos em que se da sem a
percepcdo? Vejamos. Aquilo que se sabe, independente do fato de que ndo ha defini¢do de
saber, tem relagdo estrita também com a memoria, e vemos isso no simile do bloco de cera.
Uma vez que se perde a impressdo no bloco, que é ou esta na alma, se perde o saber, pois ndo
mais se recorda. Antes disso, é dito que 0 que se recorda pode ser algo que se adquiriu por
meio dos sentidos ou por meio do pensamento mesmo. Temos a sensagdo, 0 pensamento, a
opinido e a memoria enquanto componentes ativos na producdo do saber.

Mas seria petulancia de minha parte afirmar em definitivo agora, que Platdo assume no
Teeteto, que todo conhecimento que se encaminha para a verdade deve necessariamente
passar pelos sentidos, pelo pensamento, pela opinido e pela memoéria? N&o haveria um
pensamento sem ter sido antecipado pelas sensacOes? Neste caso, a petulancia estaria no fato
de abrirmos os bragcos para as sensacdes, ja que esse assunto gera controvérsia no que
concerne a aceitacdo de Platdo dessa categoria na sua teoria. Mas dizer isso ndo é totalmente
errado, pois “o saber niio estd nas sensagdes, mas no raciocinio sobre elas (...)’(PLATAO,
Teeteto, 186d). Pelo menos para o Teeteto isso é possivel sem gerar problemas para além
deste ponto da refutacdo do simile do bloco de cera em que ha pensamento puro sem
percepcao.

Se 0 alcance da entidade se enquadra nos casos em que a sensacdo € indispensavel e
primeira, a descricdo do processo presente no simile do bloco de cera é adequada para 0 nosso
propdsito de mostrar como ocorre essa interacdo entre a sensacdo e a atividade psiquica no
processo em direcdo ao conhecimento. Tendo em vistas a posicdo de Franco Trabattoni que
estamos prestes a apresentar sobre opinido e conhecimento em Platdo, o simile do bloco de
cera pode ser um aspecto importante do Teeteto para a questdo do conhecimento enquanto

opinido verdadeira.

Sabemos que opinido, para Platdo, ndo pode ser conhecimento, aquele absoluto saber
que em outras obras equivale a contemplacdo das Formas. Para os homens, a dialética
consiste na ferramenta cognitiva que leva a ele seu funcionamento, e € por meio do
pensamento que, quando verbalizado, se traduz em opinido. A opinido estd no caminho para a
verdade, e a verdade é o objeto a que se destina aquele que pratica a filosofia por meio de
trabalho arduo. 1sso € um ponto em comum que aparece na maior parte das obras de Platdo.

Mas como nao se conclui o que é conhecimento, ndo é certo concluir também similaridade



159

entre saber e opinido. Em 208b, Socrates chega a refutar a opinido verdadeira enquanto saber
Como se isso ocorresse porque 0 homem ndo pode estar consciente de seu acerto, mesmo que
esteja acertado. O que Socrates pareceu refutar no final ndo foi o fato de que a opinido
verdadeira acompanhada de explicacdo seja saber, mas ele foi mesmo incapaz de alcangar um
entendimento do que seria essa explicagdo que tornaria a opinido de fato, verdadeira. Sendo
assim, dizer que saber e opinido verdadeira acompanhada de explicacdo sdo confundiveis ndo
é impossivel para o Teeteto.

Opinido carrega valores de verdade e somente com eles é que podem receber o
estatuto de opinido mesma, pois é quando a alma chega a um resultado quando pensa consigo
mesma. A alma exerce uma atividade ao opinar e conclui, mesmo que nao corresponda aos
fatos e/ou ndo seja acompanhada de explicacdo. Se € verdadeira sem explicacdo, pode ser por
mera coincidéncia, pois um palpite fortuito, ou falsa, tendo sido ambas emitidas sem
conhecimento ou fundamentagdo que compunha conhecimento na mente do individuo que
opinou; mesmo acabando em aporia, a opinido verdadeira acompanhada de explicacdo no
Teeteto pode ser determinada como um estdgio posterior a sensacdo e anterior ao
conhecimento, indispensével, de certa forma, a ele. Perguntamo-nos agora: sera que 0 homem
é capaz de adquirir O Conhecimento ou como indica Teeteto, a opinido verdadeira € onde ele
consegue chegar?

Para Franco Trabattoni,”* no Teeteto Platdo afirma que conhecimento é infalivel, mas
também questiona em que medida algo assim é possivel para um individuo, para o humano.
Que coisa € essa, de fato, e como podemos defini-la? E possivel para as faculdades cognitivas
humanas? Trabattoni faz uma assimilacdo entre a teoria epistémica do Banquete e do Teeteto,
na medida em que o conhecimento absoluto pertence unicamente aos deuses e aos homens
pertence a opinido reta, opinido verdadeira, assim como Eros que esta na metade entre a
ignorancia e o saber. Se Teeteto tem mesmo um carater aporético (e este parece ser 0 caso)
ndo necessariamente isto ocorre devido ao fato de ndo ser possivel esclarecer o que €
conhecimento sem falar sobre as Formas, ou que Platdo negasse o conhecimento mesmo, mas
simplesmente porque ele nega sim 0 acesso humano ao conhecimento absoluto, infalivel, a
sophia. A similaridade dos argumentos entre Banquete e Teeteto se d& decorrente do fato de
ndo ser possivel ao homem conhecer mais do que aquela categoria reconhecida como opinido

verdadeira. Mas a aporia do dialogo Teeteto seria justificada por isso ou pelo fato de que sem

" Franco Trabattoni é considerado um dos principais protagonistas da histéria do pensamento filoséfico
ocidental, bem como um dos mais importantes intérpretes de Platdo nos nossos dias. Professor titular do
departamento de Filosofia da Universita degli Studi di Milano.



160

as Formas ndo se pode entender essa nogdo? O conhecimento perfeito e infalivel que tem
como objeto as Formas é possivel apenas para a alma desencarnada, enquanto que para o
homem estd apenas disponivel o conhecimento indireto, discursivo, porque sua natureza é
falivel. A dialética mesmo sendo falivel, é o inico modo que o homem dispde para pensar 0
inteligivel. Trabattoni identifica trés formas de conhecimento descritas por Platdo: o sensivel
que € infalivel enquanto sensacdo, mas insuficiente; o pensamento discursivo dialético,
superior ao sensivel, que € proprio do homem encarnado, mas é falivel, pois depende da
opinido entendida como juizo da alma; e o pensamento intuitivo, este sim, infalivel, tendo
como objeto as Formas, mas apenas acessivel a alma desencarnada. Este ultimo é
independente da doxa, do logos e do juizo. E um discernimento mental semelhante a um ‘ver
da alma’.

Se tivermos que assumir uma posicdo sobre o que pode ser conhecimento na presente
obra, assumamos a de Trabattoni, a partir da qual se pode dizer que o homem enguanto
permanecer em comunhdo com o corpo tera acesso apenas a um caminho em dire¢do as
Formas e nesse caminho, tudo o que delas podera apreender sera falivel, pois se submete ao
discurso proposicional”™. No Teeteto, doxa e dialegestai estdo relacionados e isso pode ser
devido ao fato de ndo poder ser separado discurso de conhecimento e falibilidade. Como seria
possivel dizer, dentro da assumpcao desse ponto de vista, que haveria um olhar direto do
homem-+corpo para as Formas puramente inteligiveis? Seres humanos, devido a sua finitude,
ndo tem tempo suficiente para alcancar um conhecimento que seja infalivel . Podemos dizer
que Platdo, desde O Banquete, passando pelo Menon, Fédon, Fedro e chegando ao Teeteto,
fala do filésofo como sendo um intermediario entre a ignorancia e a sabedoria?

H& no pensamento de Platdo a descricdo do que € o conhecimento verdadeiro, a
apreensdao das Formas. E Trabattoni estd fornecendo uma distingdo entre o conhecimento
proposicional e o conhecimento por apreensdo da ldeia. O que ele defende é que todo
conhecimento possivel para 0 homem advem de proposic¢fes, por mais proximo que se mostre
da verdade. Pensar sobre a justica, por exemplo, requer um tipo de cogni¢do que ndo € essa de

“ver a justica através dos olhos da alma”, mas conclui-la por meio da especulagdo. Trabattoni

> para a condicdo humana, todo conhecimento possivel é proposicional, pois ligado a dialética, que é a
concatenagdo de sentencas falsas e verdadeiras, assim, ligado a opinido, se opondo a contemplagdo das
Formas de modo imediato. Isso também contrasta com o ‘ver da alma’ que ele utiliza em seu artigo Truth
Without Certainty (TRABATTONI, 2009).

e Passagem do Teeteto 201 a,b, c, d, em que uma possivel interpretagdo do exemplo do juri que precisa tomar
uma decisdo sobre um crime sem ter sido testemunha ocular e sem ter muito tempo para especular, retrata a
condicdo humana finita e sem possibilidade de ser testemunha direta do saber. -BURNYEAT,M. Socrates and
the Jury: Paradoxes in Plato’s Distinction between Knowledge and True Belief, in The Proceedings in Aristotelian
Society, Suppl. Vol. LIV, 1980, p. 172-191.



161

afirma que “ Seres humanos tem acesso a verdade através da alethés doxa fortalecido pelo
logos, mas ndo a certeza: para o segundo (a certeza) sé poderia ser fornecido por um infalivel
discernimento mental das Formas que ¢ inacessivel aos humanos em seu tempo de vida”"".

A anamnesis requer especulacdo proposicional. Toda a atividade psiquica é realizada
por meio do pensamento, que requer dialogo consigo mesmo. Para um tipo de ocorréncia
psiquica dessa ordem, seria necessario que ndo houvesse nenhum julgamento envolvido, ndo
poderia comegar com nenhum discurso nem tampouco terminar com um; haveria apenas um
discernimento que resultaria na viséo na justica na alma. Assim, ndo haveria nenhum contato
com quaisquer formas faliveis de conhecimento como a opinido. Afirmar que o modelo
perfeito de conhecimento assentado por Platdo em muitas das passagens de suas obras é
aquele do alcance das Formas pelos olhos da alma ndo implica que o homem seja capaz de
realizar isso. Seu modelo de conhecimento apenas esta ali para que seja compreendido o
objetivo final da caminhada do sabio, seja em vida, seja ap6s a morte. Considerando esse
modelo de aproximacdo do conhecimento, todos os demais modelos, incluindo todos os que
necessitam de discurso e de opinido verdadeira, ndo sdo reconhecidos como saber
(INFALIVEL). Para mostrarmos com fundamento adequado o que estamos afirmando haver
no pensamento de Platdo, analisaremos algumas passagens do Fédon e O Banquete em que
observaremos sentencas claras sobre essa posicdo, bem como sentencas que apontam o
contrario ou pelo menos que tal afirmacdo ndo € totalmente acertada. Para a defesa central da
posicdo aqui tomada, que se baseia no argumento de Trabattoni, é importante pontuar as
seguintes teses para 0 desenvolvimento dos argumentos ainda necessarios para nossa
pesquisa. Sdo elas: o conhecimento absoluto’® ndo é possivel para a condicdo humana, que é a
de comunhdo com o corpo, nem como aquisicdo por conhecimento proposicional, nem lhe é
possivel ocorrer o discernimento mental referente ao ‘ver da alma’; nessa condi¢do, os
humanos s6 podem se aproximar do conhecimento das Formas e o conhecimento implica
nessa aproximacdo feita da melhor maneira possivel através do discurso (logoi); e finalmente,
a falha do Teeteto em conseguir uma resposta adequada para a questdo do conhecimento é que

se pressupde que este seja infalivel, e se reconhece que 0 humano nédo é capaz de um saber

77Tradu<;5o propria: Human beings have access to the truth through alethés doxa strengthened by logos, but
not to certainty: for the latter could only be provided by infallible mental insight to the Forms that is
inaccessible to human beings in their lifetime. - TRABATTONI, Franco. Theaetetus 200d-201c: Truth Without
Certainty. Pp.272. In A. Havlicek, F. Karfik, S. Spinka (cur.), Plato's Theaetetus. Proceedings of the sixth
Symposium Platonicum Pragense, Prag 2009, p. 250-273.

78 Utilizo o termo ‘conhecimento absoluto’ devido a uma diferenca que desejo estabelecer entre conhecimento
das Formas e conhecimento proposicional — o que é alcangado pelo homem — sem precisar negar ao homem a
capacidade de alcangar algum conhecimento, pois assim seria se eu usasse o termo ‘opinido verdadeira’
guando me referisse a esse conhecimento de ordem humana.



162

com essas condigdes. Todo saber que o homem consegue é falivel. Sendo assim, todo saber
proposicional, o saber humano teria seu apice numa opinido verdadeira acompanhada de
explicacdo e, como dissemos acima, ela necessariamente passa pelas sensagdes e percorre as
categorias apresentadas no simile do bloco de cera. Primeiramente, analisaremos a obra O

Banquete.

3.2.1 O Banquete

O discurso de Diotima no Banquete se fundamenta numa no¢do de intermediarios,
especialmente no que se refere ao saber e ignorar, entre o belo e 0 ndo belo. Em discusséo esta
o tema do amor, com o intuito de discursarem sobre Eros, o deus responsavel. No discurso de

Sécrates onde Diotima, a sacerdotisa de Mantineia, aparece, Eros é um ente situado no meio:

SOCRATES: Que seria entdo Eros (0 Amor)? Um mortal? DIOTIMA:
Absolutamente. SOCRATES: Mas o qué, ao certo, 6 Diotima? DIOTIMA: Como
nos casos anteriores, algo entre mortal e imortal. (...) Um grande génio, 6 Sdcrates; e
com efeito, tudo o que é génio esta entre um deus e um mortal.  (PLATAO, O
Banquete, 202¢)

De acordo com o discurso referido, Eros é um daimonius, um intermediério entre
humanos e deuses- mortal e imortal, - pois ndo possui o belo e bom, mas esta a procura deles,
embora ndo seja um humano. Eros é aquele intermediario que busca todas as coisas, 0 saber, 0
bom, o belo, a justica, dentre outros, assim como descreve Diotima, ele é intermediario entre
0s mortais e os deuses, trazendo para 0os homens a arte divinatoria inteira. Ele estabelece
contato e conversa entre deuses e homens.

Mas antes disso, Diotima ja se referiu a outro intermediario mais importante para a
conclusdo futura de seu discurso: “E também se ndo for sabio ¢ ignorante? Ou ndo percebeste
que existe algo entre sabedoria e ignorancia? (...) O opinar certo (...) e que é sem ddvida
alguma coisa desse tipo a opinido certa, um intermediario entre entendimento e ignorancia.”
(PLATAO, O Banquete. 202 a) Eros e o filésofo estdo relacionados, pois ambos apresentam
aspectos de seres intermediarios: o Eros intermeia os deuses e os mortais e o filosofo
intermeia a ignorancia e o saber. E ainda, se o Eros busca pelo belo, que é a ideia central
discutida no discurso de Sécrates, uma das coisas mais belas é o saber e este, Eros também
busca, sendo ele considerado fildsofo. A filosofia ou o filésofo parecem aqui mais evidentes

em sua natureza do que o proprio Eros, pois se sabe antes que ele ocupa o lugar entre o



163

ignorante e o sabio, que procura e busca o saber, que ndo se satisfaz com a condicdo de
carente de conhecer.

Antes de prosseguirmos com a analise das passagens do discurso de Socrates, vejamos
0 que até aqui apareceu e € crucial para a presente discussdo. A opinido certa (verdadeira) é
um intermediario entre a ignorancia e o saber. Mas o que é considerado ignorancia e saber no

Banquete?

E essa vontade entdo e esse amor, achas que é comum a todos os homens, e que
todos querem ter sempre consigo o que € bom, ou dizes o que? (...) E por que entéo,
Sécrates, ndo sdo todos que dizemos que amam, se é que todos desejam a mesma
coisa e sempre, mas sim que uns amam e outros ndo? (PLATAO, O Banquete, 205
a-b)

Voltando essa passagem para a perspectiva do saber e da opinido, todos os humanos
ndo desejam o bom e o belo para si, logo, desejando também o saber? O que ocorre é que isso
ndo € verdadeiro, pois aqueles que sdo considerados ignorantes nessa obra ndo estdo cientes
de que ndo estdo de posse do saber. Acreditando que ja sabem, ndo percorrem o devido
caminho que leva a ele. Se o bom e o belo sdo virtudes, elas sdo adquiridas por meio da
ciéncia e pela busca pelo saber, pois aperfeigoa o espirito, dado que “quando vir o belo com
aquilo com o que este pode ser visto, ocorrer-lhe-a produzir ndo sombras de virtude, porque
ndo ¢ em sombra que estard tocando, mas reais virtudes, porque € no real que estara tocando”
(PLATAO, O Banquete, 212 a). Sendo assim, dado que nenhum humano procura o saber, eles
também ndo procuram pelo belo e pelo bom, pois estes ndo sdo apenas aparéncia e 0s
ignorantes permanecem nessa esfera. E quanto ao saber? O fildsofo é considerado
intermediario porque esta ciente de que lhe falta sabedoria, o que lhe difere do ignorante e 0
proporciona potencial para se aproximar do saber. Mas ele esta fadado a permanecer nessa
categoria até quando? O fil6sofo ascende em algum momento de sua busca? E essa ascensao o
torna o que?

De acordo com o que aqui foi dito, se o filosofo ascender a sua condigdo, ele devera
se tornar um ser imortal, pois ndo houve mencéo de qualquer outra categoria humana em que
se enquadraria aquele que obtivesse o saber. Se nos mantivermos fieis ao discurso de Diotima,
para ser sabio, sera também imortal, e isso implica o desencarne, a morte. O discurso inicia
uma apologia a geracao, afirmando ser por meio dela que o mortal participa da imortalidade,
nos fazendo tender a acreditar que, nas condi¢es de mortais, 0 que acontece é apenas uma
aproximacdo da imortalidade, sugerindo também apenas aproximacdo a tudo o que esses

possuem, incluindo o saber. O discurso da sacerdotisa aparenta ndo ser possivel para o mortal



164

adquirir algo de permanente pela sua propria natureza, condicdo de mutdvel, mas na
procriacdo, estabelece algum carater de eternidade. Assim também pode ser com relagcdo a
filosofia, pois nunca chegando ao saber de fato, estd sempre a gerar discursos que se

aproximem dele, que seriam, neste caso, as opinides verdadeiras. Portanto,

E desse modo que tudo o que é mortal se conserva, e ndo pelo fato de absolutamente
ser sempre 0 mesmo, como o que é divino, mas pelo fato de deixar o que parte e
envelhece um outro ser novo, tal qual ele mesmo era. E por esse meio, 6 Socrates,
que o mortal participa da imortalidade, no corpo como em tudo o mais. (PLATAO,
O Banquete, 208b)

De acordo com Diotima, a natureza do mortal é sempre buscar assemelhar-se ao
imortal, buscar a imortalidade. O mortal comum o faz por meio de gerac@es, pois colocam um
novo no lugar do que esta a padecer, seja nas partes do corpo, seja nas afeccdes, até mesmo
ocorre assim com a ciéncia. (208 a) Mas existe para além da geracdo fisica e cientifica, a
criagdo feita por aqueles que possuem a alma fecunda, e estes geram virtudes e aquilo que
convém ao pensamento. De maneira que, tendo alcancado a capacidade de contemplar o belo
em si, tera adquirido saber sobre isso, bem como sobre tudo o mais que a ele se relaciona,
como as virtudes. Mas, quando se chega a esse ponto no discurso de Diotima, vemos algumas
passagens que nao deixam claro se realmente 0 homem que fizer o percurso em direcdo a
contemplacdo do belo em si realmente consegue contempla-lo ou ndo. Vejamos um resumo

com as palavras de Diotima, desse percurso e de seu resultado.

Eis, com efeito, em que consiste o proceder corretamente nos caminhos do amor ou
por outro se deixar conduzir: em comecar do que aqui é belo e, em vista daquele
belo, subir sempre, como que servindo-se de degraus, de um sé para dois e de dois
para todos os belos corpos, e dos belos corpos para os belos oficios, e dos oficios
para as belas ciéncias até que das ciéncias acabe naquela ciéncia, que nada mais é
sendo daquele proprio belo, e conheca enfim o que em si é belo (PLATAO, O
Banquete, 211b).

Um pouco antes, descreve 0 que € esse Belo em si:

(...) aquilo mesmo , & Socrates, a que tendiam todas as penas anteriores,
primeiramente sempre sendo, sem nascer nem perecer, sem crescer nem decrescer, e
depois ndo é de um jeito belo e de outro feio, ora sim, ora ndo, nem quanto a isso
belo e quanto aquilo feio, (...) nem por outro lado aparecer-lhe-4 um belo como rosto
ou maos,(...) nem como discurso ou alguma ciéncia, nem como a existir em algo
mais, como em algum animal da terra, por exemplo(...) (PLATAO, O Banquete,
210e, 211a)



165

Aparece assim dentre outras caracteristicas que define a Ideia ou Forma no
pensamento do ateniense. O belo em si, tal como aparece na descricéo, é o objetivo daquele
que gera pela alma e que se dedica a percorrer esse caminho que comeca a observar o belo
num s6 corpo até aperceber-se de que este estd ndo somente em todos os corpos belos, mas
também em tudo o que é belo, como discursos, leis e tudo o mais. Nossa questdo a ser
analisada aqui no Banquete consiste em verificar se esse conhecimento do Belo em si é de
fato alcancado pelo filosofo, aquele ser intermediario entre os ignorantes e o imortal, pois o
imortal detém o saber. Trabattoni aponta para essa obra como sendo uma discussdo
importante, pois sendo o filésofo aquele que mais se aproxima da verdade, em que medida
ocorre essa aproximacdo e entendimento da Ideia do Belo? O homem é mesmo capaz de
‘contemplar’ ou realmente se limita, devido a sua natureza mortal, a compor discursos sobre
isso? Essa composicdo de discurso como sendo a mais proxima assimilacéo da Ideia de Belo
poderia estar classificada com opinido correta ou é saber? Ou é o saber dos homens, pois
opinido correta? O homem realmente avanca da opinido correta ao saber?

Ao concluir a descricdo do trajeto em direcdo a contemplacdo do Belo, Diotima nos
fala de maneira ambigua que, em nosso ver, ndo deixa claro se de fato o homem alcanca o
saber ou realmente ndo chega a essa condicdo impia de contemplacéo. Vejamos:
211b: Quando entdo alguém (...) comeca a contemplar aquele belo, quase que estaria a
atingir o ponto final.
211d: Nesse ponto da vida, meu caro Socrates, se € que em outro mais, poderia 0 homem
viver a contemplar o proprio belo. (linguagem hipotética) Se algum dia o vires(...)
211e: Que pensamos entdo que aconteceria, disse ela, se a alguém ocorresse contemplar o
préprio belo, nitido, puro, simples (...) mas o préprio divino pudesse contemplar?

212 a: Ou n&o consideras que somente entdo, quando vir o belo com aquilo com que este pode
ser visto — ver Fédon,65b-e, pois 14 é com a alma que se ‘vé’.

A linguagem usada é de carater hipotético, inconclusivo tanto para o fato de que o
homem pode chegar ao saber, contemplando o Belo, como para o contrario, que o deixaria
apenas proximo a essa contemplacdo. No Fedon, obra que analisaremos a seguir, teriamos a
conclusédo para essa questdo, mas no Banquete, apenas temos como certo que o Filésofo € o
intermediario, pois busca o saber. Se ele alcanca, isso ndo é certo. E também certo é que a
opinido correta ocupa, juntamente com o fildsofo, posicao intermediaria entre saber e ignorar.
Se 0 homem ocupa essa condi¢do porque ndo € imortal, se ele se prontificou a gerar discursos
sobre o belo para dele se aproximar em sua plenitude, isso fez justamente para tentar imitar a

imortalidade. Vimos nas palavras de Diotima, que é dessa forma que o mortal participa da



166

imortalidade. Isso é um argumento que se classifica favoravel para nosso ponto de vista, de
que o mortal permanece no ambito da opinido correta. Quando se chega ao final dessa
trajetdria, 0 que temos da sacerdotisa sdo sentencas imprecisas quanto ao fato de se ele (o
filésofo) realmente chega ao saber ou ndo. Porém, no Fédon, essa conclusdo é mais clara e

podemos tentar responder a isso por através dele. Vejamos como isso ocorre.

3.2.2 Fédon

No Fédon, ha uma critica ao corpo que resulta no entendimento de que, se a ele for
dada demasiada atencdo ou cedida importancia em demasia, 0 homem se subjuga a ele e ndo
consegue perceber as realidades que estdo além dos sensiveis. O corpo e 0s sentidos ndo sao
suficientes para adquirir saber, mas quando a alma comeca a aprender, recordando, o faz de
maneira semelhante ao que mostramos no Teeteto: comparando os sensiveis e os colocando
em relacéo.

“Quando se trata de adquirir verdadeiramente a sabedoria, ¢ ou ndo o corpo um
entrave se na investigacio lhe pedimos auxilio?” (PLATAO, Fédon, 65b). Ora, 0 que se torna
claro é que o corpo ndo € util quando se investiga, e como no Teeteto, quem investiga é a
alma. Podemos interpretar isso como sendo esta a razdo pela qual em comunhdo com o corpo,
ndo é possivel que o homem se torne sabio, pois somente a alma em sua pureza o faz e
encarnada, ndo ¢ capaz? “Quando ¢, pois, que a alma atinge a verdade? Temos dum lado que,
quando ela deseja investigar com a ajuda do corpo qualquer questdo que seja, o corpo, é claro,
a engana radicalmente.” (PLATAO, Fédon, 65b). Isso ndo é novidade para o contexto do
Teeteto, na medida em que na Doutrina Secreta, fica claro como € o funcionamento dos
sensiveis e como é impossivel nomear algo ou sequer dizer que algo é.

Em seguida, vemos uma afirmacdo interessante feita por Socrates: “Néao ¢, por
conseguinte, no ato de raciocinar, e ndo de outro modo, que a alma apreende, em parte, a
realidade de um ser?” O que ele estaria querendo dizer com este ‘em parte’? Seria apenas que
a atividade da alma que se requer para que se apreenda a realidade do ser ndo é apenas a de
raciocinar por si s0? Ou seria porque a alma mesmo raciocinando afastada do corpo, sO
consegue apreender a verdade em parte? A alma raciocina melhor sem o empeco advindo do
corpo, mas talvez ndo faca em uma totalidade suficiente para alcancar a sabedoria, pois
mesmo tentando se isolar do corpo, s6 o faz na medida do possivel, e esse possivel nunca
podera ser total isolamento entre ambos. Entéo, Sdcrates afirma, ja falando das realidades em

si, as Formas:



167

Ou quem sabe se, pelo contrario, aquele dentre nés que se tiver o mais
cuidadosamente e no mais alto ponto preparado para pensar em si mesma cada uma
dessas entidades, que considera e toma por objeto — quem sabe se ndo é esse quem
mais deve aproximar-se do conhecimento de cada uma delas? (PLATAO, Fédon,
65€)

Até essa passagem, o argumento da aquisicdo do conhecimento das Formas esta
delineado sob uma aproximacdo, mesmo quando a alma se isola no mais alto ponto distante
do corpo para investigar por si mesma.

O Fédon ¢, de fato, uma obra importante para tentarmos chegar a uma concluséo sobre
a possibilidade do conhecimento ao homem. Em passagens que antecedem essas expostas
acima, Socrates ja faz algumas afirmacdes que podem servir de indicacGes para o fato de que
0 homem encarnado ndo adquire saber, pois o filésofo, aquele que faz o percurso da dialética,
esta se preparando para a morte, pois nela é que estara de posse da verdade (64a). E ap0s essa
sentenca, 0 argumento do corpo como entrave e a posicdo da alma isolada dele para melhor
raciocinar surge, fazendo com que nds pensemos que € essa a razao pela qual o filésofo deve
desejar e se preparar para a morte: para estar finalmente separado do corpo e assim libertar o
pensamento para pensar a ldeia em sua totalidade. E em 66b, “(...) durante todo o tempo em
gue tivermos o corpo, e nossa alma estiver misturada com essa coisa méa, jamais possuiremos
completamente o objeto de nossos desejos. Ora, esse objeto ¢, como diziamos, a verdade.”
Poderiamos simplesmente encerrar aqui com o Fédon, mas como se trata de Platdo, a analise
de toda a obra (das partes que tratam da questédo atual) precisa ser feita para que verifiguemos
se existem tendéncias que aparentemente coloquem algo do que foi dito em ddvida, como é de
costume na dialética de Socrates.

Ainda temos, no mesmo argumento e linha de pensamento, as seguintes passagens

ditas por Sécrates:

(...) se alguma vez quisermos conhecer puramente 0s seres em Si, Ser-nos-a
necessario separa-nos dele (o0 corpo) e encarar por meio da alma em si mesma 0s
entes em si mesmos. (...) Sim, quando estivermos mortos, tal como indica o
argumento, e ndo durante nossa vida! Se, com efeito, € impossivel, enquanto perdura
a unido com o corpo, obter qualquer conhecimento, puro, entdo de duas uma: ou
jamais nos sera possivel conseguir de nenhum modo a sabedoria, ou a
conseguiremos apenas quando estivermos mortos, porque neste momento a alma,
separada do corpo, existird em si mesma e por si mesma — e nunca antes. (PLATAO,
Fédon, 66e)

E ainda em 68b: “Eis o que deve pensar, meus companheiros, um filosofo, se

realmente € fildsofo; pois nele ha de existir a forte convic¢do de que em parte alguma, a néo



168

ser num outro mundo, poderd encontrar a pura sabedoria.” O argumento da purificacdo é
outro indicador de que Socrates realmente defende que a sabedoria s6 é possivel depois da
morte, pois 0 corpo é responsavel por essa incapacidade nos homens. A filosofia é uma
ferramenta de purificacdo, que vai preparar a alma para que, depois da morte, na ocasido da
separagdo do corpo, esta va ao encontro dos deuses, sabios e das proprias Ideias. Juntamente
com o que é dito no Banquete, podemos dizer que essa condicdo elevada da alma apartada do
corpo quando ainda estd encarnada produz apenas opinido certa, mas ndo o saber. Que a vida
de um filésofo consiste em aproximar-se do saber por meio da elaboracdo de opinies
corretas. A alma estaria sempre num processo de elaboragdo de opinides corretas que ela faria
por meio de suas capacidades avaliativas, tanto como afirma o Teeteto como o Fédon, sendo o
primeiro falando dessa atividade como tendo dois resultados, e um deles é o reconhecimento
do ser por meio da relagdo entre os sensiveis e 0 segundo seria por meio da anamnesis que
também se inicia quando dois sensiveis entram em relacdo e mostram uma forma que se
assemelha a algo de natureza superior e a alma se pde a pensar para alcancar melhor
entendimento sobre isto (PLATAO, Fédon, 74b). Até entdo, nenhuma das duas obras pareceu
apontar para o alcance do saber pelo homem. Mesmo quando Sécrates diz no Fédon que
obtemos o conhecimento que temos do Igual em si por compararmos 0S sensiveis, esse
conhecimento ndo pode ser saber, pois veio da investigacdo através dos sentidos
acompanhada de raciocinio. Como isso poderia ser conhecimento, sendo saber sobre os
sensiveis? Certamente ndo é sobre O Saber de que Sécrates fala nessa passagem. Podemos
dizer que o homem ndo esta apto a adquirir verdadeiro saber quando vivo, e nas
circunstancias em que se encontra na Terra, produz outro tipo de saber (o que lhe faz fil6sofo,
mediano e ndo sabio) e este necessita do corpo bem utilizado. Usar os sentidos para recordar
ndo significa que eles sdo usados no processo de aquisi¢do do real, mas que esse processo,
dado que se necessita utilizar os sentidos, ndo chega ao real, de fato. Todo o argumento do
Fédon quando se trata da investigacdo da alma sobre os sensiveis estd sendo baseado da
anamnesis e isso pressup@e que antes de usar 0s sentidos, a alma por si sé viu as realidades do
Igual, do Belo,- 75¢c-d - etc. Sendo dessa maneira que se apresentara todo o argumento, 0s
sentidos sdo ferramentas que trabalham na reflexéo que leva a alma a reconhecer aquilo que ja
estava nela, mas que permanece como recordagdo e nunca como a propria contemplacao.
Portanto, a teoria da anamnesis comporta a possibilidade de se afirmar que o humano
ndo pode ter conhecimento absoluto em suas condi¢cBes de comunhdo corporea; isso se da
certamente por conta de a recordagdo comecar pelos sentidos, seu resultado seria uma

aproximacao ao ser, pois mesmo elevada a alma do corpo, encarnada ndo chega o suficiente



169

para alcancar de todo o saber; O Banquete com sua especulagdo sobre a posicao intermediaria
que ocupa o filésofo e sua producdo de opinido correta enquanto aproximacdo do saber, nos
mostra que, por ser mortal, finito, corruptivel, 0 homem ndo consegue contemplar a verdade.
O seu corpo, logo, os sentidos como ferramentas insepardveis da investigacdo que o mortal
pode fazer apenas Ihes permite a producdo da opinido correta. O Fédon ndo somente nos
mostra que a anamnesis comeca inevitavelmente com o uso dos sentidos, fazendo valer o que
observamos no Banquete sobre a producdo de opinido correta préxima ao conhecimento,
como também nos fala da teoria das Formas, e a partir dessa suposta teoria, tal como aparece
no dialogo, o saber (pleno, das Formas) € infalivel, “sempre sendo, sem nascer nem perecer,
sem crescer nem decrescer (PLATAO, O Banquete, 211a); ora, todo saber que o homem
consegue apareceu como sendo falivel até agora, por ser sempre proposicional, dado que é
uma opinido. Sendo assim, todo saber proposicional, o saber humano teria seu &pice numa
opinido verdadeira acompanhada de explicagdo, e esse ‘saber’ ndo pode ser considerado
infalivel, nem sendo sempre do mesmo modo. Uma opinido correta, ainda que correta, € uma
opinido. No Teeteto, “(...) quando alguém chega a opinido verdadeira sobre alguma coisa, sem
explicagdo, a sua alma encontra-se na verdade a respeito disso, mas ndo a conhece.”
(PLATAO, Teeteto, 202c) Opinido verdadeira ndo é saber, mesmo que o homem que a
proferir esteja na verdade. Ndo podemos considerar saber a opinido verdadeira com
explicacdo porque Sécrates ndo concluiu algo positivo nesse sentido sobre o que seria dar
uma explicacdo de algo de maneira que tornasse a opinido, um saber. Certamente porque nada
tornara nunca uma opinido num saber.

Diremos agora que a falha do Teeteto em conseguir uma resposta adequada para a
questdo do conhecimento é que se pressupfe que este seja infalivel, e se reconhece que o
humano néo é capaz de um saber com essas condi¢cBes. Se Teeteto tem mesmo um carater
aporético (e este parece ser 0 caso) ndo necessariamente isto ocorre devido ao fato de Platdo
negar o conhecimento mesmo, mas simplesmente porque ele nega sim 0 acesso humano ao
conhecimento absoluto, infalivel, a sophia.

Se o conhecimento € infalivel (como dizemos que ha essa hipotese no Teeteto), o
homem néo alcanca infalibilidade do saber. O Teeteto inicia-se com questdes relativas ao
saber, pois procuram dar a isso uma definicdo. A mais trabalhosa € a de que conhecimento é
percepcdo, pois incluem ai a tese do homem medida de Protdgoras. Com isso, tentando
identificar se essa resposta é verdadeira ou falsa, entram com a Doutrina Secreta, a partir da
qual se apresenta a maneira como a sensibilidade trabalha. Apo6s delongas, chega-se a

concluséo de que devido a mobilidade irremediavel da sensibilidade, nem linguagem se torna



170

possivel, tal como a elaboramos, muito menos estabelecer o ser. Ora, é necessario que haja
ser, pois o conhecimento tem de ser infalivel, sobre coisas estaveis. Eis que surge o
argumento da alma e a forma como ela trabalha e somente entdo opinido e discurso tornam a
ser possivel. Apds exemplos e alegorias para tentar descobrir como se d& uma opinido falsa e
como poderia ser uma opinido verdadeira com logos e se ela poderia ser conhecimento, a obra
parece terminar sem uma resposta para a questdo central. Se recorrermos a outras obras de
Platdo com semelhanca no tema, tais como O Sofista, Fédon, Banquete e 0s que possuem uma
linha de raciocinio semelhante, podemos dizer que neles ndo ha com clareza nenhum exemplo
onde o homem adquire o saber. Parece que tudo é uma trajetoria para ele, e ndo sua aquisicao.
E como vimos, somos capazes de verificar nas palavras mesmas do ateniense que varias vezes
ele diz que o conhecimento ndo poder ser posse do homem mortal, mas sua missao é trabalhar
para que, no momento que lhe couber, sua alma esteja preparada. Se nos mantivermos apenas
no Teeteto, isso é verificado de uma forma diferente. N&o é dito que ndo se obtém o saber
nem que este é impossivel ao homem, ou o que ele é, tal como Platdo faz no Fédon e no
Banquete, mas o que ele deve ser e 0 que ele ndo é. Nao havendo a mencdo explicita das
Formas nessa obra, ndo tendo se chegado a uma resposta para o que é o saber, bem como a
aparicdo de um possivel funcionamento cognitivo que esteja sempre envolvendo a
sensibilidade, ndo fica dificil dizer que 0 homem aparece como que a prépria aporia no que
concerne a conhecer e saber que conhece. Nenhuma das coisas que Socrates examina no
Teeteto é saber, certamente porque saber deve ser qualquer coisa diferente dessas que foram
examinadas, e 0 mais proximo dessa diferenca é a infalibilidade e exatiddo que ele mesmo
propGe como caracteristica do saber em outras obras. Essas caracteristicas faltam em todos os
exemplos de saber propostos na obra. Dizendo o que o saber ndo é sem recorrer diretamente a
respostas que incluam infalibilidade, saber ndo € nenhuma das coisas que homem tem poder
de alcangar, tais como percepcdo, opinido falsa, opinido verdadeira, opinido verdadeira
acompanhada de explicacdo. Poderiamos dizer que a conclusdo é que o homem nada sabe.
Mas isso ndo implica dizer que ndo haja um saber. O saber € algo que nao esta de acordo com
as caracteristicas das possibilidades avaliadas no Teeteto e 0 homem n&o mostrou sinais de
sébio. Sera o saber inatingivel pelo homem? Essa concluséo ndo é impossivel também para o
Teeteto, assim como nao € para Fédon e O Banquete.

Dissemos também que todo conhecimento alcancado pelo homem é proposicional. Por
gue a proposicionalidade traz o carater de falibilidade ao conhecimento? Néo seria devido ao
fato de que o conhecimento das Formas, que € o saber (infalivel) é uma contemplacéo direta

da alma em direcéo a elas? Esse tipo de discernimento mental que ocorre entre a psyché e as



171

Formas néo se parece com a dialética, que é ferramenta de aquisicdo de respostas que a alma
faz consigo mesma quando quer definir o ‘sim’ ou ‘ndo’ sobre algo, definir a falsidade ou a
veracidade sobre uma determinada questdo. Em Fédon, 66d,e, “se quisermos conhecer
puramente 0s seres em Si, ser-nos-4 necessario separar-nos dele (o corpo) e encarar por
intermédio da alma em si mesma os entes em si mesmo.” No grego, temos o vocdbulo
Beatéov traduzido por Trabattoni como ‘ver’, ‘ser visto’, que indica um olhar da alma, como

no texto Truth without certainty (TRABATTONI, 1995, p.10), ele usa o termo ‘olhos da
alma’ se referindo a essa passagem. Dai se imagina que essa contempla¢do das Formas pela
alma é um discernimento de ordem ndo dialética, ndo proposicional. Dada a definicdo de
opinar como sendo um didlogo que a alma faz consigo mesma e verbaliza, dado que a
dialética ndo é possivel sem que haja uma concatenacdo de sentencas verdadeiras e falsas e
que somente por meio dela é que se chega ao mais proximo da verdade, essas sdo as
ferramentas disponiveis para a cogni¢do humana, logo, ndo sdo as que a alma faz uso quando
em si mesma contempla (por meio de um ver derivado de si mesma) as Formas, o saber
infalivel.

Em nivel de conhecimento humano, como vimos, apenas sem 0 COrpo € que o
conhecimento verdadeiro das Formas é possivel. Para a condi¢do humana, todo conhecimento
possivel é proposicional e assim, ligado a opinido. O homem nédo pode direcionar “o olhar da
alma” para as Formas enquanto permanecer junto ao corpo. As Formas ndo podem ser vistas
nessa condi¢do. O saber somente € possivel para uma alma sem corpo. O que faz com que 0s
intérpretes considerem isso um absurdo é o fato de que nessa concepcdo de Trabattoni, €
possivel opinido sobre as Formas e conhecimento sobre 0s sensiveis.

Assim, somente vislumbrando o conhecimento proposicional e falivel do homem é que
asseguramos o sistema de interacdo proposto na pesquisa, pois sensacao pode interagir com a
alma e a alma pode chegar a conclus@es (opinides verdadeiras ou falsas) sobre os objetos dela.
Para o conhecimento humano numa visdo unitaria de mundo, o sistema de aquisicdo de
conhecimento deve corresponder a essa interacdo simultdnea e necessaria entre sensagdes e
seus dados, alma e opiniéo.

O Tipo de conhecimento apresentado no decorrer dessa obra ndo possui nada de
muito abstrato e inclui a sensacéo e a opinido nesse caminho para o saber. Mas para isso, sera
necessario apoiar a ideia de que Platdo abandonou as Formas? N&o necessariamente. Platdo
fala de dois tipos de saber. Temos no decorrer de suas obras, passagens que indicam um

conhecimento intuitivo que entre em contato direto com as Formas, sem especulacéo, e temos



172

0 conhecimento proposicional pertinente a condicdo humana ligada ao corpo. Ndo é o
primeiro que o Fildsofo vai conseguir, mas 0 segundo que concerne a um tipo privilegiado
entre a simples opinido e o saber absoluto, mas ndo exclui sensacdo e opinido. Assim sendo,
essa forma de conhecimento que os Fildsofos alcangcam é possibilitada pelo préprio Platdo e
no Teeteto hd um esclarecimento da forma como a sensacdo e a opinido, indispensaveis ao
saber humano, sdo sempre suscetiveis a falhas. O conhecimento supremo das Formas é
infalivel. Mas o humano, na sua condicao corporea, ndo esta apto a adquirir qualquer coisa
que ndo esteja submetido a possibilidade de falhar.

O Teeteto trabalha de maneira mais elaborada o fato de que o mortal ndo é capaz de
alcancar o saber, pois este ocorre com a interacdo entre alma(pensamento) e corpo (opiniao) e
saber humano é sobre um raciocinio que a alma faz sobre os sensiveis. Essa conclusdo esta de
acordo com outros dialogos aqui mencionados.

Nossa pesquisa esta concluida. O que faremos a partir de agora, é pontuar alguns
possiveis questionamentos sobre o que foi dito acerca do conhecimento, aisthesis e psyché
para partirmos para a conclusdo, a partir da qual reuniremos tudo o que foi dito e definiremos

0 resultado de nossa investigagao.

3.2.3 Alguns questionamentos relevantes

As atividades da alma que estou propondo no exercicio  que comeca na aisthesis e
percorre doxa até psyqué parecem ter questdes a serem respondidas.

Uma questdo é proveniente de especulacbes de Gail Fine sobre o término da dualidade
de mundos que esse nosso ponto de vista termina por resultar, na medida em que se propde
conhecimento a partir da observacdo de um e mesmo objeto, que € o mundo que se obtém por
meio da sensibilidade e que se desenrola na atividade da alma. Por mais que haja mais de uma
atividade para identificar diferentes niveis de opinido que podem vir a se tornar conhecimento
na alma, como ja foi dito, ¢ pela observacdo de uma s6 ‘realidade’ que se chega a quaisquer
dessas conclusfes acima mencionadas. E isso atinge a ‘dualidade de mundos’ que se diz ser
tradicional na interpretacdo de uma onto-epistemologia de Platdo. Dessa maneira, esta se
permitindo que crenca e conhecimento sejam elaborados pela observacdo de um e mesmo
objeto. Parece que isso permite a interpretacdo de que conhecimento sobre os sensiveis é
possivel. Para Trabattoni ndo hd como determinar uma Unica epistemologia em Platdo, assim
como uma Unica ontologia. Uma coisa é certa para se dizer sobre um conhecimento de que

Platdo fala bastante, a saber, que as Formas € o conhecimento supremo que uma alma humana



173

pode alcangar, mas desconectado, afastado de seu corpo, deve-se salientar. E sendo assim, ndo
h& de nenhuma forma dois mundos, pois 0 humano s6 estda em condi¢Ges de conhecer um
deles. Olhar para 0 mundo que seria o0 das Formas néo Ihe é possivel.

Porém, ainda resta uma davida clara quanto a posicdo tomada neste trabalho sobre a
possibilidade de conhecimento para o ser mortal. Opinar como sinénimo de pensar é uma
consequéncia inevitavel da teoria que estamos propondo? Pois se o conhecimento possivel ao
homem se limita a uma opinido verdadeira, qual seria a razdo de isso ndo ser 0 mesmo que
pensar? Qual ¢é a diferenca entre ambos? Uma opinido pode ser emitida sem um pensamento,
na medida em que pensamento € um raciocinio, uma investigacdo elaborada sobre algo.
Opinar pode ser de forma leviana e destituida de raciocinio. Quando falamos em pensamento,
falamos necessariamente, quando de acordo com o termo dianoia tal como entendido por
Platdo, em raciocinio (dedutivo e demonstrativo). Doxa, todavia, ndo comporta
necessariamente essa no¢ao, dado que ‘uma pedra é branca’ ¢ uma opinido e ndo se fez
necessaria nenhuma especulacao dedutiva para tal. Por isso se faz necessario que haja sempre
acompanhada da palavra ‘com explicagdo’ quando falamos que o mais alto estagio que se
chega o humano ao pensar sobre as Formas é uma opinido verdadeira (acompanhada de
explicagdo). Ndo h4 em Platéo a identidade entre doxa e dianoia, isso é claro. A opinido néo
deixa de ser uma caracteristica de alguém que ndo € sabio. Na Republica, no Menon, assim
como em outras obras, a opinido esta na posse daqueles que se dizem sabios, mas estdo a
persuadir ou opinar sem pensar. No Teeteto opinar aparece de formas diversas, como no
comeco na obra, nas delineagbes da DS aparece como forma priméria de emitir uma
proposicdo, e na segunda parte da obra aparece j& como um julgamento e até mesmo um
didlogo que a alma faz consigo mesma e verbaliza. Mesmo que o ser humano ndo alcance
saber infalivel por possuir corpo, a opinido verdadeira que ele alcanca como sendo a mais
proxima do saber é um pensamento correto sobre as Formas, com explicacdo, deducdo e
demonstracdo validas, validadas pela dialética. A dianoia prevalece, neste caso (e claro, em
todos os demais casos sempre), sobre a doxa. Vale lembrar que fizemos uma diferenca entre
as atividades que a alma exerce quando trabalha consigo mesma e com o0s sentidos e
sensiveis. E nessa diferenca, podemos perceber que ha tambem uma diferenca no resultado,
estando a investigacdo feita com os sentidos numa posicdo de atividade priméria e
simplificada e a atividade que ela faz por uma poténcia de si prdpria, mais complexa e
elaborada. E possivel entrever que, se falamos de opinido como sendo a emiss&o verbal desses

resultados, o complexo estaria acompanhado de dianoia enquanto o simples seria apenas uma



174

doxa frivola, sem maiores especulacdes, pois necessitaria de uma mera observacdo sensivel,

feita por um dos sentidos para que a alma imediatamente concluisse e emitisse um parecer.



175

CONCLUSAO

Nossa pesquisa se propds a mostrar duas ideias que se completam, sdo dependentes de
certa forma. A primeira, a de que Platdo elaborou uma tese sensista e ndo a refutou,
mantendo-a em todo o didlogo e a segunda, de que o0 processo a que se deve passar até se
chegar a verdade ou ao mais préximo dela, comeca exatamente nessa tese sensista, passando
pela percepcao, elaborando opinides sobre os dados da sensibilidade e alcangcando um estégio
proximo da verdade. Vamos falar de cada tese em separado e no final, faremos a unido de
ambas.

Dissemos na introducdo dessa pesquisa que, por mais que haja detalhes de teses de
filésofos citados ou ndo na obra, tais como Protagoras e Heraclito, o que foi dito por esses
pensadores sobre 0 conhecimento ndo nos chegou de maneira tdo especifica e complexa, tal
como se apresenta a tese sensista no exemplo desenvolvido por Socrates no Teeteto. Visamos
mostrar esses aspectos ditos complexos que parecem pertencer a Platdo e também mostrar
como, de fato, pode-se interpretar aquilo que chegou até nds, proveniente dos pré-socraticos
em questdo. Para isso, examinamos primeiramente a prépria fala de Socrates do Teeteto,
desde 151e até 162 a, para mostrar que tanto na maneira como ele descreve a Doutrina Secreta
guanto naquilo que podemos entender dela para além do que foi dito contém aspectos nao
muito comuns para 0 pensamento daquela época. Uma das primeiras coisas que ressaltamos
no esclarecimento da tese sensista no capitulo | é a de que a sensacdo, tal como descrita por
Platdo no Teeteto, apresenta caracteristicas bem singulares que ndo aparecem em outros
autores que o antecederam, ou se eles pensavam dessa maneira, nao era esclarecido. O termo

aisthesis era entendido de maneira que

Todos os casos de dar-se conta de algo sdo compreendidos e construidos segundo o
paradigma da visdo, exatamente porque ninguém vé diferenca radical entre 0 modo
como a mente capta e compreende algo e 0 modo como os olhos veem algo. Supde-
se que ambos envolvem algum contato com o objeto, em virtude do qual, através de
um mecanismo desconhecido para nés, nos tornamos cientes dele. (FREDE, 1987, p.
4)

Mas com o esclarecimento de Platdo na Doutrina Secreta e demais passagens
posteriores a essa mostra, acima de qualquer coisa, a pontualidade, irrepetibilidade e
absolutidade da sensacdo, de maneira que ela se torna um recorte espaco-temporal. Além
disso, Platdo separa sensacdo de cogni¢do ou emissdo de opinido ou dar-se conta tornar-se

ciente, trazendo a alma para ser a responsavel por isso em conjunto com ela.



176

O caréater de recorte espaco-temporal a que nos referimos se da devido ao fato de ser
irrepetivel e individual. Se um individuo tem a sensacdo, que € fisica, logo requer espaco, em
um determinado momento, portanto tempo, embora em seguida emita outra opinido sobre o
‘mesmo’ sensivel, esse sensivel ndo serd mais o mesmo, nem também o individuo que o
percebeu serd, pois tudo esta mudando sempre, de todas as maneiras. E possivel que a
sensacdo, ou a conclusdo sobre ela, seja a mesma da do minuto anterior, ou que seja outra.
Independente disso, ambos mudaram e a formacdo entre eles, que surgiu no meio entre o raio
que vem de cada parte, ndo é nunca a mesma. Com relacdo a ndo ser a mesma, podemos
pensar que Heréclito ja havia sugerido isso em seus fragmentos. Mas sugerir ndo € o mesmo
que apresentar detalhadamente como o fez Socrates (Platdo) em 156a em diante. Além do
que, o que se forma e se esvai, 0 faz no meio entre o individuo e a coisa: a qualidade néo esta
em nada.

A maneira como se forma o par sensacdo-qualidade também parece uma grande
novidade para os gregos. Envolve movimento, este lento e rapido, e aparece ndo na coisa ou
no individuo, mas entre eles, de uma maneira abstrata. Platdo se refere ao movimento de
maneiras diferentes no decorrer do didlogo: um movimento que age, outro que padece (156a);
um movimento lento e um réapido (156¢); um movimento de alteracdo (alloidsis) e outro de
deslocacdo (phora) (181d). Todo o movimento implica, ou melhor, a totalidade dele, em
182a, em mover-se sempre das duas maneiras: deslocacdo e alteragdo. Em 156a 0 movimento
aparece como sendo a poténcia de agir e de padecer. Seria esse entendimento comum para
seus contemporaneos? Mesmo que tenha sido de alguma maneira, 0 que mais se torna peculiar
nessa compreensao é o fato de que esse movimento, poténcia de agir e padecer, é gerador do
par sensacdo-qualidade, que se forma no meio, entre as coisas sensiveis ‘individuo’ e ‘coisa
vista’ — sentidos, no geral. H& ainda uma distingdo mencionada por Socrates, entre 0
movimento que é lento e aquele que é rapido e cada um tem sua funcéo na geracao desse par.
O argumento de Socrates é breve, mas nos possibilitou uma apresentacdo detalhada da
descricdo dessas fungdes do movimento que também aponta para mais uma especificidade de
sua teoria em relacdo com as dos pensadores envolvidos com tais questdes e mencionados na
obra. O carater complexo que foi visado identifica a impossibilidade de ter sido uma teoria
criada por pensadores pré-socraticos, a partir da qual ndo se tinha entendimentos tdo
abrangentes e de tal maneira desenvolvidos em sua época e linguagem. Comentadores como
Nakhnikian e Buckels entendem os movimentos lentos com detalhes estendidos para além do

dialogo platonico, a fim de tornar essa compreensdo mais elaborada.



177

Os movimentos lentos sdo tidos como centros de atividades, cujo poder escondido é a
poténcia de agir ou fazer com que as coisas se tornem reais € ajam umas sobre as outras. Sao
como que componentes primarios das coisas sensiveis ainda ndo percebidas. E uma poténcia
reveladora do intimo da natureza das coisas. Mesmo nédo falando mais nitidamente sobre o
movimento lento, passagens posteriores a sua mencdo indicam as caracteristicas que
investigamos atraves de Buckels, Nakhnikian e Cornford, tais como 157b e 159d. Quase
sempre que se fala da geracéo do par, 0 movimento lento esta intrinseco nessa fala, pois sendo
um momento que antecede a geracao propriamente, sendo a poténcia que, de cada lado, ha de
agir ou padecer, ndo héa geragdo sem os movimentos lentos. Sua caracteristica de componente
primario na formacdo do par sensacdo-qualidade pode ser, sem problemas, deduzida das
passagens do Teeteto.

Com os movimentos rapidos temos ainda mais complexidade e ainda mais detalhes e
clareza nas palavras de Platdo quanto a sua natureza. Gerado a partir do encontro de dois
movimentos lentos, o0 movimento se torna rapido e o resultado ¢ um “fluxo” continuo que sai
de um lado, do agente e do outro do paciente onde, no meio, vai gerar a sensacao, qualidade e,
nas extremidades havera um sentido que sente (um olho que V&) e uma coisa qualificada (uma
pedra branca). Acontece que quando os dois fluxos deslocam-se um da vista e outro da coisa,
entram em choque e formam, de um lado, a visdo no olho e do outro a brancura na pedra. A
riqueza de detalhes com as quais Nakhnikian trabalha essa geracdo por meio do movimento
rapido acentua sua complexidade. Ele admite pelo menos 6 etapas nesse processo, a partir da
qual ainda € possivel entrever mais duas como foi apresentado na investigacéo, totalizando 8.
O raio que sai de cada lado, o percurso, o encontro e a volta, todos duplicados por
necessitarem um do outro para a ocorréncia. Sécrates dd uma importante atencdo a esse
processo, pois trata dele desde 156a até 161c, quando comeca a refutar Protagoras. Mais
adiante, retorna a falar dela com énfase nos movimentos de deslocagdo e alteragédo em 181c.
Quando se conclui que percepg¢do ndo pode ser conhecimento, adiante segue o0 argumento que
traz a alma para o processo do conhecer e comegam as especulagdes sobre a opiniéo, a partir
da qual ndo verificamos nenhuma refutacdo a essa teoria que inclui os movimentos gerando
tudo o que se forma na sensibilidade. Essa teoria que inclui os movimentos nao € nada mais
do que A Teoria Sensista de Platdo que encontramos no Teeteto e que fundamenta a critica a
segunda resposta de Teeteto, para provar que conhecimento ndo é percepcdo, tamanha é a
fugacidade que se encontra se nos limitarmos a ela. Ora, sendo assim, 0 homem é mesmo
medida de todas as coisas, mas apenas daquilo que Ihe acomete no momento, pois no outro ja

terd outra ‘verdade’ e para que haja ai conhecimento ¢ necessario que algo de ser possa ser



178

subtraido das sensac¢des, 0 que se mostra impossivel. O mundo de Protagoras seria esse caos
mutante e pontual de sensagOes passageiras sem conexdo umas com as outras. A tese de
Protagoras agora pode ser entendida de maneira que fique claro que as opinides ndo podem
simplesmente aparecer dos sensiveis como se eles tivessem essa capacidade. Os sentidos,
diante da tese sensista devidamente detalhada, ndo pensam nem emitem juizos. Ao final,
qguando surge a alma, essa diferenca se evidencia em definitivo. Juntamente com a
apresentacdo dessa teoria vem também um novo entendimento sobre o homem-medida.

E possivel interpretar Protagoras excluindo esse entendimento sobre a sensibilidade?
Fazemos essa pergunta no final do primeiro capitulo com a finalidade de darmos mais
fundamento a nossa tese de que a teoria sensista da Doutrina Secreta é platdnica e ndo
refutada, pois interpretar Protagoras atribuindo a ele essa fugacidade e momentaneidade para
a realidade da percepcdo parece ndo ser possivel quando analisamos os fragmentos do proprio
Protagoras. Com isso, ampliamos o questionamento e também nos propomos a analisar além
do abderita, Heraclito e Parménides, pois para os dois primeiros, se ndo for encontrado nocoes
gue se assemelhem a tese sensita do Teeteto, estaremos diante de mais uma prova para nossa
hipGtese. O que encontramos, pois, ao final dessa analise?

Parece que a tese de Protagoras no Teeteto carece de uma explicacdo para o fato de que
os sentidos sdo capazes de formular uma opinido, mas ele ndo propde nada além das
percepcOes enquanto provedoras dos dados e a poténcia através da qual devemos emitir um
juizo. Quem emite 0 juizo sobre as coisas? Estaria essa interpretacdo sendo fiel ao abderita?
Alguns estudos apontam para o fato de Protagoras ter sido um educador que tratava de exaltar
a supremacia da linguagem e do discurso como ferramenta para dar sentido ao mundo e o
moldar de acordo com a utilidade; dessa forma, aparéncia e sensacdo ficam fora do intento de
Protagoras ao formular sua tese. A partir da analise dos fragmentos de Heraclito, e Protagoras
chegamos a conclusbes especificas, mas que mostram a autenticidade da tese sensista
platdnica.

Os pontos centrais destacados na analise dos fragmentos de Heraclito foram sobre a
sabedoria (a possibilidade e a aquisicdo dela) e o fluxo tal como foi dito pelo efésio. A énfase
na sabedoria se afigurou importante porque, ao ler Heraclito, percebi que este ja tentava
descobrir como ela aparecia para 0 homem, pois o0 logos e 0 homologar diziam respeito nao
somente a natureza das coisas postas no cosmo como também a forma que ela afetava o
homem e este poderia interpreta-la. Vale lembrar que, antes de Heraclito, de um modo geral, a
sabedoria sO era admitida se esta fosse por via da inspiragdo divina. Sendo assim, tentei

verificar se havia nele a possibilidade de j& ter sido melhorado o entendimento sobre a



179

aquisicdo do saber e sua relagdo com a aisthesis, na medida em que esta seria ou ndo
responsavel pelo se tornar ciente de algo. Mas ndo houve algum refinamento nesse sentido.
Heraclito também levou a alma para além de um sopro ou um 6rgdo humano, colocando-a
como centro de atividade no homem, embora essa atividade ndo tenha clara e unicamente o
carater cognitivo. J& o logos aparece como sendo um conceito central para o saber, pois bem
ouvindo o logos e com ele homologando, se aproxima do saber. Entretanto, esse logos é o
problema de Heraclito, segundo Platdo, pois se fundamenta na unidade dos opostos, uma
realidade aparentemente em constante movimento e que pode e deve ser percebido pelas
sensacdes. Apesar de ele ter tentado colocar no conhecimento caracteristicas universais, o fez
de modo equivocado, dado que a possibilidade do conhecimento estd na clareza sobre a
unidade dos opostos, que tem por natureza 0 movimento.

Mas teria essa no¢do de unidade dos opostos e movimento do efésio, a ver com a teoria
sensista de Platdo? Ele parece ter corroborado com certa visdo da harmonia dos opostos na
natureza das coisas, de que falou primeiramente Heraclito e posteriormente seus seguidores.
H& movimento, tal como Heraclito dizia, e sim, como ele dizia, nada é, e sempre esta em
mudanga. Mas Platdo inaugura um ponto em adicional sobre esse tema, ainda pertinente a
Heréclito: as coisas que sdo percebidas ndo estdo em algum lugar e sdo permanentes em sua
mutabilidade, disponiveis a serem descobertas enquanto unidade de opostos mutaveis, mas
cada coisa se gera e se esvai e nada dai pode ser detido enquanto saber de nada se a Unica
ferramenta para isso for os sentidos. E Heraclito, embora admita um bem pensar, afirma que a
unidade mutante de opostos é conhecivel. O fato dessa apari¢do dos sensiveis na relacdo entre
individuo que percebe e coisa percebida passa muito longe daquilo que tivemos sorte de obter
dos fragmentos de Heraclito. Se o efésio tratou disso em algum momento, com caracteristicas
detalhadas de tal forma, ndo sabemos. Diante do que temos conhecimento, a resposta para isso
é ndo. Platdo € quem detalhou essa teoria.

Quanto a Protagoras, a primeira coisa a ser observada é que, de acordo com o fragmento
do homem medida original e analisado por Edward Schiappa, o abderita nem menciona a
realidade sensivel nem restringe a tese a essa esfera, tal como fez Platdo. O fragmento do
homem medida se refere, quando observamos o contexto dos demais fragmentos de
Protagoras, mais a uma acentuacdo da linguagem enquanto possivel de ser moldada de acordo
com o melhor. Ao que parece, essa analise e critica de Platdo ao fragmento foi uma
observagdo posterior, cujo sentido ndo estava especificado para o proprio Protagoras ao emiti-
lo. O relativismo presente no fragmento do homem medida seria, entdo, um logos elaborado

sobre um dos opostos presentes na natureza das coisas, assim como fala no fragmento dos



180

dois logoi, e ndo haveria necessariamente a exclusdo da falsidade no discurso ou a
impossibilidade do conhecimento. Os dois logoi explica que sobre cada coisa dita, ha
possibilidades opostas, pois a linguagem assim permite. Embora isso requeira uma explicacéo
bem mais elaborada sobre ndo somente a realidade a que se aplica, como também sobre o
conhecimento, pois parece ndo ser possivel verdade onde dois discursos opostos sao
possiveis, Protagoras ndo deu atencdo a isso nos fragmentos que nos chegaram. Como foi
explicado no segundo capitulo dessa pesquisa, em 152d, Platdo mostra tal relativismo radical,
quando afirma a impossibilidade de nomear algo, se conhecimento for tal qual a tese do
homem medida afirma.

E verdade que Protagoras, ao afirmar sua tese, considerou todas as coisas (chrémata)
como sendo de uma grande amplitude, abarcando todas as experiéncias humanas possiveis,
mas na medida em que este humano emite julgamento sobre tal experiéncia, admitindo esse
julgamento como sendo o que é ou que ndo €, dado que ele é o critério (metrdn), ele ndo esta
se restringindo a percepcdo, mas ampliando o conceito para o campo da linguagem, do
discurso, sem esclarecimentos para além desse ambito. Na defesa de Protagoras apresentada
por Socrates em 167d, aparece 0 homem universal que trata do discurso retorico possivel de
se opor, no que concerne a relatividade da ocasido, podendo molda-lo conforme o melhor.
Tendo sido isso mostrado, Platdo estava consciente do ponto que Protagoras queria salientar,
mas mostrou no Teeteto as implicacfes de sua tese para outro ambito, pois ndo se poderia
evitar exaltar as sensacdes e sua fugacidade como sendo a fonte dessa obtencdo de logos
oposto. Para Protagoras, aisthesis parece ter aquele entendimento primério que tinha também
0 jovem Teeteto ao dizer que conhecimento era percepcao. E Platdo, observando isso, o
criticou, ou pelo menos, apontou a falha de sua tese para o saber. Essa critica ou essa chamada
de atencdo resultou num inevitavel detalhamento de como funciona a sensibilidade e como
esta se relaciona com o que deve ser saber.

Além de termos verificado que tais elementos da Doutrina Secreta ndo ocupam lugar
nos dizeres nem de Heréclito nem de Protagoras, podemos verificar também, com acerto, que
na época do efesio e do abderita, os elementos da doutrina sensista ndo estavam em discusséo
detalhada como aparece em Platdo. Socrates trabalha, até certa parte do didlogo, com a nogao
de que uma percepcdo esta sempre ligada ao fato de se poder fazer um julgamento sobre algo,
da maneira como seus predecessores concebiam. O que acontece em 184b, é a correcéo dessa
concepcao sobre aisthesis, retirando dela a capacidade de realizar julgamentos: quem elabora
essa tarefa é a psyché. E para que essa correcdo se tornasse possivel, foi de suma importancia

detalhar e esclarecer o erro de seus antecessores ao falar sobre saber e sensacdes, ndo sendo a



181

toa que Teeteto usou termos mesclados de forma a confundir sensacgdo, opinido, aparigéo e
saber. Tendo em vistas que Platdo sempre esta tentando dar um passo adiante dos pensadores
de sua época, parece natural essa conclusao, tendo sido justamente nessa obra, o Teeteto, onde
se configurou essa critica.

Creio que a principal caracteristica dessa pesquisa que indique a autenticidade da tese
sensista platdnica seja o detalhamento feito no capitulo 1, pois ali, conhecendo o pensamento
dos tedricos daquela época, a riqueza de detalhes e complexidade ficam evidentes. Devemos
ter em mente que, enquanto uma tese de doutorado, embora o trabalho tenha sido com a
intencdo de mostrar o mais que possivel a possibilidade de se verificar tais teses propostas,
devemos considerar esse estudo enquanto passivel de modificacdes, inclusive de carater
opositor. E sob essa perspectiva, iremos continuar a conclusdo, agora juntando essa primeira,
a de que Platdo forneceu uma interpretacdo nova sobre os fluxistas e Protagoras, de forma que
criou uma tese sensista diferenciada, e enquadrou essa tese no processo cognitivo em direcao
ao saber que ele apresentou no Teeteto.

Essa tese sensista platdnica ndo refutada faz parte de um processo cognitivo, processo
esse que inevitavelmente abrange as sensacdes € 0 pensamento, num movimento Unico em
direcdo ao conhecimento. E imprescindivel que tenhamos chegado & conclusio pretendida nos
primeiros capitulos dessa pesquisa para que tenhamos éxito em tentar mostrar como se da esse
processo cognitivo que comecga nas sensaces e termina numa atividade peculiar da alma
sozinha, consigo mesma. A conclusdo que se visa aqui é a de compreender toda a teoria
sensista desenvolvida na Doutrina Secreta como primeiro degrau de um aparato cognitivo que
funcione em termos discursivos em direcdo ao saber dialético.

Para tanto, comecamos por mostrar que houve a intencdo de Sécrates em refinar o
termo aisthesis, dado que ao dar sua segunda resposta, Teeteto pareceu misturar varios
conceitos, incluindo aquele entendimento classico sobre sensacdo, a partir da qual tomar
consciéncia de algo e se tornar capaz de emitir um juizo ja é possivel nesse estagio. Refinando
0 termo, teremos como resultado uma separacdo daquilo que puramente se sente, ou que esta
exclusivamente sujeito a toda aquela mudanga perene e constante, e algo que ja é diferente
disso, pois terd a capacidade de emitir uma sentenca, dado que ja se tornou consciente.
Sabemos que a alma é o elemento central que entra para discernir em definitivo essa
capacidade judicativa; mas existem situacOes diferentes em que essa participacdo da alma se
da. Importante ainda é saber dizer se a sensacao pura é Gtil ao processo de conhecer e se sim,
como isso ocorre. Tendo Socrates esclarecido que as sensagdes sozinhas ndo sdo capazes de

nenhuma atividade e que o discurso faz parte das poténcias da alma, a sensagéo pura é pura ou



182

a alma ja esta 14? Platdo, por meio de Socrates, quando este corrigia Teeteto, mostrou que o
que os tedricos anteriores a ele entendiam por sensacdo era percep¢do, e que sensacdo era
incapaz de sequer deter uma linguagem, muito menos um saber. Teria, no mesmo ato de
puramente sentir, dois momentos inseparaveis, a saber, um subjetivo e outro objetivo, sendo o
primeiro aquele que faz a alma tornar-se ciente daquela sensagéo e o segundo, uma ocorréncia
passiva de maneira a causar apenas a sensacao no corpo? A intencdo de Socrates, ao refinar o
termo aisthesis era mostrar que esses momentos sdo separados ou que mMesmo O mais
primitivo sentir estd acompanhado de atividade psiquica? Para nossa pesquisa, na verdade,
qualquer uma das duas respostas seria satisfatoria; mas de acordo com a légica proposta em
nossas teses e também naquilo que Socrates concluiu ao introduzir a alma na atividade
estética aponta para o fato de que o mais primitivo sentir estd acompanhado de psyché, pois o
que pensar no caso de separar essas atividades? Como unir essa sensagdo pura com a sensagao
acompanhada de psyché? Quais seriam as circunstancias para que ocorresse essa unido? Se no
momento da sensacdo ja nos damos conta do resultado daquilo como sendo o fato da pedra ser
branca, isso se da devido a presenca da alma ali, mesmo que minima, pois sua atividade
peculiar de analise comeca em nivel posterior a este. O refinamento da aisthesis consiste em
mostrar que certas caracteristicas a ela atribuidas seriam impossiveis, pois sua natureza €
fugaz. E o que traz sentido para essa fugacidade é uma coisa além das sensacdes que ja esta
ali presente para tornar possiveis, atividades que ela mesma néo é capaz.

Isso nos direciona para a seguinte situacdo: a alma presente nas sensagdes, vai gerar
sobre elas, opinides que poderdo vir a ser opinides verdadeiras, bem como opinido verdadeira
acompanhada de explicacdo, e isso devido ao fato de se ter analisado a entidade na relacédo
entre as coisas, tais como identidade, semelhanca, diferenca, belo, feio, que foram obtidas
pela analise nas coisas sensiveis postas também em relacdo e ndo meramente sentidas. E ndo
se pode chegar a verdade sem antes ter-se chegado a entidade. Tal situacdo é o mais proximo
que se chega do conhecimento no Teeteto. O fato de a irrepetibilidade da sensacdo para um
individuo e também a ndo falseabilidade das sensagdes ndo terem sido atacadas por SAcrates
permite que argumentemos em favor da permanéncia desses aspectos da teoria sensista,
podendo ser dito que com a manutencdo desses aspectos é também a manutencédo da descricao
em 156 a quando um sentido encontra uma coisa e se forma a qualidade e a sensa¢do. No item
3.1.3 da tese, comegamos a tentar mostrar esse aspecto de que Platdo ndo refutou a teoria
sensista da Doutrina Secreta.

Platdo, logo que termina de expor em pormenores a tese sensista e suas consequéncias,

introduz o discurso de Socrates contra 0 homem medida de Protagoras e refuta essa tese de



183

forma ldgica, usando a propria tese para mostrar seu carater de auto refutacdo. No interior
dessa refutacéo, a tese sensista aparece como prova de que o homem nao pode ser a medida
de todas as coisas, pois as sensac¢des sdo particulares, individuais, reforcando o que foi dito na
Doutrina Secreta. Em 178b ele novamente reforca a tese sensista quando fala sobre as
opinides sobre o futuro, pois as que concernem ao presente se verificam possiveis de serem
verdadeiras ou falsas para alguém, mas no que concerne ao futuro, a ‘verdade’ das sensagdes
sdo impotentes. O carater da ndo falseabilidade das sensacdes em si mesmas nédo é o foco da
critica de Platdo quando ele comeca a refutar a resposta de Teeteto, mas sim a determinagao
da incluséo da judicacdo na sensacdo, que € o que as potencializa para a verdade e a falsidade.
Isso j& vimos que, desde o comeco da explicacdo da segunda resposta do jovem, Socrates ja
tratou de esclarecer e separar os termos embrulhados ali. Na obra, essa elucidacdo ocorre apds
a refutacdo de Protagoras, mas seu inicio foi bem antes, se considerarmos que mostrar a
impossibilidade da linguagem e o carater extremamente fugaz das sensacfes ja indica que
sensacdo nao seja bem o que Teeteto quis dizer. E nada disso contradiz a tese sensista
elaborada a partir de 156a.

Chegamos a um ponto em que temos argumentos em favor da manutencéo da tese
sensista da Doutrina Secreta, bem como sua nédo refutacdo e a qualificacdo da aisthesis que
julga por ter a alma em sua conducdo. Mais importante para a nossa conclusdo final estar
pronta é o fato de que essa aisthesis acompanhada de psyché provoca saber. 1sso nos leva ao
nivel da percepcdo, pois a alma esta ativa sobre os dados das sensaces, e 0 que ela faz ao
agir.

N&o ha mencéo explicita das Formas no Teeteto, por isso trabalhamos com uma nog¢éo
de conhecimento diferente disso. Para o conhecimento das Formas, o processo de conhecer
que estamos propondo ndo funcionaria, apesar de ser dialético, se houver algum modo de se
alcancar saber das Formas é através da dialética. Mas se estamos dizendo que tudo comeca
nas sensagdes e € sobre elas que a alma avalia e conclui coisas que a levam a perceber a
entidade, no Fédon vimos que para tal alcance, deve-se afastar do corpo 0 mais que possivel e
suponho haver ai uma ruptura. A atividade que a alma deve fazer para alcancar as Formas, ja
que deve ser em sua pureza, sem corpo, se isso fosse possivel quando em vida, é certo que
seria de maneira a literalmente abandonar tudo que dele vem, descartando inclusive dados da
sensibilidade. Entdo, propusemos a visdo de que para Platdo, ha a possibilidade de haver
conhecimento sem alcance das Formas, e esse conhecimento seria a opinido verdadeira
acompanha de certa explicacdo. A percepcdo, sensibilidade acompanhada de atividade

psiquica, leva a alma a analisar, raciocinar e trabalhar por si mesma. A alma, como foi dito e



184

repetido no terceiro capitulo, faz dois tipos de elaboracdo: uma simples, em que ela conclui
coisas ndo muito trabalhosas, como o vento é frio, coisas que praticamente s6 dependeram de
uma observacgdo breve ou uma escuta breve ou qualquer contato breve com a sensibilidade;
outra que é mais trabalhada, é o raciocinio, a andlise, a investigacdo, que a leva a especular
sobre coisas mais abstratas e complexas, tendo colocado em relagéo as coisas que ela obteve
por meio da sensibilidade. Para se chegar ao entendimento da semelhanca, da diferenca, da
unicidade, se fez necessario 0 contato com coisas a serem observadas e entendidas. O Unico
exemplo de pensamento sem sensibilidade que Socrates menciona no Teeteto é o da
matematica. Supomos que as demais ndo o sdo devido a passagem 186d principalmente.

A auséncia das Formas ou a menc¢do nao explicita dela no Teeteto pode indicar que,
justamente por se tratar de uma maneira divina de saber, ja que na obra os modos de conhecer
analisados sdo estritamente pertinentes ao homem, ao modo do homem se aperceber da
realidade, seja sensivel, seja alguma mais complexa, ndo se encaixa com quaisquer
modalidades de aspectos divinos de alcance da Forma em sua totalidade. A mencdo nao
explicita dessa teoria (ou sua auséncia) nos é importante, pois conhecimento divino ndo abre
espaco para o corpo no pensamento do ateniense. Conforme mencionamos no capitulo Ill, o
simile do bloco de cera apresenta de modo simples, um processo que mostra o funcionamento
para a producdo de uma opinido, que envolve as sensacfes, a memoria e a capacidade para
aprender, que seria pertinente a alma. Com a énfase nesse simile, gostariamos de mostrar que
Platéo faz uso dos elementos apresentados no decorrer da obra de maneira a por todos eles em
contato e sugerir que todos possuem um lugar importante para um nivel de cogni¢do. A
conclusdo dessa descricao, em 194c-d, € que a alma chega a uma opinido verdadeira, pois esta
fazendo bom uso de suas capacidades cognitivas. Além de necessariamente ter que haver uma
relacdo correta entre memoria, pensamento e sensacao, de modo que ndo haja confusdo na
correlacéo entre esses dados, a cera devera ser densa, abundante e lisa, pois proporcionara boa
memoria, facilidade no aprender sem possibilitar desvios, produzindo opinido verdadeira.
Tendo sido refutado o simile, embora tenha sido dito nessa pesquisa que a refutacdo tivera
carater muito breve e inespecifico, diremos que ndo é possivel compreender o processo do
conhecimento de maneira tdo simples, pois € necessario algo mais complexo para que a alma
chegue ao saber. Apenas queremos mostrar que Platdo, na presente obra, atenta para esse
detalhe, a de um processo que envolva todas as capacidades cognitivas do homem, e que se
assim for, o conhecimento a que se chega ndo € imutavel. Mas também pensamos ser possivel
dizer que a interacdo que ocorre, a relacdo entre a sensacao e a transmissé@o desta para a alma,

que grava isto em si para posteriormente rememorar, isso se aplica a qualquer coisa que se



185

obtenha por meio dela e também naquilo que pode levar a ciéncia da entidade e da verdade. O
que vai fazer coincidir esse sinal com o0 que estd na alma é o pensamento que, nessa obra, é o
didlogo da alma consigo mesma, um discurso que ela discorre consigo mesma acerca das
coisas que examina. Vale salientar que opinido falsa ndo consiste apenas em haver erro entre a
percepcdo e a opinido, mas certamente em algo mal elaborado na dialética, no processo que
concerne a alma por si mesma. Pensar corretamente, embora dependa também de uma correta
observacao que comeca desde os sentidos, tera a principal atividade e a que vai decidir o que
é correto ou ndo é, estad nas operagdes analiticas da psyché.

O Teeteto, da maneira em que ele é desenvolvido, tendo uma argumentacdo forte
contra os fluxistas e Protagoras, com Socrates refinando os termos comumente utilizados em
sua epoca para falar de sabedoria, a introducdo da alma como sendo um elemento
fundamental para a conquista dessa sabedoria, com a possivel mencdo das Formas de maneira
discreta e indireta, a refutacdo forte contra as opinides e a aporia para a questdo central
discutida, parece um enredo claro para mostrar tanto a inabilidade do mortal em conseguir a
sabedoria quanto a inabilidade de qualquer um que tente falar sobre o que ela é sem especular
sobre formas imutaveis e puramente inteligiveis. E impossivel ndo se notar que a psyché foi
brevemente comentada e depois deixada de lado de maneira sutil, quando a importancia dela
descrita em 184e foi merecedora de toda uma terceira parte dedicada a sua explicacdo, o que
ndo aconteceu. Assim também ocorreu com as formas da diferenca, semelhanca, belo, bom e
demais que apareceram nessa discussdo, simplesmente foram deixadas de lado, de maneira
que a opinido, a percepcao, a falsidade a veracidade se tornaram mais importantes. Diria eu
que isso propositalmente foi colocado por Platdo para tornar a obra aparentemente aporética.
Qualquer um que tenha certa familiaridade com o pensamento de Platdo, ao ler o Teeteto pela
primeira vez, é tomado por uma sensacdo de que, naquela passagem onde aparece a alma pela
primeira vez, o didlogo se voltara para o saber imutavel que somente ela pode alcancar, e
Platdo nos deixa em questionamento sobre o motivo pela qual isso ndo ocorre e o sentido de
ndo ter se chegado a uma resposta sobre isso, se em outras obras ele ja havia sugerido qual era
a natureza do sabio e do saber. Parece que ali o0 terreno estava preparado para uma discussao
das cogni¢des mais comuns dos mortais e para responder a um conflito com outros
pensadores, a resposta dada foi a de que tal cogni¢do ndo produz sabedoria. O dialogo tem
caracteristicas ndo de abandono ou refutacdo de uma prépria tese de Platdo, mas de suspensao
de certas teorias para a avaliacdo de outras teorias que assumiam um carater muito forte de
verdade, mas que ndo eram vistas da forma devida, como a tese do homem medida,

considerada tese verdadeira, pois dita por um ‘sabio’ da polis.



186

Outra especulacdo a ser feita em carater conclusivo é sobre o fato de que ha certa
‘ininterruptibilidade’ entre a sensagdo e o pensamento. Mais uma vez falarei sobre impressoes
que se tem quando lemos determinada obra de Platdo. Ora, no Fédon e no Banquete, quando
se diz que o mortal pode ndo chegar ao saber porque ¢ mortal, pensamos justamente que o
problema estd no corpo, e para que se chegue a este saber, que é inteligivel, o corpo deve ser
abandonado a prépria sorte, e imaginamos como isso seria possivel. Provavelmente nao €
possivel, por isso que a questdo sobre alcancar ou ndo o saber € inconclusiva. Mas se fosse, se
Platdo considera possivel deixar de lado o corpo de maneira a vislumbrar as Formas,
suporiamos que haveria ai uma maneira de quebrar o fluxo da investigagdo, separando
quaisquer resquicios sensorios da anélise puramente psiquica. E dai que tiramos a ideia de que
esse processo que propomos € ininterrupto desde as sensacbes. Porque nele ndo se faz
necessario o abandono delas para se investigar, pois se considera a unidade corpo e alma para
0 conhecimento que compete ao mortal. E se como vimos, a alma chega a se aperceber de
formas mais abstratas por relacionar os dados da sensibilidade, ndo ha como supor ai que se
abandone nada do sensivel, mas que apenas haja uma tomada de consciéncia de que as
sensacoes, tal como € descrito na Doutrina Secreta, ndo produzem saber, séo momentaneas e
fugazes, e por isso precisam da alma para ganharem sentido. Nao h& como imaginar, segundo
0 Teeteto, as sensacbes com provedoras de saber. Se ha um homem que é medida de suas
préprias sensacdes, isso é porque elas sdo infaliveis para a sua prépria esfera momentanea.
Sentir agora frio e no proximo minuto calor, bem como eu sentir frio no mesmo momento que
outro sente calor ndo é impossivel para as sensacdes, pois 0 homem é sim a medida delas.
Mas isso acaba no corpo. Quando a alma esta se apercebendo das coisas das sensacdes, aquilo
ali ja se torna um dado com caracteristicas abrangentes de maneira a proporcionar uma
opinido mais elaborada, que saia da simplicidade da sensacdo corporal para uma
complexidade de algo julgavel, embora alguns ignorantes ndo costumem se habituar a essa
complexidade operacional da alma. Aperceber-se dessa complexidade ja parece ser um passo
em direcdo ao filosofar. E os mortais sdo aqueles seres intermediarios entre o ignorante e o
sébio justamente porque filosofam, saem de sua zona de conforto do puramente sensivel para
elaborar julgamentos conforme o exercicio da alma por si s0.

Esse processo do conhecimento que propusemos aqui € considerado valido se o
pensamento de Trabattoni estiver correto: no Fédon, Banquete e outras obras como Fedro,
Menon Platdo sugere, quando ndo diz explicitamente, que o saber infalivel ndo é possivel para
0 homem encarnado, preso ao seu corpo. Trouxemos algumas passagens de duas obras, Fédon

e O Banquete, para mostrar isso. Sendo assim, qual seria a objecdo mais forte contra a nossa



187

proposta de que o conhecimento alcancado pelo homem passa necessariamente pelas
sensacOes e delas ndo é possivel se desfazer, nem mesmo quando a alma esta analisando por si
mesma, pois analisa sobre o que delas obteve de modo mais simples? Se a alma e o corpo,
conforme disse Casertano, sdo um s, se a alma esta presente na mais precéria sensacao, se 0
homem sé pode observar uma realidade, pois o faz tendo o corpo como ferramenta, e se a
alma, atrelada incondicionalmente a ele, ndo pode olhar puramente para um saber de natureza
infalivel, se a vida com o corpo consiste huma preparacdo da alma, que precisa estar pronta
para ver as Formas, pois se viver em conformidade com o que é vicioso e desvirtuoso ndo
podera fazé-lo, nem mesmo depois da morte; se a sensibilidade e os sensiveis estdo sempre
mudando e para que haja saber de qualquer natureza, 0 homem precisa de um elemento a mais
que a simples sensacdo para dar sentido a elas, a partir da qual se produzira compreensoes
sobre ideias mais abstratas, como se daria a excluséo da percepcdo desse processo? Como
dizer que o corpo nada constrdi no processo em direcao ao saber, se até mesmo na anamnesis
ele aparece como um momento priméario de contato com a Forma a ser rememorada? Creio
que a visdo tradicionalista, diria até simplista, do pensamento de Platdo pode indicar que seja
necessaria uma ruptura nesse processo, a partir da qual o corpo seria descartado e a alma
trabalharia em isolado. Mesmo que isso fosse possivel, pois ndo parece que seja, nem mesmo
no Fédon, obra que se caracteriza pela procura assidua pelo saber, em vida e na morte, que
tem uma critica aberta e sincera ao corpo, ainda sim poderiamos dizer que estando a alma
separada do corpo, ali ja o tendo descartado de tal maneira, sobre o que ela estaria refletindo
se ndo sobre dados que obteve em vida, experiéncia adquirida por ter estado em comunhé&o
com ele, pois ainda no Fédon e também no Fedro é dito que ao encarnar, a alma se esquece
das Formas?

A sensacdo irrepetivel pura, esse momento automatizado de perceber as coisas
despretensiosamente, sem que a alma esteja investigando ativamente, prestando atencdo e
analisando aquilo que os olhos veem, os ouvidos escutam, para que serve no processo do
conhecer? Realmente mostramos que essa sensacdo é indispensavel para o homem vir a
saber? O que concluimos sobre isso constitui uma tese que certamente ndo pode se aplicar a
Platdo por falta de conteudo suficiente relativo a essa questdo: o homem, mesmo o filosofo,
ndo esta o tempo todo aprendendo, ndo estd o tempo todo analisando. Ele esta no mundo e ha
momentos de uma estadia aqui despretensiosa e que nao envolva julgamento e saber. Embora
ndo seja importante para o saber, 0 momento da sensacdo sem atividade analitica € um
momento indispensavel, inseparavel do homem no mundo, encarnado, possuidor de um corpo

cuja desfeita ndo é possivel nem mesmo no processo em direcdo ao saber. Esse momento



188

comum a todos e presente durante toda a vida de um mortal € essa aisthesis simples, que por
ventura pode produzir opinides fugazes, pois ndo estava em processo de investigacéo. E pode
ndo produzir nada, pois € uma condicdo de estar, ocupar um espaco no mundo. Existem dois
pontos diferentes falados nessa pesquisa, a saber, que as sensac¢fes sdo indispensaveis para a
alma comegar a analisar e que a sensacdo refinada, destituida de discurso e por si mesma
também faz parte do processo cognitivo. A primeira, sabemos que é possivel, dadas as falas
encontradas na obra mesma ja trabalhadas aqui. Mas a segunda ndo ficou tdo clara a
conclusdo. Diremos que ha sim uma alteracdo no conceito de aisthesis de modo a retirar dela
qualquer atividade que ndo seja a sensdria imediata e fugaz, mas ndo estamos certos em dizer
que tal momento ou tal caracteristica é participativa no processo em direcdo ao saber, ja que
ela ndo analisa, j& que ela pode ser apenas uma maneira passiva do homem estar no mundo.
Mas se ndo houver como afirmar esse momento passivo, pois a alma estard sempre em
atividade, ndo importa o que o homem esteja fazendo com seus sentidos, esta posicao traria a
aisthesis completa para a cogni¢do humana.

No terceiro capitulo dessa pesquisa, quando falamos sobre Casertano foi dito que para
ele, 0 homem constitui-se numa unidade, ndo ha dualidade corpo e alma no pensamento de
Platdo e com isso, ndo ha também atividade passiva nem no que concerne aos sentidos, pois
sendo o homem esta unidade, aquilo que abrange em sua totalidade é a alma e ela esta no
comando das mais simples e ordinarias sensacdes, fazendo delas atividades suas. Pois além de
ser dito na obra que é a alma que unifica as sensacgdes, a partir do momento que fica acertado
que é através dos sentidos que a alma age, ndao sdo apenas 0s sentidos que sentem, mas a todo
e qualquer momento do processo é a alma que sente, pois ela que dirige os sentidos para o que
estd fora deles, o que esta fora do corpo, fora do homem. Néo h4, pois, sensacdo dos olhos,
mas sensacdo de toda a alma através dos olhos e isso une o individuo em sua totalidade, sem
separacbes. O homem experimenta as sensacdes na totalidade de sua alma, e podemos
contemplar também ai essas sensac¢fes que ndo se dirigem para algo, que sdo pontualmente
passivas, pensando sobre elas que a alma ja esta |4, ndo avaliando, mas sentindo. Seria essa
ideia suficiente para dizer que ela também esta no processo em direcéo ao saber?

N&o ha como negar que houve essa refinacao, e se realmente existe agora sensacao e
percepcéo diferenciadas enquanto etapas do processo, embora para que 0 processo ocorra seja
necessario o uso dos sentidos como ferramenta, a sensagcdo ndo € necessaria, mas a percepcao
que é. Isso significa que a primeira tese dessa pesquisa foi devidamente apresentada e
trabalhada, mostrando que Platdo construiu uma tese sensista, trazendo a separacao para o que

realmente € sensacdo e percep¢ao que gera opinido e todo o processo que concerne a alma. A



189

teoria sensista parece mesmo, de acordo com nossos argumentos, ter sido feita e mantida por
Platdo, com o intuito de refinar o termo sensacdo e exclui-lo da condicdo responsavel por
tornar alguém sabio. No que concerne a segunda proposta da tese, que comeca no capitulo 111
e tenta unir o que foi apresentado no capitulo | e Il, se alma esti presente desde a mais
primaria sensacdo, dando vida ao movimento do corpo do mortal enquanto habitando o
mundo, sensacdo, percepcdo e pensamento S0 inseparaveis até mesmo noO Processo em
direcdo ao saber. A sensacdo simples ndo pode ser separada da alma, pois seria um corpo
morto sem sensagdo alguma.

Se ha uma resposta para isso, de forma a mostrar que a alma pode refletir sem o corpo
sobre algo que ndo foi dado por ele, como também se a sensacdo por ndo ser ativa, mas
apenas percepcdo, pode ou ndo ser descartada para que a alma analise o que lhe é importante,
em obras que ndo foram mencionadas aqui, tais como o Timeu, Leis, Hipias Maior, seria uma
busca que fariamos num momento posterior e seria também um complemento para essa
pesquisa, € ndo exatamente uma refutacdo, pois responderiamos que, no pensamento do
filésofo ateniense, é possivel se verificar um momento em que se pode fazer essa especulacéo,
a que apresentamos nessa pesquisa, como também uma especulacdo de ordem mais abstrata e
mais certa no que concerne ao saber infalivel. H& intérpretes que defendem que Platdo
apresenta uma tendéncia unificada para a questdo do saber. Mas acreditamos que ndo ha como
provar de forma eficaz uma tendéncia unificada, pois muitos dados sobre a cronologia, 0s
termos, os entendimentos dos termos por ele utilizados, bem como a leitura de seus
contemporaneos como Aristoteles mostram conflito, além de uma abertura para diferentes

modos de compreendé-lo.



190

Referéncias

ADALIER, Gokhan.The case of Theaetetus. Phronesis, XLVI, p 1-37.

ANACHORETTA, Maria Inés Senra. O Teeteto de Platdo e a Dynamis. Rio de Janeiro,
PUC-Rio, 1998. (Dissertacdo de Mestrado)

ARISTOTELES. Metafisica. S&o Paulo, Loyola, 2002.
BERGE, Damido. O Logos Heraclitico. Rio de Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1969.

BOERI, Marcelo Sensoperception y Estados Afectivos in Do Saber ao Conhecimento:
Estudos sobre Teeteto. Fabrizio Serra Editore, 2007.

Estados de Creencia e Conocimento em Platon. Universidade de los Andes, Chile.
2005.

Sobre lo Aparente e lo Real. Universidade de Los Andes, Chile. Dianoia vol LIV,
2009.

Filosofia y Drama em el Teeteto del Platon. Eunoia. Estudos de Filosofia Anticua.
Bogoté: Universidad Nacional de Colombia, 2009.

BRANDWOOD, Leonard. Stylometry and Chronology In The Cambridge Companion to
Plato. Edited by Richard Kraut. Cambridge University Press, 1992, p. 90-120.

BUCKELS, Christopher. Flux Capacities: A Casual Theory Reading of the Secret
Doctrine in Plato’s Theaetetus. Society of Ancient Greek Philosophy Newsletter, December,
2014,

BORGES, Anderson de Paula. Fluxo e Infalibilismo em Teeteto 151 — 160. Journal of
Ancient Philosophy vol VI, 2012.

BURNYEAT,M. The Theaetetus of Plato. Indianapolis: Hackett. 1990.

CASERTANO, Giovanni. Contra Trindade e o seu Peri aletheias In Do saber ao
conhecimento — Estudos sobre Teeteto. Organizacdo José Trindade dos Santos. Centro de
Filosofia da Universidade de Lisboa. 2005.

CASTRO, Roberto C. G. A Grécia Antiga e a Comunicagédo no século XX: aproximacoes.
Univ. do Porto, 2013. Convenit.

CHAPPELL, Timothy. Reading Plato’s Theatetus. Hackett Publishing Company, 2005.

COOPER, John. Plato on Sense-perception and Knowledge. Phronesis, XV, 2, 1970, p.123-
146.

CORNFORD, Francis M. Plato’s theory of knowledge. New York: Liberal Arts Press, 1957.
Plato’s Cosmology. Hackett Publishing Company: Cambridge,1935.

COPE, Edward Meredith. The Rethoric of Aristotle with a commentary. Cambridge:
Cambridge U. Press, 1877.



191

CORDEIRO, Nestor Luis. Sendo, se €. Odysseus: Sao Paulo, 2011.
COSTA, Alexandre. Heraclito: Fragmentos Contextualizados. Sdo Paulo, Odysseus, 2012.

EMPIRICUS, Sextus. Outlines of Pyrrhonism. Cambridge, Harvard University Press, 1933.

FEREJOHN, Michael. Knowledge and Forms in Plato. In A Companion to Plato,
Blackwell Companion to Philosophy. Edited by Hugh Benson.Blackwell Publishing, 2006, p.
146- 162.

FLAKSMAN, Ana. Aspectos da recepcao de Heréclito por Platdo. Pontificia Universidade
Catdlica do Rio de Janeiro, 2009. (Tese de Doutorado)

A Questdo do Conhecimento em Heraclito. Rio de Janeiro, PUC-Rio, 2001.
(Dissertagao de Mestrado)

FONSECA, Marcos Aurélio Monteiro da. Her&clito e Protagoras: O Logos do Jogo e o
Jogo do Logos. Revista Principios, Natal, 1996.

FRANCO, Irley F.A Realidade do Mundo Fisico na Filosofia de Platdo. O que nos faz
Pensar, PUC-Rio, n° 11, abril de 1997, p. 87-130.

FREDE, Michael. Observations on Perception in Plato’s Later Dialogues in Essays of
Ancient Philosophy. Oxford: Clarendon, 1987.

GABIONETA, Robson. Um Estudo sobre o sofista Protagoras nos dialogos de Platao.
Campinas, 2013.

GILL, Mary Louise. Problems for Forms. In A Companion to Plato, Blackwell Companion
to Philosophy. Edited by Hugh Benson.Blackwell Publishing, 2006, p. 184-198.

GUTIERREZ, Jose Barros. Protagoras y Gorgias: fragmentos y testimonios. Aguilar
Argentina S.A. de Ediciones. Argentina, 1977 — 1980.

HERACLITO. Fragmentos. Edicéo bilingue com traduc&o, introducéo e notas de Emannuel
Carneiro Ledo. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1980.

IGLESIAS, Maura. Conhecimento, Linguagem e Pensamento em Platdo. Ideias,
Campinas, Unicamp, ano XI, n°2, 2005, p. 233-262.

KERFERD. G. B. The Sophistic Movement. Cambridge: Cambridge U. Press, 1981.

KIRK, G. S., Raven, J. E. Os Filosofos Pre-Socraticos. Traducdo de Carlos Alberto Louro
Fonseca et al: Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 1979.

KRAUT, Richard. Introduction to the study of Plato. In The Cambridge Companion to
Plato. Edited by Richard Kraut. Cambridge University Press: Cambridge,1992, p. 1- 50.

LAERCIO, Didgenes. Vidas e Doutrinas dos Fildsofos llustres. Brasilia. Ed. UnB, 1988.



192

LEE, Mi —Kyuong Mitzi. Thinking and Perception in Plato’s Theaetetus. Aperion, n°32,
1999, p. 37- 54.

LOPES, Rodolfo Paes Nunes. O Timeu de Platdo : Mito e Texto. Faculdade de Letras da
Universidade de Coimbra, 2009.

LOPEZ, Falas Luis. Dos Filosofias desde lo singular em el pensamento antiguo: Cinicos e
Cineraicos. Ver. Filosofia Uni. Costa Rica, 1999.

MODRAK, Deborah. K. Perception and Judgment in Plato’s Theaetetus. Phronesis,
XXVII, p. 35-54.

Plato: A Theory of Perception or a Nod to Sensation. In A Companion to Plato,
Blackwell Companion to Philosophy. Edited by Hugh Benson.Blackwell Publishing, 2006, p.
133-145.

MORAVICSIK, Julius. Platdo e Platonismo: Aparéncia e Realidade na Ontologia, na
epistemologia e na ética. Edi¢bes Loyola, Sdo Paulo, 2006.

MUNIZ. Fernando. A Doutrina da Aisthesis no Teeteto de Platdo. Revista O que nos faz
pensar n° 24. PUC-Rio, 2008.
A Poténcia da Aparéncia: Um Estudo sobre o Prazer e a sensacdo nos
Dialogos de Platdo. Annablume Editora, Sdo Paulo, 2011.
Platao: O Prazer e a Deficiéncia do Mundo Sensivel. O que nos faz pensar, PUC-
Rio, n® 15, 2002, p. 185-195.

NAKHNIKIAN, George. Plato’s Theory of Sensation II. The Review of Metaphysics vol. 9,
n® 2, December, 1955.

Plato’s Theory of Sensation I. The Review of Metaphysics vol.9, n°1, September,
1955.

PENER, Terry. The Forms and the Sciencein Socrates and Plato. In A Companion to
Plato, Blackwell Companion to Philosophy. Edited by Hugh Benson.Blackwell Publishing,
2006, p. 165-183.

PLATAO, A Republica. 2°edicdo. Traducio Edson Bini. Edipro, Sdo Paulo, 2012.

___ Fédon. Colecdo Os Pensadores, 22 edicdo; traducdo e notas de José Cavalcante de
Souza, Jorge Paleikat e Jodo Cruz Costa, Sdo Paulo, Abril Cultural, 1983.

_______Menon. Ed. PUC-RIo, Rio de Janeiro, Loyola, 2001.

_______ O Banquete. Colecdo Os Pensadores, 22 edi¢do; traducdo e notas de José Cavalcante
de Souza, Jorge Paleikat e Jodo Cruz Costa, Sdo Paulo, Abril Cultural, 1983.

_____ O Sofista. Tradugédo Edson Bini. Edipro, Séo Paulo, 1° edicdo, 2007.

_______ Teeteto. Fundagéo Calouste, Lisboa, 2010.

Theaetetus — Sophist. VVol. VII, translated by Harold N. Fowler. Cambridge,
MA, Harvard University Press; London, William Heinemann Ltd. 1921.

Theaetetus in Plato in Twelve Volumes, Vol. 12 translated by Harold N. Fowler.
Cambridge, MA, Harvard University Press; London, William Heinemann Ltd. 1921.



193

PROTAGORA. Fragmentos. In. Sofistas: testimonies y fragmentos. Trad. Antonio Melero
Bellido. Madrid, Gredos, 1996.

RITTER, Constantine. The Essence of Plato’s Philosophy. Tr. By Adam Alles, London,
1933.

ROBINSON, Richard. Forms and error in Plato’s Theaetetus. The Philosophical Review,
1950.

ROSSET, Clement. A Anti-natureza; Elementos para uma Filosofia Trégica. Traduzido
por Getulio Puell. Rio de Janeiro: Espaco e Tempo, 1989.

SANTOS. Gisele Vale dos. Aisthesis, a medida da afeccdo. Revista Kinesis, vol. 3, Santa
Maria, RS, 2011.

SANTOS, Joseé Trindade. A Funcdo da Alma na Percepcdo nos Dialogos Platonicos.
Hypnos, Sao Paulo, 2004.
Existir e Existéncia em Platdo. Universidade de Lisboa, 2004.

Para Ler Platdo tomo I1. Edi¢des Loyola, Sdo Paulo, 2008.

SCHIAPPA, Edward. Protagoras and Logos. University of South Carolina Press. Columbia,
South Carolina, 2003.

SCHLEIERMACHER, F.E.D. Introducions to the Dialogues of Plato. Cambridge, London.

SEDLEY, David. The Midwife of Platonism: Text and subtext in Plato’s Theaetetus.
Oxford. 2004.

Plato on Language. In A Companion to Plato, Blackwell Companion to
Philosophy. Edited by Hugh Benson.Blackwell Publishing, 2006, p. 214-227.

SNELL,B. A Descoberta do Espirito. Edi¢des 70: Coimbra, 2005.

SOUZA, Eliane Christina de Souza. Protagoras: do Individuo ao Sujeito. HYPNOS, Séo
Paulo, nimero 24, 1° semestre 2010,93-1009.

TRABATTONI, Franco. Il Teeteto di Platone: Struttura e Problematiche. Loffredo
Editore, Napoli, 2003.
La Dotrina Platonica Dell’ Anima: um Percorso. In Gli Irraggiungibili Confini.
Rita Bruschi, Edizioni Ets.

L’intuizione Intellettuale in Platone: In Margine ad Alcure Recenti
Pubblicazioni In Rivista di Storia della Filosofia, n° 3, 2006.

Platdo. Annablume Classica. Coimbra, 2012.

Qual é il significato del Teeteto platonico? In margine a uma nuova traduzione
commentata del dialogo. Revista Elenchos, Biblioopolis, 2012.

Theaetetus 200d-201c: Truth without Certainty. In A. Havlicek, F. Karfik, S.

Spinka (cur.), Plato's Theaetetus. Proceedings of the sixth Symposium Platonicum
Pragense, Prag 2009, p. 250-273.




194

UNTERSTEINER, Mario. The Sophists. Oxford, Basil Blackwell, 1954.

VLASTOS, Gregory. On Heraclitus. American journal of philology, LXXVI, 1995.

WHITE, Nicholas P. Plato’s Metaphysichal Epistemology. In The Cambridge Companion
to Plato. Edited by Richard Kraut. Cambridge University Press, 1992, p. 277- 310.

Outros

Estudos Platonicos: sobre o ser e 0 aparecer, o belo e 0 bem. Organizagdo Marcelo Perine.
EdicGes Loyola, Sdo Paulo, 20009.

The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Center for the Study of Language and
Information (CSLI), Stanford UniversityLibrary of Congress Catalog Data: ISSN 1095-5054



