UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNANBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE RIO GRANDE DO NORTE
PROGRAMA INTEGRA DO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA
UFPB - UFPE - UFRN
COORDENACAO DA UFPB

Maria Veralucia Pessoa Porto

CAMINHOS DA LIBERDADE EM FOUCAULT: das relacoes de
poder ao cuidado de si no processo de subjetivacdo

Joao Pessoa - Paraiba
2017



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE

Maria Veralucia Pessoa Porto

CAMINHOS DA LIBERDADE EM FOUCAULT: das relacoes de
poder ao cuidado de si no processo de subjetivacio

Tese apresentada ao Programa Integrado de Pés-Graduagio
Stricto-Sensu em Filosofia da UFPB-UFRN-UFPE, junto a
Coordenagdo da UFPB, como requisito parcial para a obtencao
do titulo de Doutora em Filosofia. Area de Concentragio:
Filosofia Pratica.

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha,
Universidade Federal da Paraiba — UFPB, Jodo Pessoa,
Brasil.

Co-orientador: Prof. Dr. Michel Dupuis, Université Catholique
de Louvain - UCL, Louvain-la-Neuve, Bélgica.

Joao Pessoa - Paraiba
2017



P853¢  Porto, Maria Veralucia Pessoa.

Caminhos da liberdade em Foucault: das relagdes de poder
ao cuidado de sin no processo de subjetivagdo / Maria
Veralucia Pessoa Porto. - Jodo Pessoa, 2017.

317 f.il. —

Orientador: Iraquitan de Oliveira Caminha
Coorientador: Michel Dupuis

Tese (Doutorado) - UFPB- UFPE-UFRN

1. Filosofia. 2. Foucault. 3. Liberdade. 4. Subjetivacgao. 5.
Vida filosoéfica. I Titulo.

UFPB/BC CDU: 1(043)




Maria Veralucia Pessoa Porto

CAMINHOS DA LIBERDADE EM FOUCAULT: das relacoes de
poder ao cuidado de si no processo de subjetivacio

Tese apresentada ao Programa Integrado de Pos-
Graduagao Strico-Sensu em Filosofia da UFPB-
UFRN-UFPE, junto a Coordenag¢ao da UFPB, como
requisito parcial para a obtencdo do titulo de
Doutora em Filosofia. Area de Concentracdo:

Filosofia Pratica.
Tese defendida e aprovada em 24 de maio de 2017

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. IRAQUITAN DE OLIVEIRA CAMINHA
(Presidente - UFPB)

Prof. Dr. ANTONIO RUFINO VIEIRA
(membro interno - UFPB)

Prof. Dr. BARTOLOMEU LEITE DA SILVA
(membro interno - UFPB)

Prof. Dr. FRANCISCO VICTOR MACEDO PEREIRA
(membro externo a Instituicdo - UNILAB)

Prof. Dr. MARCOS DE CAMARGO VON ZUBEN
(membro externo a Instituicdo - UERN)



La liberté, c’est la possibilité d étre
et non l’obligation d’étre.

René Magritte.



A minha familia, meus pais José Didgenes
Porto (In memorian) e Apoldnia Pessoa
Porto. Ao meu amado esposo Telmir, as
minhas filhas Luana e Cloe.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a Deus, pela vitalidade e forga.

As institui¢des, as quais cito, todas tiveram o seu grau de incentivo e importancia para
realizagdo dessa pesquisa: Coordenagao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior -
CAPES, Universidade Federal da Paraiba - UFPB, Universidade do Estado do Rio Grande do
Norte - UERN, Universidade Catolica de Louvain - UCL, Universidade Estadual do Ceara —
UECE, Colégio Sagrado Coracdo de Maria - CSCM, Seminario Santa Terezinha em Mossoro,
Conselho da Comunidade na Execucdo Penal em Mossord, Complexo Penitenciario Estadual
Agricola Dr. Mario Negocio — CPEAMN.

Aos grupos de pesquisas Aistheses e Filosofia da percep¢cao da UFPB.

Aos meus orientadores, Iraquitan Caminha e Michel Dupuis, ndo somente pela
orientagdo, mas pelo cuidado e zelo que dispensaram a minha pesquisa em sua amplitude.

Aos mestres do Programa de Doutorado em Filosofia da UFPB, com quem tive a
honra de receber conhecimentos e partilhar experiéncias, Edmilson Alves de Azevédo,
Antonio Rufino Vieira, Bartolomeu, Miguel Antonio do Nascimento, Iraquitan de Oliveira
Caminha, Giovanni Queiroz.

A todos os meus alunos, aqueles que devem ser os mais beneficiados com a conclusao
dessa pesquisa. Em especial, agradeco aqueles que me confiaram suas orientacdes, dando a
mim a honra de poder ajuda-los.

Aos casais Regiane e Paiva, Rufino e Ana Léda, Caminha e Deinha, Henrique e
Luciana, Marko Loparic e Adriane Leal, Marta e Totonho, Bosco Rodrigues e Liduina,
Francisco de Assis e Neta, Esio e Andréia.

As companheiras de luta Silvianeide, Yuiko, Wilne Fantini, Katia, [rma Zelandia,
Irmd Lucilene, Dorinha, D. Francisca, Neidinha, Elida Karla, Eliene, Gisele, ¢ aos
companheiros, Pe. Crisanto, Jr. Paiva, Railton, Miquéias, Sebastido.

Aos secretarios do Programa Integrado em Filosofia da UFPB, Fatinha, Paulo, Chico e
Graca.

A Carlos Reffers, pelo apoio na Biblioteca do ISP da UCL e a Laetitia Simar, por toda
a acolhida no Instituto Superior de Filosofia — ISP, da UCL.

Aos colegas do Departamento de Filosofia e secretarios que me liberaram por trés
anos de pesquisa e a todos os que, direta ou indiretamente, contribuiram de alguma forma
para essa pesquisa, meus sinceros agradecimentos.



RESUMO

O presente trabalho de pesquisa, intitulado Caminhos da liberdade em Foucault: das relagoes
de poder ao cuidado de si no processo de subjetivagdo, compreende uma tese que apresenta
trés caminhos possiveis rumo a liberdade: o caminho da historia, o caminho do individuo € o
da vida filosdfica. Em Foucault, esses caminhos se intercruzam, se interrelacionam e estao
associados como momentos do processo de desenvolvimento da liberdade. A historicidade
humana, enquanto uma agonistica nas relagdes de poder, compreende a histéria efetiva que,
para Foucault, se configura em meio ao exercicio do poder. Como ponto de partida de tal
abordagem, nos detivemos na historia e sua relagdo com o poder no ambito do século XIX em
filosofos como Hegel e Marx e, no século XX, em Sartre. Tal perspectiva implicou em
estabelecer as interrelacdes entre historia das problematicas e historia do pensamento,
dialogando com algumas tematicas afeitas as investigagdes de Foucault, a saber: loucura,
prisao e sexualidade que, por sua vez, remetem a questao do sujeito. Um aspecto diferencial
dessa abordagem consiste em considerar que a liberdade emerge em meio a esses multiplos
niveis, do desdobramento destes e da interrelagdo entre os mesmos, algo diferente da
concepgao conceitual da liberdade. Assim, em meio a essa perspectiva, no segundo caminho
empreendemos uma percepcao sobre os processos de subjetivacdo, sobre as condigdes, formas
e modos do sujeito se constituir em meio as relacdes de poder e de forca. Nesse sentido,
abordamos os saberes e processos de veridic¢do e as técnicas de governamentalidade uma vez
que o caminho do processo de subjetivacdo implica na busca de modos de constituicdo em
meio as praticas de si, das quais Foucault retoma nocdes e conceitos gregos classicos
associados a esse tema, tais como: pardastema, paraskeue € parresia, nogdes que possibilitam
pensar a realidade como bem e liberdade de forma pratica, de forma constitutiva. Tal
perspectiva adotada por Foucault, e retomada no nosso trabalho de investigacao, se apresenta
como uma vereda para pensar o sujeito e a liberdade enquanto pratica a partir da necessidade
de se instruir, de se exercitar e do falar franco como jogos proprios da existéncia com suas
estratégias, lutas e resisténcias. No terceiro caminho, empreendemos a investigagao da vida
filosofica enquanto uma vida criativa. Em consonancia com a retomada que Foucault faz da
tradicdo grega, nos detivemos na ontologia do presente como uma histéria do pensamento,
abordando o cuidado de si na perspectiva da epimeleia heauton e do gnothi seautéon. Nesse
sentido, abordamos alguns focos de experiéncia que se apresentam como expressoes da vida
filosofica como experiéncia de liberdade, a saber: os percursos de Platdo na experiéncia
politica em Siracusa; os devaneios de Rousseau nos caminhos da liberdade e do
reconhecimento de si e os passos de Kant rumo a uma pragmatica de si. Tais percursos
mostram-nos a liberdade como uma experiéncia criativa, de modo que histdria, individuo e
vida sdo, para Foucault, a propria experiéncia filosofica na medida em que a liberdade ¢
compreendida como a verdadeira vida (alethes bios). Nosso percurso acompanha o francés,
principalmente, em seus ultimos cursos, aqueles que esclarecem acerca da expressdao de uma
vida filosofica. Essa vida € possivel e Foucault a vivenciou no percurso de sua existéncia. A
vida consiste é ndo ter vergonha de si mesmo. E nesse processo que Foucault busca em seus
ultimos momentos de vida, pois esses sao caminhos de liberdade.

Palavras-Chave: Foucault. Liberdade. Subjetivacdo. Vida Filosofica.



RESUME

Ce travail de recherche intitulé Chemins de la liberte chez Foucault: les relations du pouvoir
au soin de soi dans le processus de subjectivation concerne a une thése sur des trois
possibles chemins qui peuvent étre suivis vers la liberté: le chemin de ['histoire, le chemin de
l'individu et le chemin de la vie philosophique. Chez Foucault ces chemins se croisent, ils font
des rapports chez eux et sont associes en tant que des moments du processus de
développement de la liberté. L'historicité humaine, comme une agonistique dans les rélations
de pouvoir, a été¢ consideré dans cet investigation a partir d’une compréension de I'histoire
effective que, chez Foucault, se desine au milieu du pouvoir. Comme point de départ de cet
approche nous nous avons détenue dans 1’histoire et ses rapports avec le pouvoir dans le cadre
du XIXeme chez philosophes comme Hegel et Marx et, au XXeme, sur Sartre. Cet
perspective a impliqué en établir des rélations entre I’histoire des problématiques et 1’histoire
du pensement, en faisant un dialogue avec quelques thématiques proches aux recherches de
Foucault, a savoir: la folie, la prison et la sexualité que, a ce propos, faisent une liason avec la
question du sujet. Un aspect différentiel de cet conception est que la liberté émerge dans le
milieu a ces multiples nivaux, chez les développements de ceux-ci et chez la relation entre
eux, une chose qui est tres different de la conception conceptuel de la liberté. Ainsi, dans ce
perspective, dans le second chemin on a fait une investigation sur la condition du sujet par
rapport a les relations entre pouvoir et force. De ce sens, nous avons fait une abbordage des
savoirs et des processus de veridictions et des técniques de gouvernamentalité a la fois que ce
chemin du processus de subjectivation a des implications sur la maniére que 1’individu
cherche des maniéres pour se constituer et des practiques de soi, dans lesquels, Foucault
reprendre notions classiques et concepts tels comme: pardstema, paraskeue € parresia pour
penser la realité en tant que bien et libert¢ d’une fagcon pratique et constitutive. Tel perspective
adopté par Foucault, et repis dans notre travail de recherche, montre une voie pour penser le
sujet et la liberté comme une pratique d’instruction, de faire des exercices d’amélioration de
soi et du franc-parler en tant que des jeux de 1’existence avec ses strategies, ses luttes et ses
résistences. Le troisiéme chemin qui nous choisissons en parcourrir a été celui de la vie
philosophique en tant qu’une vie criative. En consonance avec 1’usage qui Foucault a fait de
la tradition grecque, nous avons fait l'investigation sur l'ontologie du présent comme une
histoire du pensement a partir de 1'idée du soin de soi en tant qu’epimeleia heauton et gnothi
seauton. Nous avons fait, aussi, l'analyse de quelques focus d'expérience qui sont des
expressions de ce genre de vie philosophique comme une expérience de liberté, a savoir, les
parcours de Platon dans les voyages a Syracuse; les révéries de Rousseau dans les chemins de
la liberté et dans la réconaissance de soi et, enfin, les pas de Kant vers la pragmatique de soi.
Tels parcours nous ont montrés la liberté comme une expérience criative a la foi que
I’histoire, I’individu et la vie sont compris, chez Foucault, comme la vrai expérience
philosophique, la vie qui est vrai (alethés bios). Ce genre de vie est possible, Foucault méme
l'a vecu dans le parcours de sa existence. La vie est n'avoir pas honte de soi méme, c'est a ce
processus qui Foucault fait continuement attention dans ces dérniers moments de vie, dans ces
dérniers cours. Celui-ci sont des chemins de liberté.

Mots-clés: Foucault. Liberté. Subjectivation. Vie Philosophique.



ABSTRACT

This research, entitled Paths of freedom in Foucault: from the relation of powers to
the care of self in the process of subjectivation, concerns to a these about three
possibles paths that be followed to the liberty: the path of history, the path of the
individual and the path of philosophical life. To Foucault this ways have a
intersection, they have mutual relations and an association as moments of the liberty’s
development processes. The human historicity, as an agonistic in the relations of
power, was considered in this investigation from a comprehension of efective history
that, to Foucault, is designated in the midst of power. In the depart of this approach
we work in the history and its relations with the power in the XIX century in
philosophers as Hegel and Marx, and in the XX century, about Sartre. This
perspective implies in make some relations between the history of problematics and
the history of thought, estabilishing a dialogue with some thematics that have
proximity to the Foucault's researches, as: the madness, the prison and the sexuality
which have connection with the question of subject. A diferential aspect of this
approach is that the liberty appears in the midst of this elements, in their
developments and in the relation between them. Therefore, in this perspective, in the
second way, we make a investigation about the condition of subject in his affiliations
with the power and the force. In this sense, we have made a confrontation of the
knowledges and the veridiction's processes with the tecniques of governmentality
since this path of the processes of subjetctivation has implications about the way of
the individual search to constitue himself and the practices os self, in which Foucault
brings classical notions as pardstema, paraskeue and parresia to think about the
reality as well and liberty in a practice and constitutive way. This perspective, which
Foucault assumes, the same adopted in our work, shows a way to think the subject
and the liberty as a battle for existence with the practice of instruction, exercices to
improve the self and the franc-parler as strategies of existence, fights and their
resistences. The third path which we choose to ride was that of a philosophique life as
a criative life. In the consonanses with the Foucault's use of greek tradition, we have
made an investigation about the ontology of present as a history of thought with the
ideas of epimeleia heauton e gnothi seauton. We have made too the analyse of many
focus of experience which ares expressions of this kind of philosophique life as an
experience of liberty, namely, the way of Plato in his voyages to Siracuse; the
Rousseau's révéries in the path of liberty and in the search of recognition of himself
and, at least, the Kant's pragmatique of self way. This route shows the liberty as a
creative experience since the history, the individual and the life are understood, in
Foucault's thought, as the true philosophical experience, the life that is true (alethes
bios). This kind of life is possible, Foucault himself as lived like this in his existence.
The life is live without shame of yourself, it is a processes which Foucault has
continuous attention in his life's last moments in his last lesssons. This are the paths of
liberty.

Keys-words: Foucault. Liberty. Subjectivation. Philosophique Life.



1.1
1.2
1.3
1.4
1.4.1
1.4.2
1.4.3
1.5

2.1

2.1.1
2.1.2
2.2

2.2.1
2.2.2
223
2.3

2.3.1
2.3.2
233

3.1
3.2
33
34

4.1
4.2
43
4.4

INDICE

INTRODUGCAO. ... 12
HISTORICIDADE HUMANA: UMA AGONISTICA NAS RELACOES DE

PODER ...ttt ettt et et e et ee et ebeete et ensenaeeeeeneenes 27
Esclarecimentos sobre historia versus poder e "historia efetiva”..........c.ccccoveeveennnen. 32
Séculos XIX e XX: historiciSmo € humaniSmo...........c.ccccveeeereercreeenieeeneeenieesneenens 36
O acontecimento e as forgas que estdo em jogo na historia..........ccceeeveeeerveerveennnennn. 60
Historia das problematicas e historia do pensamento............cccceeeeveeeerieecereenveeneneene. 67
Problematica da IOUCULA..........cccueiieuiiiiieiieecie ettt eeee et sre e e eaeeeeae e 71
Problematica da PriSA0........cecvieriieiiieiiieectieeieeeteeeieeesiteesreesebeeseseessseessseeessseessseenes 79
Problematica da sexualidade............ccceeeviiiiiiiiiiieciie e 87
A agonistica nas relagoes dos individUOS.........cccvieeiiieciiieriiecieecee e 95

PROCESSO DE SUBJETIVACAO: CONDICOES, FORMAS E MODOS

DO SUJEITO SE CONSTITUIR.........ccoiiiiiiiieeeee e 99
Condica0 do SUJEIt0 S€ CONSTILUIT.....eeeiurieriiieseieeeieeeteeeiieesireeseeeseaeesbeesnreeebeeesseeenens 102
Relagdes de poder: subterfugios, estratégias € resistencias......c.eevveeeeveeerreeerveenneenns 108
Relagdes de forca: verdade, poder € SUJEIL0........eecveeecvieeciireii et 115
Formas do SUJEIt0 S€ CONSTItUIT.....ueeeuiiereiieriiiesiierteesieeeteesreeereeeieeeeaeesereesereeseneas 122
SADEIeS € VEITAICGAO. . .viiiiiiiieietiie et e ettt ettt e ettt e e et e e eette e e eeaveeeeetaeeeetaeeeenes 124
Relagdes de poder e técnicas de governamentalidade...........ccceeevvevciienciieicieeennenee, 128
Atitude-limite: interpretacdo e diagnostico do presente...........eeveevveercveeecveeenveennnen. 144
Modos do sujeito se constituir e formas de praticas de Si........ccecevvevviercieeecreesneennne. 150
Pardstema: bem, liberdade € realidade...........oooouvvviiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeee e 151
Paraskeue: praticas € EXETCICIOS. .uuuuiiiiiiieriirerrieitieeitieesteesreesteeesreetaeeseseesseesseeens 155
Parresia: fala franca e liberdade de palavra..........cccceeeveeeciiieiieecieeie e 163
VIDA FILOSOFICA: UMA EXPERIENCIA DE LIBERDADE.................. 182
Percursos de Platdo na experiéncia politica em Siracusa.........cccceeveeereeecieeeneeennneenn. 187
Devaneios de Rousseau nos caminhos da liberdade e no reconhecimento de si....... 208
Passos de Kant & pragmatica de Si.......c.ccccieeiiiieciieeiiieeiiienieesie e eseveesveeseveessnee s 221
As caminhadas de Foucault no processo de subjetivagao .........cccceeveeeeveeecieeennveennnnnn 244
VIDA FILOSOFICA: UMA VIDA CRIATIVA..........cooovioioieieeeeeeeeeee, 270
Livre subjetivacdo: experiéncia criativa de Mr. Hublot............ccccccveveiiiciiniiieennns 274
Ontologia do presente como historia do penSaAmMeEnto...........ceeeeveeecreeeereeereeeneeenenens 279
Cuidado de si: epimeleia heauton € gnothi SEAULON. .............cueeecveeecieeeceeeecirenreennens 283
Liberdade: uma exXperi€ncia CriatiVa ........cccveeveeriiesiienieenieesieeesreesreesreesseeeeneenes 299
CONSIDERACOES FINAIS......oooomimimiiieeeeeeeeee e 303

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS........oooeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee oo sens 311



INTRODUCAO

A liberdade tem sido, ao longo da histéria do pensamento, um dos temas mais
debatidos e controversos. Assim, no século XXI era de se esperar que esse tema tivesse
encontrado sua forma final ou mesmo, dada a impossibilidade de tal finalizacao, fosse
abandonado por quem quisesse produzir um pensamento minimamente relevante. Nesse
sentido, Michel Foucault, pensador reconhecidamente avesso a definigdes fechadas, se nos
apresenta como um filésofo que teria tomado o caminho de produzir, acerca da liberdade, um
pensamento relevante, apontando alguns caminhos possiveis a percorrer.

Assim, a despeito de tal conjuntura epistémica do autor e das dificuldades da
problemadtica na perspectiva da contemporaneidade, encontramos no pensador francés uma
série de remissOes ao tema, caminhos que se diferenciam e se afastam daqueles autores que
desistem de pensar a liberdade em virtude das dificuldades e armadilhas do percurso, muito
pelo contrario: encontramos em Foucault a instauragao de “caminhos”, vias, atalhos por meio
dos quais a liberdade pode ser pensada e, acima de tudo, vivida.

Mas como pensar a liberdade em Foucault? Talvez, de uma forma paradoxal para com
o pensador francés, fosse necessario, ao apresentar alguns caminhos para o exercicio da acao
livre, um conceito inicial sobre o que ¢ a liberdade, em meio e em relacio ao qual
apresentassemos a diferenca especifica do pensamento de Foucault. Tal percurso analitico
talvez desmerecesse o pensador francé€s e nos levasse a uma aporia, a um beco sem saida.
Nesse sentido, a abordagem mais adequada seria a de considerar a liberdade ndo como
conceito definido, mas como as condi¢des que dao significado a existéncia.

Contudo, esse caminho se nos escapa constantemente, uma vez que, na nossa
sociedade, a liberdade ¢ constantemente usurpada pelo poder. A manifestagdo desse
descaminho da liberdade ¢ perceptivel quando consideramos, por exemplo, o percurso da
realizagdo pessoal dos individuos. Via de regra, podemos considerar que este ndo se completa
e, mesmo quando os individuos, na medida em que acreditam alcancar a liberdade, se
esforcam para garanti-la, de subito se percebem emaranhados, sufocados e amedrontados por
forgas sociais contrapostas ao exercicio da liberdade, que, paradoxalmente, pela manifestacao
do direito e da lei, suplanta os individuos e os oprime.

Além disso, e nessa circunstancia, quando junto a liberdade estdo o tédio e a
insatisfacdo, a liberdade, por sua vez, ¢ considerada inalcangavel e abstrata ou mesmo como

algo que vem sendo constantemente usurpado e suprimido. Considerando esse contexto em



13

que a negacdo do individuo se dé pelo poder das forgas sociais, Bettelheim (1985, p. 9) se
questiona, em O Coragdo Informado, sobre como alcangar a autorrealizacdo e preservar a
liberdade, adaptando a sociedade a ambas. Ao que parece, a propria experiéncia vivida por
Bettelheim no campo de concentragdo nos mostra que tal sintese ¢ cada vez mais dificil de
perceber € mesmo construir; alids, este parece ser um problema crucial que se abate sobre
nossos dias.

A despeito de tais dificuldades, nossa pesquisa intenta, a partir das investigagdes
realizadas por Michel Foucault, identificar caminhos que apontem para a agado livre, mesmo
que estes se manifestem no ambito do exercicio de um poder que, como forma propria, visa a
configurar, formatar, constranger ou mesmo negar a liberdade. Tarefa ardua e dificil na
medida em que, nos dias atuais, as formas de dominagdo sdo muito mais perceptiveis e,
paradoxalmente, mais aceitas do que as acdes livres, como provam os constrangimentos que
as pessoas aceitam para se manter em determinado cargo ou para manter determinada posi¢ao
social, etc. Desse modo, vivemos uma época em que os individuos aceitam restricdes a
liberdade como contrapartida a uma seguranga cada vez mais ténue e ilusoria, garantida pela
opressao e pela rendigdo aos interesses politicos difusos e escamoteados.

Assim, delineado esse panorama, ndo haveria espago para a liberdade. E nesse aspecto
que nossa investigacdo se justifica, isto ¢, em tentar mostrar que a rejeicdo, a revolta, a
oposi¢ao sao elementos proprios das relagdes de poder, intrinsecos as suas relagdes, mas que
funcionam, por outro lado, como estruturas adstritas a transversalidade no exercicio da
liberdade. Ademais, mesmo em face a constatacao dessa dominagdo, vemos que a capacidade
de revolta e a rejeigdo ao status quo, ao invés de crescer, se sedimentam. Por outro lado, a
oposicdo ao que estd posto, positivado, desaparece. Nestes casos, ficam evidentemente
neutralizados os efeitos de um contra-poder, € o que se v€ sdo homens dbceis e tuteis ao
sistema de dominacao.

Por conseguinte, nossa pesquisa, que tem como titulo Caminhos da liberdade em
Foucault: das relagoes de poder ao cuidado de si no processo de subjetivagdo, visa a
empreender uma investigagcdo sobre a analitica do poder e as formas e condigdes do exercicio
da liberdade ou das “praticas de liberdade” no corpus tedrico da obra deste pensador, tentando
vislumbrar, além disso, a adequagdo deste pensamento ou pratica na realidade social
contemporanea em que a liberdade ¢ constantemente suprimida.

Ademais, tal supressdo, por sua complexidade, assume variados contornos e
configuragdes, chegando mesmo ao ponto em que a negagao ou a privacao da liberdade nada

significam em alguns casos, como ocorre na sociedade brasileira, na qual pessoas privadas de



14

todos os direitos passam a cometer delitos cada vez mais absurdos e barbaros porque
consideram, justamente, que “ndo tém nada a perder”. Em tais situagdes, nem mesmo a
liberdade, considerada um dos valores mais importantes no ambito individual e social para a
configuragdo atual das democracias baseadas no Estado de Direito, tem algum sentido ou
valor que implique sua conquista € manutencao.

Uma situacdo correlata foi analisada por Bettelheim no contexto dos campos de
concentracdo nazistas, nos quais os judeus eram destituidos de suas vidas, historias pessoais e
comunitarias, de suas familias, implicando uma auséncia de sentido para a vida. Em meio a tal
situagdo limite, Bettelheim constata que muitos individuos ndo somente entendem que mais
“nada tém a perder” como, para além disso, lancam sobre outrem, mais especificamente
sobre a estrutura mesma que os oprime, a responsabilidade sobre seu estado final, uma vez

que face ao desespero

Consideram muito complicado, muito dificil preservar a liberdade e ao mesmo
tempo preservar-se a si mesmos. Se suas vidas ja ndo tém mais sentido, pelo menos
ndo querem ser responsabilizados por isso, querem que recaia sobre a sociedade o
peso do fracasso e da culpa (BETTELHEIM, 1985, p. 9).

Nesse sentido, a liberdade — configurada segundo os moldes da sociedade de direito
liberal e universalizada pelas praticas politicas, sociais € econOmicas modernas — se€ nos
apresenta como um conceito cuja constitui¢do tedrica e pratica se mostra destituida de
sentido. Isso revela a importancia do pensamento de Foucault quanto a sua desconfianca de
uma concepgao abstrata e formal de liberdade, na medida em que ele nos apresenta caminhos
para o exercicio da liberdade face ao poder, por meio de formas de resisténcia ao poder que
ele exerce sobre a vida humana singular e coletiva e, por isso mesmo, a acao livre se constitui
sob a forma de praticas diretamente a ele associadas e, necessariamente, contrapostas.

A leitura das obras de Michel Foucault leva o leitor, por vezes, a realizar uma
distingdo quanto ao que podemos considerar como poder. Em uma leitura imediata, sem levar
em conta o estilo de escrita e 0 modelo de pesquisa empreendida pelo pensador francés, se
identificam no minimo dois tipos de poder: o poder de soberania e o poder disciplinar.

Foucault, em suas pesquisas sobre a historia das problemadticas, apresenta, num
primeiro momento, dados que direcionam para uma compreensao do poder como relacao que
vinculava soberano e sudito. Todavia, em algumas outras construgdes sobre o poder, essa
vinculag¢do desaparece, direcionando a investigagdo unicamente para a compreensdao de uma

espécie de submissao associada ao lugar do sudito na produgdo e na exploragdo da terra em



15

favor do soberano, caracterizando-se esse tipo de relacdo, de imediato, como poder de
obediéncia.

Nas pesquisas que ele realizou sobre os séculos XVII e XVIII, o leitor se depara com
uma espécie de poder que se exerce muito mais nos corpos do que, propriamente, sobre a terra
e seus produtos. Nessa perspectiva, parece se apresentar um poder ndo mais de obediéncia,
mas um poder de sujei¢do e de dominagao.

Destarte, o poder que se instaura na sociedade contemporanea sera compreendido a
partir de uma teoria geral da producao material de objetos ou produtos que possam ser
transformados em “lucro” (dinheiro/capital). Neste sentido, o poder permanece relacionado,
também, as questdes da economia e da politica. Esse poder torna o homem forca de trabalho
que, em sua produgdo méxima, ¢ considerado util para os fins da sociedade capitalista,
embora, ao atender unicamente a tais fins, se apresente, concomitantemente, em estado de
sujeicdo e de dominagao.

Mas ¢ nessas relagdes de poder que surge a possibilidade de pensarmos a liberdade em
Foucault. Muito embora nao seja um tema especifico tratado pelo autor, a liberdade atravessa
as pesquisas, investigacdes e tematicas desenvolvidas pelo francés. Desse modo, nos
deteremos sobre as questoes que ele desenvolveu no final da década de 70, por forga dos
cursos ministrados no College de France, que prosseguem até a época de sua morte, no inicio
da década de 1980 (1984)".

Nesse periodo da sua vida, o filosofo francé€s permaneceu preocupado em esclarecer
alguns dos principais aspectos da sua pesquisa. Com isso, ele conduz o leitor para uma
analitica do poder que estd associada ao individuo em sua historia. Nesse sentido, Foucault
desenvolve uma linha de pensamento considerando a existéncia do individuo, nas suas
vivéncias e experiéncias, como aquela que desenvolve “praticas de liberdade”. Essas praticas
constituem-se por forcas que se encontram no proprio poder, dai ndo ser mais possivel falar

do poder como algo separado de forgas, resisténcias, etc., mas em relacdes de poder que,

' A modernidade é o momento em que estamos situados e no qual o ideal de homem se apresenta em ruinas e a
liberdade desacreditada. Foucault considera nesse momento o kairds para propor a constitui¢do do sujeito a
partir de praticas de liberdade. Talvez possamos fazer a aproximagao de Foucault com o Prometeu de Hesiodo e
Esquilo diante do corvo. Por ter desobedecido Zeus, partilhando com os mortais a chama divina, Prometeu foi
amarrado a uma rocha por toda a eternidade enquanto um corvo devorava diariamente seu figado, que crescia ¢
se restaurava novamente. Assim, a representacdo continua da necessaria renovagdo do figado de Prometeu se
apresenta como uma metafora adequada da liberdade no pensamento de Foucault. Temos na representagdo do
figado de Prometeu o proprio pensamento de Foucault. O francés pensa o individuo em suas relagdes de poder e
na sua experiéncia de vida: no momento presente mesmo em que as vivencia, se constitui por intermédio de
“praticas de liberdade” criadas e elaboradas por ele — individuo — em meio ao que vive. Deste modo, € o filosofo
francés, na modernidade, em plena degradagdo da liberdade em sua forma conceitual, aquele que sera creditado
ou culpado por deixar em suas pesquisas caminhos a serem livremente percorridos.



16

Q-

apesar de se caracterizarem pela opressdo e dominagdo, contém elementos associados
resisténcia, a estratégia, dentre outros, os quais ‘“corroem”, ou melhor, estilhagam e
fragmentam a dominagdo e a repressao.

Assim, visto que Foucault nos legou concepcdes fundamentais tanto para a construgao
tedrica da alma moderna, em suas formas de assujeitamento, quanto para a filosofia pratica,
para a ética, nos propusemos pensar a liberdade como caminhos a serem trilhados por meio
de um processo que se refere ao individuo na sua relagdo propria com as formas de poder
vigentes, o qual nos conduz a compreender o sentido das prdticas de liberdade e, deste modo,
compreender a dindmica da vida em sociedade.

O novo desta abordagem, seu aspecto original, consiste em preencher uma lacuna
sobre a investigagdo acerca da liberdade que permita uma abertura para a compreensao
fechada em seu carater abstrato; pretendendo, por outro lado, superar uma dicotomia que se
apresenta na relagdo do individuo com o poder que se encontra subjacente, principalmente em
meio as perspectivas deste individuo como ser isolado em busca do aperfeicoamento
individual, nas formas de uma experiéncia estética formulada no cuidado de si, assim como
em sua relacdo a outro aspecto da liberdade: das suas formas de constitui¢do e das suas
restri¢des oriundas e fundadas nas relagdes com o poder.

Foucault, em principio, desconstroi a ideia de poder como repressao, como restricao
absoluta da liberdade, ao contrario: ele apresenta outro caminho, no qual o poder assume
dimensao constitutiva e produtiva, ndo especificamente em relagdo a producao material, mas
especialmente em relagdo aos processos de subjetivagdo, aos processos que tornam possivel a
propria liberdade no individuo. Nesse sentido, a produgdo material seria uma das
consequéncias das relacdes de poder e forca que se debatem na histéria que o sujeito vive e
experiencia.

Dessa forma, o problema da liberdade deve ser pensado em vista dos processos de
subjetivacao, o que significa dizer que em Foucault existem “praticas de liberdade” que vao
muito além de uma concep¢ao normativa € que se situam no cumprimento das normas
vigentes que estdo, formalmente, baseadas no imperativo que condiciona a liberdade do
individuo ao respeito da liberdade dos outros ou, numa dimensdo oposta, como a simples
supressao da liberdade em meio ao exercicio do poder ou na sua manifestagdo e execucao em
meio as instituigdes sociais, politicas e econdmicas.

Assim, nao ha “relagdo de poder” quando se entende que o individuo permanece no
cativeiro, quando as determinacdes e imposicdes sdo consideradas sedimentadas e definitivas,

impossiveis de ser refletidas de outro modo. Entretanto, ela existe na medida em que este



17

mesmo individuo resiste e luta no cerne e diante destas mesmas determinagdes. Nesse sentido,
o poder se exerce tdo somente sobre “sujeitos livres”, sejam estes individuais ou coletivos.
Essa condicao que caracteriza o sujeito em relacao a liberdade ndo ¢ algo dado ou deduzido
naturalmente, em abstrato, algo que se manifesta a priori, mas ¢ apresentada processualmente,
uma vez que o sujeito tem diante de si um campo de possibilidades em que as varias condutas,
as varias acdes e reacdes, nos diversos modos de comportamentos, podem ocupar lugar
determinante.

Destarte, na medida em que essas relacdes sdo tecidas nas “malhas do poder”, elas
apresentam, com todo o vigor, elementos que Foucault apontara como indispensaveis para um
adequado entendimento sobre o que venha a ser governo tanto de si e dos outros. Seguindo os
passos de Kant, no que se refere a Aufkldrung, Foucault reconhece que no governo de si € no
governo dos outros se caracterizam tanto praticas viciadas e de dominagdo — a saber, o estado

de menoridade, como afirma Kant — quanto praticas de liberdade:

[...] essa superimposi¢do da dire¢do dos outros ao uso que poderiamos e
deveriamos fazer do nosso proprio Verstand ou Gewissen, etc., se deve a qué?
Néo se deve a violéncia de uma autoridade, deve-se simplesmente a noés
mesmos, a uma certa relacdo com nés mesmos. E essa relagdo com nds mesmos,
ele caracteriza com palavras que sdo emprestadas do registro da moral. Ele diz
‘preguica’, diz ‘covardia’ (Faulheit, Feigheit). [...] A preguica e a covardia ¢
aquilo pelo que ndo damos a n6s mesmos a deciséo, a forca e a coragem de ter
com nds mesmos a relagdo de autonomia que nos pemite nos servir da nossa
razdo e da nossa moral e por conseguinte o que a Aufkldrung devera fazer, o que
ela estd fazendo, pois bem, vai ser justamente redistribuir as relagdes entre
governo de si e governo dos outros [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 32).

Por conseguinte, ndo se deve entender governo como algo restrito as estruturas
politicas ou a gestdo dos Estados, pois este ndo advém simplesmente de formas instituidas e
legitimas de sujeicdo, seja politica ou econdmica. Na abordagem de Foucault, a expressao
governo designa a maneira de dirigir a conduta de individuos ou de grupos: governo das
criangas, das comunidades, das familias, dos doentes. Trata-se também de modos de acao
vivenciados e mais ou menos refletidos que atuam sobre o sujeito, tendo em vista instaurar
possibilidades de que este diriga o olhar a si mesmo, visando a investigar, agir e reagir no
campo de agao dos outros.

Desta forma, o modo de relagdo apropriado ao poder ndo deveria ser procurado no
contrato e no acordo, muito menos junto a violéncia e a guerra, mas no modo de uma agao
que € “o governo de si”. Nesse sentido, cada individuo, em sua singularidade, deve perceber

se seu modo de agir estd comprometido com a aceitacao de determinado status quo como algo



18

legitimo e determinado. Nesses casos, como aponta o filosofo alemao Kant, no texto O que é
esclarecimento?’, tais modos estio apoiados na preguica, na covardia, na comodidade, em
ndo assumir riscos. Foucault, por sua vez, entende que este mesmo individuo se subjetiva
processualmente na medida em que ¢ passivel de governar a si mesmo. Nesse aspecto, hé a
possibilidade da tomada de decisdo, do uso da coragem e do enfrentamento das relagdes de
poder por intermédio de relagdes de forga, do recurso a formas de resisténcia. Dessa forma, €
possivel ao individuo ousar a criagdao de espagos outros que permitam a saida da dominagao,
da menoridade. Em meio a essa agdo, se inclui nas relagdes de poder um elemento importante:
a “pratica de liberdade™.

Contudo, ao considerar a liberdade como uma préatica aliada a nog¢ao de governo,
entende-se que ela ndo ¢ um conceito abstrato, mas um exercicio, sendo necessario identificar
nesse exercicio o lugar em que acontecem o movimento e a redistribui¢ao das relagdes entre
governo de si e governo dos outros. Foucault apresenta-nos a realidade histérica —
compreendida como momento presente — como o lugar onde estdo as relagdes de poder
porque estas possuem em suas teias elementos para que o individuo, em sua atividade
criadora, se movimente nas tramas dessas relagdes e se constitua historicamente.

Neste sentido, existem espagos no poder que ensejam “praticas de liberdade” na
medida em que o individuo cria elementos que, processualmente, se articulam e se

desenvolvem como possibilidades para o desenvolvimento de praticas resistivas. Desse modo,

% A abordagem kantiana em O que é esclarecimento?, citada acima, é comentada por Foucault, em O governo de
si e dos outros: “[...] sejam como forem essas relagdes entre critica e Aufkldrung, creio que podemos reter,
de modo geral, de todo esse inicio de texto, primeiro que a menoridade de que a Aufkldrung deve nos fazer
sair se define por uma relacdo entre o uso que fazemos da nossa razio, ou que poderiamos fazer, ¢ a diregdo
dos outros. Governo de si, governo dos outros: ¢ nessa relagdo, nessa relagdo viciada que se caracteriza o
estado de menoridade. Segundo, essa superimposi¢cdo da dire¢do dos outros ao uso que poderiamos e
deveriamos fazer do nosso proprio Verstand ou Gewissen, etc., se deve a qué? Nao se deve a violéncia de
uma autoridade, deve-se simplesmente a nés mesmos, a uma certa relagdo com nos mesmos. E essa relagéo
com nos mesmos, ele caracteriza com palavras que sdo emprestadas do registro da moral. Ele diz
"preguica", diz "covardia" (Faulheit, Feigheit)” (FOUCAULT, 2010a, p. 32).

* Paulo Freire escreveu Educagio como prdtica da liberdade, cujo objetivo era mostrar o quanto a educagio
pode servir ao esclarecimento e desenvolvimento humano, intelectual, teérico e pratico da vida, afirmando que
“Nao ha educacao fora das sociedades humanas e ndo ha homem no vazio” (FREIRE, 1999, p. 43). Foucault, por
sua vez, adota em suas pesquisas “Praticas de liberdade”. Em Hermenéutica do sujeito, ele afirma que sdo “[...]
acdes que sdo exercidas de si para consigo, acdes pelas quais nos assumimos, nos modificamos, nos purificamos,
nos transformamos e nos transfiguramos. Dai uma série de praticas que sdo, na sua maioria, exercicios, cujo
destino (na histéria da cultura, da filosofia, da moral, da espiritualidade ocidentais) serd bem longo. Sdo, por
exemplo, as técnicas de meditacdo; as de memorizagdo do passado; as de exame de consciéncia; as de
verificagdo das representacdes na medida em que elas se apresentam ao espirito, etc.” (p. 14-15). Mesmo nao
podendo precisar sobre a proximidade ou distdncia entre o pensamento de Paulo Freire ¢ Foucault, ndo ha como
negar que ambos buscavam a mudangca e a transformagao do individuo e da sociedade.



19

¢ possivel um entendimento de que a relacdo de poder e a insubmissao da liberdade nao estao
separadas. E entdo nessa perspectiva que o sujeito luta e vive de forma ativa.

Conforme Foucault, mais do que um antagonismo essencial, h4 nessas relagdes e na
insubmissao da liberdade um “agonismo” e, neste, ha elementos que provocam o individuo a
constituir a si mesmo no poder. Ha nas relagdes de poder uma incitacdo reciproca tanto na
relagdo com o outro quanto na relagdo consigo a luta e a criagdo de estratégias. Nesse sentido,
entende-se a existéncia, nas relagdes de poder, de “praticas de liberdade” por meio das quais o
sujeito exercita, com suas proprias forcas, o seu poder e aprende a lidar com o limite da
ordem, da aceitacdo tacita de algo posto e aceito sem questionamentos, o regime da
submissdo. Assim, existe um poder de todos e de cada um que ndo pode ser delegado a alguns
e, ademais, somente nas relacoes de poder € possivel ao individuo autogovernar-se.

Uma “pratica de liberdade” necessaria as relagdes de poder ¢ o saber, pois sendo,
obviamente, a faculdade que possibilita o conhecimento, ele pode impulsionar o individuo
também a acao no sentido de, uma vez percebida a dominagao, permitir o conhecimento dos
seus limites, oportunizando a condicao de trabalha-los. Vale salientar que, embora um modo
de agdo coloque o sujeito em imediata relacdo com o outro, o individuo — considerando que
saber ¢ uma forma de a¢cdo — deve agir sobre sua propria acdo, dai a divisa propugnada por
Kant na expressao — “sapere aude” — pois ousar saber implica ndo se adequar aos limites
impostos pelo status quo, implica agir em ao menos duas esferas: a do conhecimento e a da
resisténcia ao que esta posto enquanto forma de relagao de poder que implementa e pretende a
manutencao de um estado de menoridade.

O conhecimento, como agdo, nos da possibilidade de outras formas de agir e, como
afirma Foucault em O sujeito e o poder, entrevista de 1982, publicada em Ditos e escritos 1X,
trata-se de ““[...] uma acao sobre a acdo, sobre agdes eventuais, ou atuais, futuras ou presentes
[...]” (2014a, p. 132). Nesse sentido, o individuo ¢ provocado na teia de relagdes com o outro
a agir e reagir, sofrer e provocar modificacdes. Deste modo, as relacdes de poder agem sobre
a acdo propria do individuo.

Assim, o individuo enquanto sujeito livre pode até viver uma relacao de violéncia que
age sobre o corpo, a saber: fome, sede, etc.; contudo, ¢ possivel resistir a essa condicao e,
consequentemente, criar um campo de respostas, reagdes e efeitos provocativos visando a
alteracio desse quadro. E nesse sentido que se torna indispensavel explorar, no campo de
relagdes que envolvem o governo de si e do outro, a importancia da leitura de Foucault sobre

o cuidado de si.



20

Conforme Foucault, os modos de acdo proprios de cada individuo e da sua relagao
com o outro compreendem o “ocupar-se de si”. O sujeito livre deve ser para si mesmo,
durante toda a sua existéncia, objeto de aten¢do, de cuidado. Por isso mesmo, ndo deve o
“ocupar-se de si” ser entendido como uma simples preparagdo momentanea para a vida, mas
como a propria forma de vida. Entdo, parece-nos que na relagdo de poder se desenvolve a
ideia dessa conversao a si, a qual, atuando como relagdo de forca que se abre no movimento
da existéncia, movimento pelo qual se faz um retorno sobre si mesmo, comporta as relagdes
de si para com o outro, de si sobre si mesmo, assim caracterizando-se o processo de
subjetivacao. Este ¢ o aspecto do individuo que a investigacao do nosso tema percorrera.

Nessa perspectiva, ao invés de reforgar o poder sedimentado, o individuo fragmenta-o,
estilhaga-o, como um espelho que se quebra e, no lugar da imagem do sujeito na visao
classica, portador de uma esséncia universal em meio a qual deduziriamos a liberdade,
encontramos multiplas faces e facetas que s6 podem ter sua imagem restituida por meio de
uma constru¢do que se da de forma processual.

Por isso, Foucault se esforca em apresentar que, por toda a histéria da humanidade,
houve acontecimentos, ou melhor: ele nos apresenta focos de experiéncias que mostram o
homem em relagdes de poder com suas lutas e resisténcias, as quais, em meio a um processo,
a um longo percurso, vieram a confrontar ou modificar situacdes determinadas, imposicoes de
leis fixas e, a0 mesmo tempo, nestas relacdes estdo os passos percorridos por um sujeito livre,
a saber: resisténcias elaboradas, estratégias tomadas e caminhos escolhidos para percorrer
diante do emaranhado de trilhas existentes na sua propria historia.

Assim, temos nas relagdes de poder o individuo como uma espécie de ‘“figura”
criativa, aquele que faz uso da ousadia, que € provocado € a0 mesmo tempo provoca as
mudancgas, e em meio a elas corre todos os riscos. Desta forma, se apresenta na agdo de
ousadia e nos riscos presentes a preocupagao com o cultivo do ethos — o cuidado de si — o
exercicio de praticas de si para viver bem diante das adversidades do momento presente.

Deste modo, o ethos ndo € uma esséncia, mas relagdes de forgas que se apresentam a
partir de uma atitude-limite que interage nas relagdes de poder. A atitude-limite pode ser
exemplificada por meio da analogia do espelho que se estilhaca e, deste modo, se
recolocarmos cada um dos seus fragmentos como em um quebra-cabega teremos o reflexo de
uma imagem distorcida, ou mesmo, usando outro exemplo, na representagdo de um copo
d’agua que possui um limite e, ao extrapold-lo, o conteudo transborda. Tais imagens nos

possibilitam compreender como se dao os eventos e acontecimentos, com seus elementos



21

diversos existentes nas “malhas do poder”, e sobre esse transbordamento que faz com que o
homem, em seu limite e além dele, exerga a atitude de reagir em meio as relacdes de poder.

Na agonistica das relagdes de poder presentes e atuantes na histdria, se apresentam, na
ontologia do presente, relagdes historicamente vivenciadas, ou seja, as formas e condi¢des da
conversio de si mesmo como sujeito historico livre. E nesse sentido que se torna
imprescindivel o cuidado de si no processo de subjetivagao, pois ¢ o cuidado de si, enquanto
uma vivéncia filosofica, que permite a vida criativa.

Assim, visto que a nossa pesquisa investigara sobre caminhos da liberdade em
Foucault: das relacoes de poder ao cuidado de si no processo de subjetiva¢do, iniciaremos o
percurso de nosso primeiro caminho a ser seguido buscando compreender a agonistica
existente nas relacdes de poder. Parece-nos que s € possivel a apreensdo desta ideia de agon
se fizermos um trabalho de arquedlogo, buscando na histéria em que se vive, revolvendo-a, de
modo a nela encontrar os elementos que conduzem ao processo de subjetivagdo e a construgao
de “praticas de liberdade”, mesmo porque o homem nao ¢, em Foucault, a-histérico. Os
trabalhos do filosofo francé€s nos remetem ao tempo como condi¢do para compreensao do
presente. Partindo desse entendimento, serd tomada como primeiro caminho a ser trilhado em
nossa investigacdo a Historicidade humana: uma agonistica nas relagoes de poder.

Para melhor compreender a agonistica, retomaremos a concepcao de historia
comumente apresentada pelos historiadores, isto €, uma histéria em contraste com o poder, a
saber, histéria versus poder, procurando acompanhar as criticas de Foucault a esse
entendimento para, em seguida, buscar o que o filésofo francés entende por “historia efetiva”.

E nesse sentido que se faz necessaria uma investigagio sobre os séculos XIX e XX,
principalmente no que diz respeito ao entendimento de historicismo e de humanismo. De
posse desse entendimento, ¢ preciso explorar o que € o “acontecimento”, buscando detectar as
forcas que nele se apresentam e que estdo em jogo na historia € no homem que a vivencia,
pois elas dardo as condi¢des do sujeito se constituir. Um ponto importante a ser considerado €
que a historia se da, acontece, em meio a relacdes de poder, de forgas e de resisténcias. E
nesse aspecto que merece ser esclarecida a relagdo que Foucault propde entre o que ele vai
denominar de “Histéria das problematicas” e de “Histéria do pensamento”.

Entretanto, cabe questionar se, nas relagdes de forcas, tem-se de imediato as relagdes
de poder ou se, pelo contrario, ¢ nas relagdes de poder que se tem as relagdes de forgas. Elas
estdo dissociadas ou entre elas ha relacdes e identificagdes? Face a essas inquietagdes,
percebemos que desse enlace vao surgir subterfugios, estratégias e resisténcias, ou seja, essas

relagdes de poder as relagdes de forgas vao, passo a passo, ficando mais transparentes. Tal



22

perspectiva parece ter sido percebida por Foucault quando do desenvolvimento da
investigacdo das inquietantes problematicas que a historia versus poder oferece, a saber:
problematica da loucura, problematica das prisoes e problematica da sexualidade. Nessas
problematicas, pode ser identificada a agonistica existente nas relagdes dos individuos. Tais
aspectos como que finalizam nosso primeiro caminho e apontam trilhas para o percurso do
segundo caminho na medida em que a agonistica faz parte do processo de subjetivacgao.

O segundo caminho consiste em tentar compreender os Processos de subjetivagdo:
condigoes, formas e modos do sujeito se constituir. O percorrer deste caminho ¢ uma tentativa
de considerar nesse processo as condi¢des, as formas e os modos do sujeito se constituir em
sua historia, uma vez que suas relagdes sao estabelecidas no exercicio da agonistica. Dessa
forma, ao investigar a condi¢ao do sujeito se constituir serdo retomados aspectos da agonistica
e o entrelagamento com as relagdes de poder como possibilidade para a vida criativa, na
elaboragdo de subterfugios, estratégias e resisténcias. Nesse sentido, buscaremos esclarecer a
estreita relacdo ou mesmo a indissociabilidade entre alguns elementos que Foucault apresenta
como proprios das relagdes de forga: verdade, poder e sujeito.

Apos essa abordagem, serd possivel compreender as formas pelas quais o sujeito se
constitui, pois se as condicdoes de realizacdo das “praticas de liberdade” estdo numa
compreensao adequada das relagdes de poder, sua forma mais visivel da-se, propriamente, nas
relagdes de forca. Nesse sentido ¢ que as “praticas de liberdade” estdo no pensamento de
Foucault como o corpo central de suas investigagdes, pois movimentam o individuo a
interpretar a historia em vez de aceitar os fatos e acontecimentos como dados, dai tem-se um
diagnostico do presente. Assim, no diagndstico de onde o individuo se situa, do lugar mesmo
em que permanece envolto, ele se defronta com o que estd posto e, no que esta posto, ele —
individuo — busca saidas, formas de subjetivagdo. Por isso mesmo e, consequentemente, ao
lutar na historia, ele se depara no embate consigo mesmo, refletindo sobre suas agdes e
criando alternativas.

Nessa perspectiva, suspeitamos de que diante da verdade estabelecida, do posto, do
dado e incontestavel o individuo desenvolve outras praticas, as quais Foucault denomina
saberes e veridicg¢do. Trabalharemos com a hipotese de que as formas do sujeito se constituir
estdo atreladas a condicdo do sujeito se constituir na medida em que, para abordar as
contraposi¢oes ou mesmo relagdes de saberes e veridigdo, na verdade adentra-se nas relagdes
de forcas. E com essa hipotese que apreciamos o movimento que ocorre diante das relagdes de

poder associadas as técnicas de governamentalidade.



23

O terceiro e quarto caminhos da investiga¢do tratam sobre a Vida filosofica: uma
experiéncia de liberdade e A vida filosofica: uma vida criativa. Depois de investigar a
histdria, refletindo sobre os “estados de dominagdes”, constatando que estes existem € como
se manifestam, trabalharemos com a hipotese de que ha, no exercicio das formas de
dominagdo, espagos para que tais situacdes e estados sejam desconstruidos tendo em vista a
subjetivacdo, uma vez que muito mais fortes sdo as relagdes de poder e forca advindas,
processualmente, da propria vivéncia do sujeito na situacdo de “dominagdo”. Foucault ainda
percebe que a sociedade contemporanea apresenta as relagdes de poder como algo
“extremamente limitado”, ou seja, deduzido do exercicio do poder tdo somente, sem se dar
conta da complexa trama subjacente a tal exercicio, tampouco das possibilidades de
subjetivacao nele presentes. E € essa a preocupacao que parece mover todo o pensamento do
autor em suas investigacdes, em seus escritos e em sua vida. E como se o préprio Foucault
estivesse constituindo, processualmente, a st mesmo em sua historia.

A despeito dessa clarificacdo sobre o exercicio do poder, ha ainda uma expressao
bastante utilizada por Foucault, “Ontologia do presente”, importante para a compreensao da
liberdade ou, segundo ele mesmo, das “praticas de liberdade™, carecendo, portanto, de
investigacao. O que significa a expressdo ontologia do presente em relagdo ao poder? Qual
sua importancia no processo de subjetivacdo? Essa categoria, entretanto, tem algumas
possibilidades. O presente pode ser representado, interrogado, analisado, vivido e percebido.
Conforme Foucault, estas ultimas possibilidades viabilizam o processo de subjetivacao: viver,
voltar o olhar para si mesmo e para o que se vive, no momento presente. Essa ¢ a condi¢ao
para que o sujeito se constitua em sua verdade, condi¢des e formas.

Desse modo, considerando que nosso objetivo € investigar nas obras de Michel
Foucault, especialmente nas do periodo genealdgico, os caminhos da liberdade, usaremos
alguns focos de experiéncias abordados pelo autor em que se apresentam ‘“‘praticas de
liberdade™. Tais focos de experiéncias tanto poderiam estar associados as interpretagdes de
Motta sobre o pensamento de Foucault no comentario da apresentacdo da edi¢ao brasileira
dos Ditos e escritos Ill, sobre o texto do francé€s de 1966, intitulado O pensamento do
exterior, quanto com o que Foucault expressa em O Governo de si e dos outros. Assim, sao
“pensamentos de experiéncia” e, a0 mesmo tempo, “experiéncia de pensamentos”, nas quais
se articulam “as formas de um saber possivel”, “as matrizes normativas de comportamento
para os individuos” e os “modos de existéncia virtuais para sujeitos possiveis” (MOTTA

apud FOUCAULT, 2013b, passim).



24

Por conseguinte, Foucault segue sua histéria do pensamento, cuidando de investigar
atentamente experiéncias que foram exemplos de luta, nos quais estava presente o ethos, ou
seja, a preocupagao com o cuidado de si, como ele bem expressa em A coragem da verdade,
onde apresenta esse papel da filosofia e as regras da vida filosofica (FOUCAULT, 2011a, p.
175).

E a vida filosofica ¢ expressa por Foucault tomando como referéncia ndo apenas o
pensamento antigo, isto ¢, a historia do pensamento antigo com suas experiéncias, mas
expressoes de vida filosofica que atuaram na modernidade. Assim, ndo poderiamos deixar de
considerar a propria vida de Foucault, que nos ¢ a expressao propria de processos de
subjetivacdo que se desenvolvem em “praticas de liberdade” e parecem atravessar
transversalmente as obras e as tematicas investigadas nelas, se efetivando na historia de vida
do frances.

Dessa forma, optamos por selecionar alguns dos focos de experiéncias abordados por
Foucault para servir de base e orientacdo a nossa pesquisa. Em tais vivéncias aqui
configuradas nas tradicdes que nos remetem a Platdo, na antiguidade, aos movimentos que
buscavam o cultivo do cuidado de si, a Rousseau ¢ mesmo a Kant, na modernidade. Nesses
focos, vemos o homem em relacdes de poder e forca, o homem que, em suas relagdes, vive e
constitui a st mesmo em sua historia.

E desse modo que serdo investigadas as praticas de liberdade, a partir dos focos de
experiéncias e das estratégias visando a saida de um “estado de dominac¢do” ou de
“menoridade”. A exemplo da perspectiva adotada nesta pesquisa, nos deteremos em alguns
desses focos, como: a) os percursos de Platdo na experiéncia politica em Siracusa; b) os
devaneios de Rousseau no caminho da liberdade e no reconhecimento de si; ¢) os passos de
Kant rumo a pragamatica de si, os quais serdo abordados no final do itinerario desta
investigacdo, embora tenhamos ainda como propodsito considerar outra experiéncia: d) a de
Foucault, que nos possibilite detectar elementos que permitam perceber as condi¢gdes e formas
de subjetivagdo nos sujeitos historicos contemporaneos, que buscam uma vida filosofica.

E nesse sentido que se pode entender a expressio “ontologia do presente”, ou seja, nas
vidas das mais diferentes pessoas em suas pluralidades, nas experiéncias vividas na pratica
historico-filosofica que tornam possivel a constru¢do de uma “vida filosofica”. Assim, nas
relagdes de poder, podemos vislumbrar o sujeito que, no limite das suas experiéncias, seja de
felicidade, alegria, paixdo, dor, anglstia ou incompreensdo, constitui-se como um ser de

atitude que desenvolve praticas de liberdade. Desse modo, por intermédio de suas proprias



25

forgas, ele se encontra em meio a varios riscos, seja travando lutas, resistindo ou mesmo
criando estratégias.

Neste sentido, apos a abordagem que sera adotada sobre a “ontologia do presente” em
nossa pesquisa do cuidado de si e dos focos de experi€ncias como a expressdo da vida
filosofica, continuaremos nossa investigagao na perspectiva de compreender o que Foucault
indica sobre a antropologia contemporanea. Neste momento da pesquisa, abordaremos outro
foco de experiéncia necessario: as caminhadas de Foucault no processo de subjetivagdo, pois,
conforme Motta na apresentacdo a edicdo brasileira dos Ditos e Escritos I, a abordagem
adotada por nosso filésofo segue os caminhos da “via régia” de Binswanger.

Assim, em se questionando sobre “Que via régia é essa?”, quando trata da “ontologia”
na sociedade contemporanea, Foucault a explica: “[...] Paradoxal com certeza, porque toma
indiretamente o problema da antropologia e da ontologia, indo direto a existéncia concreta,
ao seu desenvolvimento e a seus conteudos historicos” (MOTTA apud FOUCAULT, 2011b,
p. IX).

E assim que, quase finalizando o percurso da nossa investigagio, ainda nos
questionamos sobre a perspectiva de compreender o paradoxo entre o exercicio do poder e a
possibilidade da liberdade. Seguimos com uma possibilidade de elucidar a hipotese de que a
liberdade estd ai mesmo, na “ontologia do presente”, em todas as experiéncias de vida, e € a
acdo livre do individuo a percorrer as vias paradoxais da existéncia que permite as
possibilidades de constitui¢do de modos, condigdes e formas que, em movimento continuo,
convidam o sujeito a repensar os limites estruturais do imaginario e a ressignificacao da sua
propria existéncia.

Desse modo, nossa pesquisa tera o objetivo de investigar como ocorrem as praticas de
liberdade, levando em consideragdo as relagdes de poder € o cuidado de si nos processos de
subjetivacdo. Para tanto, elegemos como objetivo geral o de investigar os caminhos das
praticas de liberdade considerando focos de experiéncias apresentados pelo autor francés que
mostram na existéncia do individuo, em suas relagdes de poder no processo de subjetivagao, a
expressao propria da vida filosofica, na medida em que retrata uma experiéncia de liberdade.

De modo especifico, objetiva-se: a) esclarecer sobre a absor¢ao da histéria versus
poder, de modo a compreender ndo somente a agonistica existente nas relagdoes de poder, mas
que ¢ propriamente nela que o individuo € capaz de viver de forma efetiva a sua historia; b)
Investigar nos processos de subjetivagdo as relacdes de poder e forga, as relacdes de saber e

verdade e as técnicas de governamentalidade aliadas a nogao de atitude-limite e as praticas de



26

si; ¢) Identificar, a partir de focos de experiéncias, o exercicio de praticas de liberdade na
condicdo historico-filosofica de Platao, Rousseau, Kant e do proprio Foucault.

Nessa perspectiva, nossa investigacdo serd realizada por meio de pesquisa
bibliografica levando em consideracdo, em primeiro lugar, as obras de Michel Foucault.
Nesse sentido, vale salientar que nas referéncias primarias indicamos as obras de Foucault
pelo seu ano de publicagdo original, ordinariamente seguindo a publicagdo na Franca.
Procuramos, com esse intento, apreender o desenvolvimento das ideias de Foucault e o
amadurecimento de seus conceitos. Entretanto, por se tratar de um tema complexo, e a medida
da necessidade foram consultados livros, artigos, periddicos, pesquisados em bibliotecas e na
internet (artigos, dissertacdes e teses que versem sobre o assunto), que compuseram a
bibliografia secundaria, de modo de que nossa abordagem compreende um quadro mais
completo, sobretudo em relagdo ao movimento do ethos, no que diz respeito ao pardstema,

paraskeué e parresia.



1. HISTORICIDADE HUMANA: UMA AGONISTICA NAS
RELACOES DE PODER

“Todo homem tem direito a 24 horas de liberdade por dia’”.

René Magritte

Quando recorremos aos livros que tracam um perfil sobre a historia, temos que ela
aparece sempre amparada por determinadas linhas de entendimento tecidas em fundamentos
universais e metafisicos para exprimir a dindmica do real. Nos gregos, a historia aparece
fundada no ideal de ordem cosmica e, nesse contexto, o individuo a-historico € movido por e
para uma finalidade tltima que o perpassa, da qual ele ¢ tdo somente uma manifestagao
momentanea em meio a uma organizagao ciclica.

Entre os cristdos — herdeiros da tradi¢do judaica e assim constituidos e amparados
numa compreensao do reinado de uma providéncia divina que ndo somente cria o universo do
nada, dando-lhe um inicio mas que, ademais, mantém essa criagdo — um Deus em sua
suprema bondade supriria toda a caréncia e necessidade do individuo. E, a despeito de que tal
tradicdo rompa com as narrativas ciclicas do cosmos, sendo o fundamento para uma
compreensdo linear da histéria, ainda nessa concepgdo, segundo a ortodoxia vigente que
remonta a Agostinho. O homem continua atrelado a um evento maior que determina seus
passos: a ocorréncia de um pecado original em relagdo ao qual a liberdade consiste em
escolher a Deus por oposicao as criaturas.

Na modernidade, com o novo espago dado ao homem a partir das relagdes sociais,
econOmicas ¢ de poder, o individuo parece entrar no cendrio da histéria a partir,
principalmente, das questdes epistemoldgicas, da ideia do sujeito do conhecimento. Nesse
novo cendrio, a natureza, enquanto objeto de estudo humano, assume papel importante na
compreensdo da ordem das coisas. Da passagem da compreensao ciclica da historia para uma
concepcdo de uma histéria linear, segundo a heranga da tradi¢do judaico-cristd, a
modernidade comega a contemplar uma historia da natureza da qual o homem, enquanto ser
individual e social, faz parte. Entretanto, tais mudancas ainda sdo incipientes no que tange a

uma efetiva compreensao do que ¢ a propria natureza, a existéncia humana e as relagdes que

* “Tout homme a droit d 24 heures de liberté par jour”. René Magritte. In: Mussée Magritte, Bruxelas.



28

sdo travadas no ambito das relagdes sociopoliticas. A modernidade lanca um olhar esquivo
sobre o periodo anterior a si, a uma idade das trevas, mas nao € capaz ainda, posto que
perdida em seus proprios pensamentos € novas configuracdes de mundo, de dizer o real, de se
reconhecer de forma adequada nesta realidade. Seria este o tempo em que o homem nasce,
nao fosse essa ideia de homem, de fato, um grande equivoco.

A partir do século XIX, surgem as grandes questdes da sociedade ocidental naquilo
que se considera comumente como contemporaneidade, o trabalho e a producao material
apresentam o mundo dos operarios e trabalhadores de um lado e os capitalistas de outro,
aqueles que detém essa forga de trabalho por oposi¢dao aqueles que, ao comprar essa forgca de
trabalho, tendo em vista o lucro, alienam os primeiros, conforme foi descrito pela tradigao
marxista.

Nesse quadro, a histéria € vista como contradi¢cdo social, a luta predominante ¢ a luta
de classes, cuja compreensao ¢ a de que a burguesia possui os modos de produgao e, portanto,
o poder. A partir desse entendimento, o que existe ¢ uma espécie de antagonismo: a classe dos
operarios considera que a burguesia deve ser deposta do poder, possibilitando um acesso
comum aos meios de producao.

Tendo em vista esse cenario, Foucault questiona em As palavras e as coisas se ha, a
partir do século XIX, em meio a essas oposigoes, lugar para uma compreensao de mundo e de

homem de forma homogénea:

L4 onde um pensamento prevé o fim da histoéria, o outro anuncia o infinito da vida;
onde um reconhece a producdo real das coisas pelo trabalho, o outro dissipa as
quimeras da consciéncia; onde um afirma com os limites do individuo as exigéncias
de sua vida, o outro os apaga no murmurio da morte. Sera essa oposi¢do o sinal de
que, a partir do século XIX, o campo do saber ndo pode mais dar lugar a uma
reflexdo homogénea e uniforme em todos os seus pontos? (FOUCAULT, 1999, p.
384).

A historia como nos € apresentada possui uma forma linear, muito embora se expresse
em movimentos dialéticos, expressoes de uma mesma forma de dominacdo expressa pela
posse dos meios em diferentes modos de producdo. As lutas, quando aparecem, sdo repeticoes
constantes que revelam unicamente as contradi¢des sociais. Neste quadro, poucas sdo as
condi¢des do sujeito se constituir em sua historicidade. Nao obstante, Foucault, além da
linearidade da histéria, suspeitou da ideia de uma contradicao social existente de forma fixa e
determinada na historia, sem nenhuma possibilidade de vinculo entre as posigdes contrarias.

Neste sentido, ao investigar os fatos e acontecimentos da historia, percebeu Foucault que, nas



29

contradi¢des, nelas proprias, se inserem os elementos que permitem tirar a historia do cendario
das abstracoes e torna-la viva.

O filosofo francés apresenta no nucleo da histéria o homem enquanto individuo que,
ao vive-la, a modifica, a transforma, abre espago para a discussao da antropologia aliada a
uma nocao de acontecimento que deixa transparecerem as forgas que estdo em jogo na
histéria. Nao héa nessa linha de raciocinio uma histéria natural fundada em um universal e
amparada em ideais metafisicos que desprezam a experiéncia. Nao ha tdo somente dois
reinos, o da natureza de um lado e o da necessidade de outro, de modo a se distanciarem e nao
se reconhecerem.

Quando se pensa a histdria enquanto contradi¢des sociais, absorve-se a ideia de que de
um lado estdo os que usufruem da vida, e de outro, os que dela estdo privados. E considerando
essa separagdo que a nogao de acontecimento aparece como categoria central para entender a
agonistica historica’ em que o sujeito estd sempre enredado. E preciso considerar nio somente
as contradicdes sociais, mas as oposi¢oes existentes, nas quais forg¢as poderosas estdo
presentes.

Foucault admite que h4d os que pensaram uma histéria dissociada do poder. Nesse
sentido, o que se apresenta ¢ a anulagdo do homem na pretensa contradi¢ao social. Essa teoria
geral do poder ¢ tdo fortemente postulada que as for¢as para mudangas da realidade parecem
ndo existir. Na entrevista intitulada Michel Foucault, as respostas do filosofo, de 1975,
realizada pelo Jornal da Tarde a época da passagem do filésofo francés pelo Brasil e
publicada em Ditos e Escritos VII, quando perguntado sobre: “O que é o homem? Isso

existe?”, obtém-se do francés a seguinte resposta:

- Claro que ele existe. O que se deve destruir é o conjunto das qualificagdes, das
especificagdes e das sedimentacdes pelas quais algumas esséncias humanas foram
definidas a partir do século XVIII. Meu erro ndo foi dizer que o homem néo existe,
mas imaginar que seria tdo facil demoli-lo (FOUCAULT, 2011c, p. 355).

Quando Foucault sustenta que quer demolir o homem, sua finalidade consiste em
desconstruir a ideia de poder como repressao que aprisiona o sujeito e, a0 mesmo tempo,

apresentar o poder engendrado na categoria da producao de sujeitos historicos efetivos. Desse

> AGONISTOKOS (agonistico): que concerne a luta; que convém a discussdo; luta ou combate em seu aspecto
desportivo ou retdrico; aquele que argumenta intensamente; comportamento que inclui reagdes diversas, como
ameaga, ataque ¢ fuga, observado em encontros agressivos entre dois individuos de uma mesma espécie; debate
conflituoso e acerbo entre os seus personagens (diz-se de textos platonicos); favoravel a luta, ao conflito, que vé
no combate o instrumento por exceléncia de mudanga. Assim, a agonistica histdrica implica na luta do sujeito
consigo proprio, com as instituigdes, fatos e vivéncias em que esta envolvido.



30

modo, o problema da liberdade em Foucault vai muito além do cumprimento de normas
vigentes ou da simples supressdo da liberdade no exercicio do poder nas instituigdes
totais® No que se refere ao poder no ambito das institui¢des totais, Erving Goffman admite

que:

[...] existe uma divisdo basica entre um grande grupo controlado, que podemos
denominar o grupo dos internados, ¢ uma pequena equipe de supervisdo.
Geralmente, os internados vivem na institui¢do e tém contato restrito com o mundo
existente fora de suas paredes (GOFFMAN, 1974, p. 18).

A partir da divisdo estabelecida, conforme observa Goffman, ¢ possivel considerar um
aspecto intrigante € a0 mesmo tempo interessante dessas instituigdes, embora dificil de
descrevé-lo por nao se tratar de algo postulado, dito ou visivel de forma imediata, trata-se do
poder em exercicio, de praticas em movimento, as quais s6 possuem existéncia nas relacoes
de poder proprias que se estabelecem a partir da vivéncia dos individuos ou grupo.

Deste modo, embora as instituigdes totais apresentem o carater binario do poder,
Foucault admite que ha algo que move e transita nesse cardter binario, mostrando sua
concretude no corpo e nas condi¢des em que o individuo se encontra no emaranhado de suas
relagdes. Em meio essas relagcdes, Foucault compreende o poder. Nesse sentido, o francés nos
mostra que nas relacdes de poder ndo se deve pensar apenas o aspecto visivel da dominagao,
sua estrutura binaria, composta de um lado por "dominantes", e por outro, de "dominados",
considerando que tal entendimento ndo permite apreender o espaco de “praticas de liberdade”
efetivas. Nesse sentido, ¢ possivel admitir que ha, na produgcdo multiforme de relagdes de
dominagao, possibilidades do desenvolvimento de estratégias visando ao estabelecimento de
“praticas de liberdade”.

Embora Goffman apresente que nas instituicdes totais “Os participantes da equipe
dirigente tendem a sentir-se superiores e corretos; os internados tendem, pelo menos sob
alguns aspectos, a sentir-se inferiores, fracos, censuraveis e culpados” (1974, p, 19), ele

também admite que:

% Erving Goffman em Manicomios, prisdes e conventos (1974) enumera cinco agrupamentos de institui¢cdes
totais em nossa sociedade: 1) instituicdes criadas para cuidar de pessoas que, segundo se pensa, sdo incapazes e
inofensivas (cegos, velhos, orfaos e indigentes); 2) locais estabelecidos para cuidar de pessoas consideradas
incapazes de cuidar de si mesmas e que sdo também uma ameca a comunidade (tuberculosos, doentes mentais,
leprosos); 3) lugares organizados para proteger a comunidade contra perigos intencionais (cadeias,
penitenciarias, campos de prisioneiros de guerra); 4) institui¢des estabelecidas com intengao de realizar de modo
mais adequado alguma tarefa de trabalho, e que se justificam apenas através de tais fundamentos instrumentais
(quartéis, navios, escolas internas, campos de trabalho, colonias e grandes mansodes) e, 5) estabelecimentos
destinados a servir de refigio do mundo (abadias, mosteiros, conventos e outros claustros) (1974, p. 16).



31

A instituicdo total é um hibrido social, parcialmente comunidade residencial,
parcialmente organizacdo formal; ai reside seu especial interesse socioldgico. Ha
também outros motivos que suscitam nosso interesse por esses estabelecimentos, em
nossa sociedade, sdo as estufas para mudar pessoas; cada uma é um experimento
natural sobre o que se pode fazer ao eu (GOFFMAN, 1974, p. 22).

Deste modo, tém-se em Goffman tanto uma apresentacao da estrutura formal e binaria
quanto o entendimento de que nesta mesma estrutura se movimentam forcas que promovem
mudancas e alteragdes nas proprias estruturas formais. Assim, ao considerar as institui¢des
totais como hibrido social, admite-se a existéncia, em um mesmo lugar, de pessoas diferentes
em condi¢cdo, modos e formas de acdo que se entrecruzam nas singularidades diversas e forga
mudangas em cada um dos individuos que ocupam o mesmo espaco. Tem-se com isso um
exemplo vivido das relacdes de poder em atuagdo, por isso, as instituigdes se caracterizam
como espago para se pensar “sobre o que se pode fazer do ‘eu’”.

Essa possibilidade apresentada por Goffman coincide com o que Foucault elabora
sobre as relagdes de poder, tendo em vista que estas se exercem em niveis variados no
individuo — ser histérico. Assim, as relagdes de poder estdo em pontos diferentes da rede
social e sdo uteis por, de fato, ndo estarem tao somente a servico de uma institui¢do, de uma
economia ou de um sistema, mas por se apresentarem, também, como “praticas de liberdade”
que se estabelecem na luta, no embate e, neste, a possibilidade de superacdo dos limites e a
perspectiva de mudangas para o individuo.

Nesse sentido, Marcos von Zuben, em artigo intitulado Ricouer, Foucault e os mestres
da suspeita, aponta para a problematica do sujeito na sociedade contemporanea orientando
para a necessidade de um trabalho de interpretacdo mediado pelos sinais presentes na historia,

nas relagdes de poder entre os individuos:

A certeza da consciéncia imediata de si torna-se problematica, tornando ela propria o
enigma a ser decifrado. A forma pela qual esse enigma se constitui assume formas
variadas, correspondentes ao processo de formacdo dessa consciéncia falsa: a
ideologia em Marx, ilusdo em Freud, vontade de verdade em Nietzsche. Os mestres
da suspeita ndo sdo mestres do ceticismo. Eles irdo procurar outra via de acesso a
consciéncia, um trabalho de interpretagdo mediado pelos signos e pelos simbolos a
partir dos quais a propria consciéncia se manifesta (ZUBEN, 2008, p. 35).

Assim, em Foucault, dada sua compreensdo de poder, a luta, a agonistica, ndo se dirige
especificamente “contra as determinacdes sociais € de poder”, seu entendimento ¢ o de que ha
uma agonistica das proprias relacdes de poder, mas se esta € a percepcao de Foucault sobre o
homem, sujeito historico, logo, sujeito livre, se nas proprias determinagdes sociais e de poder

a agonistica esta presente, como explicar o que serd encontrado nas narrativas historicas,



32

considerando que estas insistem em apresentar a realidade a partir de projetos que se
pretendem globais e radicais?

Na analitica do poder, Foucault colocara tais pretensdes globais sob suspeita e, no que
diz respeito a histéria, mesmo nos elementos que a constituem enquanto uma "grande
narrativa", ele admite que ¢ ai mesmo que esta a histéria viva, isto €, a historia em
movimento. Neste sentido, até mesmo nos conceitos universais, a historia irrompe, se faz e
perfaz. Assim, mesmo considerando a histéria dos conceitos universais em que o sujeito
parece dela dissociado, existem ali acontecimentos que o sujeito vivencia € nos quais -
embora nao considerados - estdo presentes relacdes de poder e forca. Em consideracao a estas
observagoes, surge a necessidade de realizar alguns esclarecimentos sobre a "historia

dissociada do poder" e a “historia efetiva”.

1.1 Esclarecimentos sobre historia versus poder e “historia efetiva”

Iniciamos com o esclarecimento de que, embora o titulo apresente histéria versus
poder e “historia efetiva” ndo se trata, considerando o estilo e a linha de pensamento de
Foucault em relagéio ao poder, da nogdo de duas historias separadas’, podendo-se afirmar que
a histdria s6 € efetiva com o poder. O poder € a histdria efetiva, composta nao por uma alma
universal, mas por multiplas almas mortais num processo que escapa as sinteses
universalizantes, como nos diz Foucault na coletinea Nietzsche, a Genealogia, a Historia,
publicada em 1971 em homenagem a Jean Hyppolite, texto que pode ser encontrado nos Ditos

e escritos 1I:

7 0 titulo historia versus poder se refere a analise do entendimento do conceito de poder. Foucault, ao tratar da
analise da historia, se ocupa da analitica do poder. A abordagem de contradi¢@o da historia e do poder ¢é inviavel,
dai a proposta da historia efetiva. Contudo, a histéria efetiva ndo deve ser compreendida em uma dimensao de
unidade que abarca a totalidade de todas as coisas ou que permite a compreensdo da realidade segundo uma
propositura universal. Trata-se, enquanto titulo, de uma disposi¢do didatica e diz respeito a tentativa de uma
melhor compreensdo do que venha a ser a analitica do poder. A despeito deste esclarecimento, tem-se uma
observagao do proprio Foucault em As palavras e as coisas que corrobora uma possivel compreensdo candnica
de histdria na qual ele afirma que: “[...] nenhuma histéria foi mais ‘explicativa', mais preocupada com leis gerais
e com constincias do que as da idade classica — quando o mundo ¢ o homem, num sé6 movimento, se
incorporavam numa histéria unica” (FOUCAULT, 1999, p. 512). Embora reconhega Foucault esse entendimento
sobre a historia da Idade Classica, foi nessa mesma histdria que ele se debrucou para entender os aspectos que
envolvem uma das suas problematicas investigadas, a saber: a loucura. Nessa investigagdo, ele encontrou as
complexidades, as diversidades, as singularidades e, com estas, o debate, as lutas e os enfrentamentos. A historia
efetiva ndo ¢ a afirmacdo da histéria como unidade fechada, totalizante e global, ao contrario: s6 € possivel dizer
que a historia € efetiva quando a observamos sob a perspectiva das relagdes de poder, reconhecendo que nela se
encontram o multiplo, o diverso e o complexo e que € nesses elementos que se depreendem as relagdes de forga.



33

Quando estudamos a historia nos sentimos ‘felizes, ao contrario dos metafisicos, por
abrigar em nés ndo uma alma imortal, mas muitas almas mortais’. E, em cada uma
dessas almas, a histéria ndo descobrira uma identidade esquecida sempre pronta a
renascer, mas um sistema complexo de elementos por sua vez multiplos, distintos e
que ndo ¢ dominado por nenhum poder de sintese (2013a, p. 292).

Esta felicidade apontada por Foucault ¢ também oriunda da subjetividade que se
constitui nas relacdes de poder proprias do individuo histérico. Conforme Foucault, ndo existe
no mundo da histdria efetiva nenhuma providéncia divina, muito menos uma causa final que
se efetivara. Também ndo ¢ esse o mundo em que reina uma necessidade reprimida e
estagnada ou, menos ainda, o reino de uma liberdade abstrata e deslocada das condi¢des
histdricas, mas o que existe sao relagdes de poder, que revolvem a histéria em seus sistemas
complexos, multiplos e plenos de multiplas e diferentes vertentes e possibilidades. Essa
historia € viva e em sua vivacidade temos o individuo, o sujeito que processualmente € capaz,
com e por suas proprias for¢as, de enfrentar o reino das necessidades e caréncias.

E o revolver da historia a partir dos elementos proprios nela vividos que permitira a
luta, cujas forcas sdo sentidas pelo corpo, pela experiéncia, pela vida. E desse poder que se
elaboram e se criam estratégias e modos de constru¢do do novo, sendo, entdo, nas relacdes de
poder que a agdo livre transita. Nesse sentido, Foucault se incomodava quando alguém lhe
colocava a questdo acerca da ideia de que “onde ha poder ndo ha lugar para a liberdade”.
Percebe-se, em Ditos e escritos V, na entrevista de 1984 concedida a Revista Internacional de
Filosofia intitulada 4 ética do cuidado de si como pratica de liberdade, nao somente esse tipo
de incomodo, como também o devido esclarecimento de que nao ha possibilidade de separar
poder e liberdade. Assim, quando indagado, Foucault afirma que: “Nao ¢ possivel me atribuir
a ideia de que o poder ¢ um sistema de dominagao que controla tudo e que nao deixa nenhum
espaco para a liberdade” (2006b, p. 271). Como podemos perceber na citacdo de Foucault, a
compreensdo do poder enquanto uma estrutura fechada nao permite espago para a liberdade.
O poder permite uma abertura em que determinadas relagdes propiciam uma abertura para a
construgdo da livre subjetivacao.

Deste modo, esclarecemos que nao existe na historia uma espécie de identidade
esquecida sempre pronta a renascer. Também ndo pode a historia ser considerada uma grande
e vasta continuidade ou repeti¢do de determinacdes sociais € econdomicas com dois lados que
se contrapdem: de um lado, encontra-se o soberano e, de outro, os suditos; de um lado, os
senhores feudais, de outro, os servos; de um lado, os capitalistas e de outro, os proletarios. A

despeito de tal concepgdo apresentar determinados aspectos da realidade, na compreensao de



34

Foucault, em meio a esses polos subsistem estruturas de resisténcias outras que ultrapassam as
relacdes de classes.

Nas historias das continuidades, entendidas como mera historia das representacoes,
nao hé espago para a vida, pois, sendo representagdo, sequer t€m existéncia propria, conforme
nos diz Foucault em uma entrevista de 1968 em La Quinzaine Littéraire intitulada Foucault
responde a Sartre, publicada em Ditos e escritos VII, na qual ele afirma que a historia da
continuidade ndo passa de “mito da histéria para filésofos™ (2011c, p. 175). Deste modo,

esclarece Foucault, em Nietzsche, a Genealogia, a Historia:

[...] A historia "efetiva" se distingue daquela dos historiadores por ndo se apoiar em
nenhuma constincia: nada no homem, nem seu proprio corpo, ¢ bastante fixo para
compreender os outros homens e neles se reconhecer. Tudo aquilo em que o homem
se apoia para se voltar na dire¢do da histéria e apreendé-la em sua totalidade, tudo
aquilo que permite retragd-la como um paciente movimento continuo, trata-se de
sistematicamente destruir tudo isso. E preciso destruir tudo aquilo que o jogo
apaziguante dos reconhecimentos permitia. Saber, mesmo na ordem histdrica, ndo
significa "reencontrar" e sobretudo ndo significa "nos reencontrarmos". A historia
serd "efetiva" a medida que reintroduzir o descontinuo em nosso proprio ser [...]
(FOUCAULT, 2013a, p. 285-286).

Em consequéncia das representagdes, dos mitos, das tentativas de sedimentagdo das
contradigdes sociais, por vezes cria-se uma aversao € uma postura critica em relagao a historia
que tenta apagar o passado a fim de libertar o homem. Contudo, o0 homem, ao se tornar critico
da historia, deve poder nela reconhecer a si mesmo, pois ndo € possivel o desligamento das
fontes reais de existéncia, nesse caso, estaria ele realizando o sacrificio de si mesmo.

E necessério esclarecer ainda que ndo se trata de julgar o passado em nome de uma
verdade da qual o momento presente € o detentor, ao contrario: trata-se de correr todos os

riscos para destruir as verdades estabelecidas e fazer uso da vontade de saber para reconstrui-

las na historia:

A vida e a morte serdo assim colocadas exatamente uma contra a outra, superficie
contra superficie, imobilizadas e como que reforcadas ambas por seu impulso
antagonista. A Historia terd conduzido a finitude do homem até esse ponto-limite em
que ela aparecera enfim em sua pureza; ja ndo terd margem que lhe permita escapar-
se a si mesma, nem esforgo a fazer para forjar um porvir, nem novas terras abertas a
homens futuros; sob a grande erosio da Histéria, o homem serd pouco a pouco

¥ Nessa mesma entrevista de 1968, Foucault observa que: “Quando se toca em alguns destes grandes temas:
continuidade, exercicio efetivo da liberdade humana, articulagdo da liberdade individual com as determinagoes
sociais, quando se toca num desses trés mitos, logo um certo grupo de gente fina se pde a bradar a violagdo ou o
assassinato da historia. De fato, ja hda um bom tempo que pessoas tdo importantes quanto Marc Bloch, Lucien
Febvre, os historiadores ingleses etc, deram fim a esse mito da histéria” (FOUCAULT, 2011c, p. 175).



35

despojado de tudo o que pode escondé-lo a seus proprios olhos; terd exaurido todas
essas possibilidades que confundem um pouco e esquivam sob as promessas do
tempo sua nudez antropoldgica; por longos caminhos, mais inevitiveis e
constringentes, a Historia terd conduzido o homem até essa verdade que o detém
sobre si mesmo (FOUCAULT, 1999, p. 357).

Tem-se, entdo, sob o olhar de Foucault, a suspeita de se pensar a realidade mediante a
sedimentacdo de contradicdes que dividem a historia em duas, de modo que em cada uma
delas e mesmo entre elas ndo haveria nenhum tipo de relagdo. Neste sentido, ndo existem duas
historias separadas. Mas, se hipoteticamente fosse aceita tal conjectura, a historia efetiva
possui, certamente, 0 movimento oposto ao da histéria das grandes narrativas. Isto porque,
conforme Foucault, os proprios historiadores que a concebem se comportam como estando
fora dela e tendem a olhar o mais longe possivel de si mesmos, de sua posi¢do e situacao
historica, postando-se a-historicamente.

Neste aspecto, sobre os historiadores, em Nietzsche, a Genealogia, a Historia,
Foucault os equipara aos metafisicos, pois muitos entre eles s6 veem o além, as ideias

abstratas e se esquecem do corporeo, do real:

A historia efetiva, ao contrario, langa seus olhares sobre o mais préximo - sobre o
corpo, o sistema nervoso, a nutricdo e a digestdo, as energias; ela perscruta as
decadéncias; e se ela afronta as altas épocas € com a suspeita, ndo rancorosa mas
alegre, de uma agitacdo barbara e inconfessavel. Ela ndo teme olhar embaixo, mas
olha do alto, mergulhando para apreender as perspectivas, desdobrar as dispersdes e
as diferengas, deixar a cada coisa sua medida e sua intensidade (FOUCAULT,
2013a, p. 287).

Neste sentido, a historia efetiva € a historia viva que possui corpo e érgaos, cujo olhar
esta voltado para as causas e acontecimentos que a envolvem, e se deles se afasta ¢ para
apreendé-lo e retoma-lo com maior propriedade. Assim, a partir do entendimento da historia
viva, portanto, com 6rgaos, Foucault (2006a, p. 183-184) chega a fazer uma analogia, em O
poder psiquidtrico, do olhar da histéria efetiva com o olhar do médico, que, ao analisar o
paciente, utiliza uma série de dispositivos, mergulha na doenga para diagnosticar, se distancia
para analisar, aproxima-se novamente para remedia-la, mas a busca ¢ uma so: os meios
curativos. Para tanto, apresenta dessa relagdo paciente/doenga/médico estratégias que sao
prescritas no sentido de fazer a diferenca, isto €, provocar a alteracao do estado do paciente de
doente para saudavel.

Interessante também ¢é outro aspecto que se pode extrair da analogia
médico/doenca/paciente. A histéria efetiva ndo ¢ a histéria de um sé, mas de sujeitos livres

que se buscam, se comunicam e estdo motivados por algo, mas esta finalidade permanece



36

intrinseca na relacao de poder dos sujeitos livres, que desejam o que esta na propria historia,
como ¢ o caso, por exemplo, da relagdo médico/paciente: a finalidade esta presente no estagio
da doenga, o objetivo, o fim. O desejo que os move nao ¢ abstrato, trata-se de algo concreto: a
alteracdo do estado em que o doente se encontra para um estado melhor, desejada tanto pelo
médico quanto pelo paciente e, neste sentido, ambos lutardo para que ocorra o estado de
saude.

Por conseguinte, considerando este entendimento, ndo ha lugar para uma historia sem
poder e, se esta existisse, teria uma Unica fun¢do, recolher a diversidade e encaixota-la, ndao
haveria lutas nem esperancas, apenas fantasias e a elaboracdo de formas superficiais de
reconciliacdo e apaziguamento sem levar em consideracdo as nuances existentes no
acontecimento: seria uma historia atemporal, que pretende a tudo julgar de acordo com uma
verdade universal, levando o homem a pensar uma consciéncia sempre idéntica a si mesmo.

Uma histdria da qual o poder esta ausente ndo € possivel, bem como ndo € possivel um
sujeito sem a capacidade de agir livremente, pois mesmo no mais singular foco de
experiéncia, como, por exemplo, uma pessoa (pai de familia) que descobre estar com um mal
incuravel e esconde da sua familia, de uma forma ou de outra a doenga vira as claras: ha os
sinais que se apresentardo e, nesse caso em particular, pode-se conjecturar que ha lugar e
espago para o rompimento da caixa, a qual poder-se-ia caracterizar como a de Pandora, pois,
nessa irrupgao, possibilidades, lutas, embates e estratégias entrariam em cena. De todo modo,
nesse caso em particular, considerando o pai doente e fechado em si mesmo em relagdo a sua
doenca, este ainda vive o embate consigo mesmo face ao seu acometimento, as relacoes de
poder estdo ai presentes e forgam o sujeito, seja nas lutas ou nas fugas, expressdes de

estratégias de enfrentamento do acontecimento.

1.2 Séculos XIX e XX: historicismo ¢ humanismo

Na investigacao sobre o poder, Foucault realizou, em suas pesquisas iniciais, uma
arqueologia, considerando nas suas investigacdes temas e praticas vivenciadas nos séculos
XVII e XVIII. A Historia da loucura e o Nascimento da clinica, por exemplo, sdo obras que
mostram esse caminho arqueoldgico trilhado pelo filésofo francés. Nesse momento, Foucault
apresenta em suas abordagens o poder que se exerce nos corpos dos individuos, que nao se

trata de um poder de obediéncia, mas um poder de sujei¢do e de dominagdo.



37

Ja nos temas do século XIX que tratam da prisdo e da sexualidade, hé trabalhos nos
quais Foucault se propde delinear uma genealogia abordando as relagdes de poder.” Muito
embora alguns comentadores apontem para uma separagao dos dois métodos, o arqueoldgico
e o genealogico, nesta pesquisa optamos em ndo poder afirmar que exista de fato um
rompimento, na medida em que na arqueologia e na genealogia se apresentam amiude os
desafios e problemas da historicidade humana.

Em fun¢do das suas temadticas, prisdo, sexualidade e loucura, e das abordagens que
realizou acerca delas, Foucault chegou a ser considerado subversivo e andrquico. Por isso
muitos, ao interpretar seu pensamento, caem em uma espécie de radicalismo ou, por outro
lado, a despeito de ndo concordar com a histéria das grandes narrativas, a historia das
contradi¢gdes, ha quem critique Foucault, colocando-o como aquele que ndo se posiciona,
neste sentido, caindo no relativismo. Poder-se-ia afirmar que, nem relativismos, nem
radicalismos, o pensamento filos6fico em Foucault ¢ uma espécie de incompletude, uma
lacuna prestes a ser preenchida pela vida. Sua oposicao as grandes narrativas, aos sistemas, as
determinagdes historicas se desdobra em jogos, questionamentos, indagagdes e investigagdes
continuas sobre o que significa conhecer algo historicamente. E nesse sentido que nossa
pesquisa inicialmente se desenvolve buscando compreender no historicismo '’ e no

. 11 : ~ .
humanismo ~ os conceitos formados e postulados para a compreensao da realidade presente.

’ Nos cursos do Collége de France, Foucault vivencia sua propria histéria e recorre tanto aos métodos
arqueoldgicos quanto aos genealdgicos. Embora o fildésofo francés, situado no século XX, ndo diferencie de
forma rigorosa Idade Moderna ¢ Idade Contemporinea como a historiografia tradicional a estruture em suas
formas da representagdo do tempo e dos periodos histdricos, menos ainda ele emite qualquer diferenca precisa
no que diz respeito as relagdes de poder vivenciadas pelos individuos dos séculos XVII, XVIII, XIX ou XX.
Neste sentido, quando ele aborda a questdo do poder no momento presente, em que sdo vivenciadas essas
relagdes de poder, o filosofo sempre se reporta & modernidade abordando temas de outros séculos. Por exemplo,
ao investigar o poder no século XX ndo o faz de forma diferente de uma investigagdo sobre o século XIX. Nesse
sentido, o que modifica sdo as condigdes de materialidade, as formas de existéncias e os modos de ag¢des, uma
vez que esses elementos estdo presentes em qualquer periodo da historia, caracterizando-se como os elementos
fundamentais daquilo que precisa, de fato, ser apreendido. E nessa historia atual, a dos acontecimentos
ontologicamente presentes, que ele enfatiza os jogos de poder na evolugdo dos discursos na sociedade.

' Conforme Habermas, em O Discurso filoséfico da modernidade, o historicismo “[...] Resulta dessa destrui¢io
de uma historiografia presa ao pensamento antropoldgico e as convigdes humanistas fundamentais os contornos
de um historicismo por assim dizer transcendental, que, ao mesmo tempo, herda e suplanta a critica nietzschiana
do historicismo. A historiografia radical de Foucault permanece "transcendental", no sentido mais brando do
termo, visto que concebe os objetos da compreensdo historico-hermeutica do sentido como constituidos, como
objetivacdes de uma praxis do discurso sempre subjacente e apreensivel em termos estruturalistas. A velha
historia havia se ocupado com totalidades de sentido, que tornava acessiveis a partir da perspectiva interna dos
participantes; desse ponto de vista nao se percebe o que constitui em cada momento um tal mundo discursivo”
(HABERMAS, 2000, p. 353).

"' Habermas, em O Discurso filoséfico da modernidade, compreende que “[...] Foucault se entende como um
dissidente que resiste ao pensamento modemo e ao poder disciplinar dissimulado pelo humanismo. O
engajamento molda seus ensaios eruditos no estilo e na escolha das palavras; O gesto critico domina tanto a
teoria como a autodefini¢do de toda sua obra. Nesse sentido, Foucault distingue-se, de um lado, do positivismo



38

Nesse sentido, o francé€s tem como pano de fundo os pressupostos histéricos em meio
aos quais, quer como individuo, quer como parte de uma cultura, ele mesmo vivencia, muito
embora alguns vejam nisso, ou melhor, na caréncia de uma explicitacdo dessa questdo, um

dos problemas subjacentes ao pensamento de Foucault:

“O que vocé quer, a partir de onde vocé fala?” Essas questdes procedem, de fato, de
uma mesma suspeita. Elas contestam, todas duas, que Foucault esteja preocupado em
estabelecer, através de seus escritos, uma ligacdo satisfatéria entre o sujeito e as
normas, ligacdo sem a qual a elaboragdo de uma postura critica e de uma alternativa
fecunda seria impossivel [...] (POTTE-BONNEVILLE, 2004, p. 8)'2.

Questdes como as que foram destacadas por Potte-Bonneville parecem interditar o
pensamento de Foucault. Elas, aparentemente, dao conta de caréncias, de certa falta de clareza
do ponto de partida epistemologico do filoésofo francés. Uma primeira questdo a ser tratada
diz respeito a essa necessidade de principios requeridos pelo pensamento ocidental que nada
mais sdo do que mais uma das formas de cerceamento do pensamento, da sua formatagao.
Mesmo porque em nenhum momento Foucault nega, interdita ou oculta sua posi¢ado historica,

muito pelo contrario, ele a suscita como o lugar mesmo da configuracao do seu pensamento:

[...] Reprovar em Foucault seu pessimismo, a saber, que suas descri¢des historicas
interditam a quem quer que seja (individuo ou grupo) de se colocar como sujeito de
uma transformacdo de normas que organizam, segundo ele, o saber e o poder, o
acusar de inconsequéncia ¢ afirmar que Foucault, embora convocando implicitamente
certas normas de verdade ou de direito, teria negado sua propria posi¢do de sujeito, se
interditando, subitamente, de produzir uma verdadeira critica, de dizer enfim por
quais razdes ele julga os valores relativos ou os poderes intoleraveis (POTTE-
BONNEVILLE, 2004, p. 8)".

engajado de um Max Weber, que intenta separar a base axioldgica, abertamente declarada e resultante de uma
escolha decisionista, das analises realizadas com neutralidade axioldgica. A critica de Foucault funda-se antes
em uma retorica pds-moderna de exposi¢cdo do que nas teses pds-modernas de sua teoria. De outro lado, Foucault
distingue-se também da critica da ideologia de Marx, que desmascara a autocompreensdo humanista da
modernidade ao cobrar o conteudo normativo dos ideais burgueses. Foucault ndo tem a intengdo de prolongar
aquele contradiscurso que a modernidade levou consigo desde seus comegos; ndo pretende, por exemplo, afinar
o0 jogo de linguagem da teoria politica moderna (com os conceitos fundamentais de autonomia e heteronomia,
moralidade e legalidade, emancipacdo e repressdo) nem voltar-se contra as patologias da modernidade - quer
confrontar a modernidade e seus jogos de linguagem [...] (HABERMAS, 2000, p. 395).

2 « Que voulez-vous, d'ou parlez-vous'? » Ces questions procédent, en fait, d'un méme soupgon. Elles contestent
toutes deux que Foucault se soit préoccupé d'établir, au travers de ses écrits, un lien satisfaisant entre le sujet et
les normes, lien sans lequel 1'élaboration d'une posture critique et d'une alternative féconde serait impossible
(POTTE-BONNEVILLE, 2004, p. 8).

13 “Reprocher a Foucault son pessimisme, c'est dire que ses descriptions historiques interdisent a quiconque
(individu ou groupe) de se poser comme sujet d'une transformation des normes qui organisent, selon lui, le
savoir et le pouvoir, l'accuser d'inconséquence, c'est affirmer que Foucault, quoique convoquant implicitement
certaines normes de vérité ou de droit, aurait dénié sa propre position de sujet, s'interdisant du coup de produire
une véritable critique, de dire enfin au nom de quoi il juge les savoirs relatifs, ou les pouvoirs intolérables”
(POTTE-BONNEVILLE, 2004, p. 8).



39

O século XIX caracteriza-se como o momento em que o debate sobre a historicidade
humana estd em alta, apresentando, assim, solo fértil para a florescéncia do homem em seus
processos de subjetivacdo, levando em consideragdo as relagdes de poder, o cuidado de si e as
“praticas de liberdade” que ocorrem com o movimento do ethos, como o pardstema, o
paraskeue e a parresia, bem como os jogos proprios da existéncia, com suas estratégias, as

lutas e as resisténcias. Conforme Foucault, em As palavras e as coisas:

De fato, nenhuma histéria foi mais “explicativa”, mais preocupada com leis gerais e
com constantes que as da idade classica — quando o mundo e o homem, num s6
movimento, se incorporavam numa histéria Gnica. A partir do século XIX, o que
vem a luz é uma forma nua da historicidade humana — o fato de que o homem
enquanto tal estd exposto ao acontecimento (FOUCAULT, 1999, p. 512).

Historia, antropologia e filosofia se apresentam, para o pensamento do século XIX,
como possibilidades de dizer o real considerando a condi¢gdo humana. Destarte, tem-se que,
quando se espera uma abordagem da histéria que venha a considerar a existéncia humana com
todos os seus enlaces e desenlaces, ainda se fortalece, conforme Abbagnano, a existéncia de
um historicismo fideista no qual a historia ¢ a revelacao de Deus e, nessa representacao, “cada
momento da historia estd em relagdo direta com Deus e € permeado por valores
transcendentes que Ele incluiu na historia” (ABBAGNANO, 1998, p. 509).

A despeito dessa persisténcia tematica acerca de uma histéria centrada num designio
divino, a modernidade via ser capaz de pensar o homem e colocé-lo como objeto da historia.
Tal perspectiva ¢ comumente associada a ideia de humanismo. Mas o que ¢ de fato o

humanismo e como ele pode ser considerado, uma vez que isso seja possivel, na obra de

Foucault? Sobre o humanismo, encontramos em Miiller-Bochat a seguinte consideragao:

Humanismo ¢ uma palavra de uso frequente. Nesta palavra se refletem as mais
diversas significagdes, esperancas e interesses. Na linguagem moderna o termo
ganhou foros de cidade, antes de tudo através de Sartre [...] Num sentido totalmente
outro e no mais convencional entende-se por Humanismo o amor pela Antiguidade, a
admiracdo da Antiguidade, mais precisamente a admira¢do da Antiguidade greco-
romana. Houve um humanismo, porém, ja na Antiguidade (MULLER-BOCHAT,
1969, p. 7).

Seguindo as palavras de Miiller-Bochat, teria Foucault se expressado enquanto um
humanista classico ou, melhor dizendo, o mais genuino dos humanistas? A admiragdo pela
antiguidade em Foucault € clara e visivel. Todavia, antes de polemizar tais questdes, o que de

fato ¢ necessario considerar ¢ a apresentacdo do humanismo como uma espécie de condi¢ao



40

ontologica na historia. Neste sentido, ndo se poderia determinar uma data para o comego ou
mesmo para o fim do humanismo, como geralmente se propde: tais transigdes nao se deixam
demarcar de forma tdo dbvia como acontece nas pretensdes do historicismo reinante, por isso
mesmo nado se poderia dizer que o humanismo se originou com a Renascenga, como muitos
historiadores o situam. Ademais, na modernidade sdo comuns aos historiadores as
sedimentagdes de representacdes humanistas em escolas ou sistemas, a saber: no historicismo,
no marxismo, no existencialismo.

Por isso mesmo, seguindo essa perspectiva, tem-se caracteristicas expressivas do
humanismo no historicismo. Tal perspectiva nos ¢ apresentada pelos historiadores da filosofia
na representagdo da filosofia alema. Nos tltimos decénios do séc. XIX e nos primeiros do séc.
XX, o problema critico da histdria veio a ser debatido em Hegel e Fichte. Foi através deles
que a historia passou a uma realidade que, em seu desenvolvimento, racionalidade e
necessidade se permite conhecer. Todavia, essa racionalidade ¢ desenvolvida ao nivel
conceitual, elevada ao absoluto e o homem acaba niao tendo espago enquanto sujeito, se
perdendo nesta universalizacao.

De fato, ndo se pode negar que epistemologicamente, nessa concep¢ao, a historia ¢
considerada como realidade e o conhecimento ¢ historico. A questdo que se apresenta € sobre
quem de fato conhece e o que pode ser conhecido, uma vez que a subjetividade ¢ alcada a
efetivacdo de uma razdo universal. Entretanto, mesmo que a resposta a essa pergunta
coincidisse com a figura do homem enquanto sujeito cognoscente, doador de sentido das
coisas, caberia ainda perguntar sobre o que € preciso para o homem conhecer. Para Foucault,
seria, obviamente, o viver em e por todas as suas relacdes de poder e for¢a. Mas quais
relagdes estdo imbricadas nesse conhecer do historicismo? Como se dariam as relagdes de
poder?

Sobre Foucault e Hegel, Didier Eribon afirma, em Michel Foucault et ses
contemporains, acerca de algumas ideias do pensador francés: “/...] Pode-se associd-las, por
vezes, a longa familiaridade de Foucault com Fenomenologia do Espirito de Hegel [...]”
(ERIBON, 1996, p. 160)'*. Contudo, segundo Foucault, encontrariamos em Hegel, na
Fenomenologia do espirito, quando este aborda a parabola do senhor e do escravo, elementos
para uma contextualizacao das relagdes de poder, pois, como bem observa nosso filésofo em
entrevista de 1975, publicada em Ditos e escritos VII intitulada: Michel Foucault, as

[3

respostas do filosofo: “- A dialética senhor-escravo, de acordo com Hegel, é o mecanismo

'4«[...] On les a parfois rattachées a la longue familiarité de Foucault avec la Phénoménologie de l'esprit de

Hegel”. In : ERIBON, Didier. Michel Foucault et ses contemporains. Paris : Fayard, 1994. p. 160.



41

segundo o qual o poder do senhor se esvazia pelo proprio fato de sua existéncia |...]”
(FOUCAULT, 2011c, p. 355). Foucault observa que o filésofo alemao percebe na histéria o
sistema de caréncias e necessidades, mas ndo consegue perceber as relagdes de forcas que
existem na complexidade desse sistema. Poder-se-ia, entdo, considerar que Hegel separa o
vinculo que existe entre o senhor € o escravo e apresenta a constatacdo da existéncia de dois
reinos, a saber: o da necessidade e o da liberdade.

Segundo Hegel na Fenomenologia do Espirito,

O senhor se relaciona mediatamente com o escravo por meio do ser independente,
pois justamente ali o escravo estd retido; essa ¢ sua cadeia, da qual ndo podia
abstrair-se na luta, e por isso se mostrou dependente, por ter sua independéncia na
coisidade. O senhor, porém, é a poténcia sobre esse ser; ora, esse ser ¢ a poténcia
que estd sobre o Outro; logo, o senhor tem esse Outro por baixo de si: € este o
silogismo [da dominagdo] (HEGEL, 1992, p. 130).

O escravo, aquele que permanece por baixo e estd retido, permanece condenado a
dominacdo. Como um antipoda deste, o senhor ¢ a poténcia. Na mediaticidade, senhor e
escravo se debatem e desse embate o escravo constituiria sua liberdade a partir do momento
em que reconhecesse que o senhor necessita dele tanto quanto ele mesmo necessita do senhor.
O senhor, por sua vez, se tornaria escravo pelo reconhecimento da dependéncia que tem para
com o trabalho daquele.

Por conseguinte, sobre a historia conforme ¢é considerada por Hegel e, mais
especificamente falando, naquilo que diz respeito as relagdes de poder, tem-se nos Difos e
escritos VII, ainda na entrevista de 1975 intitulada Michel Foucault, as respostas do filosofo,
uma compreensao do que o filésofo francés quer mostrar sobre essa mesma questdo e que €
um aspecto oposto do que Hegel apresenta: “[...] o poder se refor¢a por seu proprio exercicio,
ele ndo passa sub-repticiamente para o outro lado [...]” (FOUCAULT, 2011c, p. 355).

Neste sentido, temos em Foucault como que a formag¢dao de um paradoxo que se da
entre o silogismo da dominac¢do e o embate do sujeito no qual a figura do Espirito assume o
papel, parafraseando Hegel, de uma figura do processo de subjetivacdo. Contudo, Jean

Hyppolite em Genese et struture de la phénoménologie de [’esprit de Hegel, observa:

[...] Entretanto, a certeza sensivel ndo as toma por aquilo que elas sdo,
determinagdes particulares, supondo todo um sistema de mediagdes do saber, ela as
toma como a pura esséncia da qualidade inefavel do que €. Se pois, nos pomos a
questdo: o que é o agora? E, que nos respondamos “o agora, € noite”, isso nao
significa de modo algum uma compreensdo disso que designa esse termo genérico, a
noite, trata-se simplesmente de uma qualificacdo desse agora mesmo que,
propriamente, ndo pode ser dito, mas somente visado em sua singularidade. Isso é o
que mostra a sequéncia dessa dialética. Em efeito, o agora deve conservar seu ser



42

sob pena de perder seu carater de verdade e imediaticidade, ele ¢, mas o que ele ¢ se,
revendo essa verdade escrita, por exemplo ao meio-dia, devo enunciar esse novo
juizo: o agora é meio-dia? O agora é, portanto, diferente dele mesmo e, o que é que
ele conserva quando a certeza prova a inconsisténcia do agora? O ser, quando o
saber muda (HYPPOLITE, 1946, p. 91)"°.

Jean Hyppolite influenciou muito os primeiros momentos da vida académica de
Foucault'®, orientando-o, aconselhando-o, além de participar da banca de apresentacdo da
primeira tese dele, cujo titulo ¢ semelhante ao da pesquisa de Hyppolite. Desse modo, os
recursos metodoldgicos, a busca e as motivagdes sdo as mesmas, o sujeito que movimenta a
investigacao ¢ o que muda. Neste sentido, Foucault propde realizar em "Estrutura e génese da
antropologia de Kant" uma investigacdo na perspectiva da que Jean Hyppolite desenvolveu
na Fenomenologia de Hegel.

Assim, se pode considerar sobre a questdo do Espirito absoluto que se realiza na
histéria que nao hd de imediato na agdo do individuo as relagdes de poder e for¢ca como
caracteriza Foucault, mas ¢ inegéavel a existéncia de relagdes entre o sensivel e o espirito
absoluto. Hyppolite percebe na Fenomenologia de Hegel forcas especiais ou relagdes
fenomenologicas que permitem a mediacdo no saber proprio do ser humano em sua
singularidade a certa relagdo dialética, a qual o leva a transformag¢do e a mudanga.

Conforme a interpretacio de Hyppolite sobre a fenomenologia de Hegel, ha o
momento da relagdo entre os individuos em que estes, em seu devir, definirdo sua existéncia e

ao mesmo tempo preservam o seu ser. Por outro lado, quando este individuo se encontra na

'3[...] Cependant la certitude sensible ne les prend pas pour ce qu'elles sont, des déterminations particuliéres,
supposant tout un syst€éme de médiations dans le savoir, elle les prend comme la pure essence de la qualité
ineffable du ceci. Si donc nous posons Ia question : qu’est-ce que le maintenant? et, qu’on nous reponde « le
maintenant, est nuit », cela ne signifie nullement une compréhension de ce que designe ce terme g;enérique, la
nuit, il s'agit simplement d’une qualification de ce maintenant-ci qui, en droit, ne peut étre dit, mais seulement
visé dans sa singularité. C'est ce que montre la suite de cette'dialectique. En effet, le maintenant doit conserver
son étre sous peine de perdre son caractére de vérité et d’immédiateté, il est, mais qu’est-ce qui est si, revoyant
cette vérite écrite, par exemple a midi, je dois énoncer ce nouveau jugement, le maintenant est midi? Le
maintenant est donc différent de lui-méme; qu’est-cet qui est conservé quand la certitude éprouve I’inconsistance
du maintenant? 1'étre quand le savoir change (HYPPOLITE, 1946, p. 91).

'® Sobre o sentimento e respeito que nutre pela pessoa e pensamento filoséfico de Hyppolite, Foucault expressa
em texto de 1969, intitulado Jean Hyppolite, 1907-1968, publicado em Ditos e Escritos II: ‘“Pensamento
filos6fico: o Sr. Hyppolite o concebia como aquilo que em todo sistema - tdo acabado quanto pareca - o
ultrapassa, o excede e o coloca em uma relagdo ao mesmo tempo de troca e de falta com a propria filosofia; o
pensamento filoso6fico ndo era, para ele, a intuigdo primeira de um sistema, sua intimidade ndo formulada; era
sua incompletude, a divida que ele jamais chega a pagar, a lacuna que nenhuma de suas proposi¢des jamais
podera preencher; aquilo que, tdo longe quanto prossiga, permanece em falta em relacdo a filosofia. Por
pensamento filos6fico ele entendia também esse momento tdo dificil de apreender, velado desde seu
aparecimento, em que o discurso filoséfico se decide, se desprende de seu mutismo e toma distancia em relagao
ao que, desde entdo, vai aparecer como nao filosofia: o pensamento filoséfico é, portanto, menos a determinagio
obscura e prova de um sistema do que a divisdo subita e ininterruptamente recomegada pela qual ele se
estabelece” (FOUCAULT, 2013a, p. 160-161).



43

pior das situagdes, quando da constatagao - da condugao do homem pelo imediatismo de suas
acoes, pela condicdo de dependéncia e dominagdo - que ha ainda a condig¢do, diante do
conceito dado e absorvido da realidade pela imediaticidade como carater de certeza, de perder
o seu carater de verdade assim, emerge uma abertura para uma nova relagdo, a saber: a
relacdo dialética que pode ser considerada como mais proxima da dialética hegeliana, tendo
em vista as influéncias sobre Foucault oriundas da influéncia de Jean Hyppolite.

A leitura de Hyppolite sobre Hegel ¢ a de que na relagdo dialética o acontecimento ¢
fenomenologico e sempre havera nessa perspectiva a abertura para um novo acontecimento,
um novo momento na existéncia concreta que permitira uma relagdo outra diferente de si
mesma. Nesse horizonte de interpretagdo, tem-se, na existéncia concreta, a vida do individuo
preservada mesmo quando o conhecimento muda.

O historicismo de Hegel"’

aponta para uma razao na historia, como a possibilidade da
efetivacdo do espirito, a saber, da operosidade humana compreendida sob o signo da
civilizagdo, um movimento continuo de desenvolvimento da consciéncia e da liberdade
condizentes com as perspectivas e esperancas daquele periodo historico. Todavia, ao
estabelecer essas ideias, tais pensadores chegaram a produzir uma separacao das fungdes do
historiador e do filésofo a partir do momento em que difundiram a ideia de uma historiografia
universal. Entretanto, o historicismo nado ¢, quando desta forma considerado, a via da historia
efetiva, pois apresenta o nascimento da histéria por uma conceituacdo filosofica, uma
abstracdo, de modo que, segundo essa concepcdo, a espécie humana segue um percurso
ascendente guiada por este saber absoluto do qual ela ¢ apenas um momento. Conhecer,
reconhecer e se reconhecer nesse processo, nessa destinacao, ¢ uma condi¢cdo necessaria do
humano. Esse aspecto do historicismo ¢ expresso de forma acentuada com Fichte,
principalmente em La destination du savant (1969), onde ele defende a concepcao de que a
historia s6 pode ser absorvida e difundida por intermédio do filésofo, do sébio, daquele que
conhece o plano providencial do mundo histérico e que tem a funcao de revela-lo.

Nessa perspectiva, essa historiografia ¢ tarefa do filésofo, e ndo do historiador, este
ndo consegue compreender com clara inteligéncia, o universal, o absoluto, o eterno e o
imutavel que guia a espécie humana. Desse modo, ¢ tarefa do historiador apenas “[...] fixar de

fato a esfera sempre cambiante e mutavel dos fendmenos através dos quais marcha em passo

" Do final do século XIX até as vésperas da Segunda Guerra Mundial, desenvolveu-se na Alemanha um tipo de
historicismo (Dilthey, Weber, Spengler, Rickert, Simmel) que vai se contrapor a no¢do de razdo na historia,
contrapondo-se as concepcdes de Hegel e de Marx.



44

firme a espécie humana, [...] cujas descobertas sdo sé casualmente recordadas pelo filésofo”
(ABBAGNANO, 1998, p. 509).

Conforme Foucault, em As palavras e as coisas:

O historicismo ¢ uma forma de fazer valer por ela mesma a perpétua relago critica
que se exerce entre a Historia e as ciéncias humanas. Mas ele a instaura somente ao
nivel das positividades: o conhecimento positivo do homem ¢ limitado pela
positividade historica do sujeito que conhece, de sorte que o0 momento da finitude ¢é
dissolvido no jogo de uma relatividade a qual ndo é possivel escapar e que vale, ela
mesma, como um absoluto (FOUCAULT, 1999, p. 515).

O historicismo, embora apresente uma via de interpretagdo para a historicidade
humana, faz renascer, por outro viés, as utopias absolutizadas pelas ciéncias humanas, nao
conseguindo perceber as reais evidéncias do homem exposto ao acontecimento. E
considerando estes aspectos que, em Nietsche, a Genealogia, a Historia, Foucault admite ser

o sec. XIX espontaneamente historiografico:

[...] Compreende-se entdo por que o século XIX ¢é espontaneamente historiador: a
anemia de suas forg¢as, as misturas que apagaram todas as suas caracteristicas
produzem o mesmo efeito que as maceragdes do ascetismo; a impossibilidade em
que ele se encontra de criar, sua auséncia de obra, a obrigagdo em que ele se
encontra de se apoiar no ja feito e em outros lugares o constrangem a baixa
curiosidade do plebeu.

Mas, se essa ¢ a genealogia da histdria, como € possivel que ela se torne
analise genealdgica? Como ndo permanecer um conhecimento demagogico e
religioso? Como ela pode, nessa mesma cena, trocar de papel? Apenas se nos
apoderarmos dela, a dominarmos e a voltarmos contra seu nascimento [...].
(FOUCAULT, 2013a, p. 290-291).

O historicismo, com o ideal do sabio, apresenta muito mais uma espécie de ascetismo
monastico “[...] que, por temor supersticioso ou por horror hipdcrita a si mesmo, costuma
mortificar e desprezar o proprio corpo [..]” (ABBAGNANO, 1998, p. 83). Assim
considerado, o historicismo pode ser concebido como ‘“maceragdes do ascetismo” que
colocam o homem na condi¢do de impossibilidade para criar saidas. Assim, tem-se a anulacao
da possibilidade de luta e a consequente aceitacdo de um estado de dominagdo. Nessa
condicao, a histéria ¢ uma obra, mas nao do homem e, se existe a obra ¢ o0 homem nela nao se
reconhece, resta-lhe a obrigagdo em aceitar o estabelecido como dado, certo e verdadeiro.

Considerando essa perspectiva historica adverte Paul Veyne “O leitor divisa, entdo, o

que deve haver se passado no espirito de um historiador que se referia a essa teoria ou a essa



45

tipologia: ele caiu na armadilha da abstracdo”'® (VEYNE, 1971, p. 82). Destarte, mesmo
considerando esse tipo de histéria como aquela que constrange o homem, também pode ser

considerada como a que leva o individuo a elaborar “praticas de liberdade”:

[...] no comeco do século XIX, na grande reviravolta da epistémé ocidental:
descobriu-se [...] definiu-se mesmo, [...] seu perfil de evolugdo; mais ainda, pdde-se
mostrar que atividades tdo singularmente humanas, como o trabalho ou a linguagem,
detinham, em si mesmas, uma historicidade que nao podia encontrar seu lugar na
grande narrativa comum as coisas e aos homens; a producdo tem modos de
desenvolvimento, o capital, modos de acumulagdo, os precos, leis de oscilagdo e
mudangas que ndo podem nem restringir-se as leis naturais nem reduzir-se & marcha
geral da humanidade; [...] (FOUCAULT, 1999, p. 508).

Dessa forma, ¢ necessario considerar que, at€é no que poder-se-ia chamar de
constrangimentos, existem relagdes de poder. E, mesmo considerando o século XIX com suas
dificuldades para compreensdo de sujeitos historicos livres, surge dessa mesma dificuldade,
contudo, outro aspecto da historia: um retorno a ideia do humano, uma reflexdo, vinda de
diferentes lugares sobre a humanidade'. E, paradoxalmente, este novo modo sugere em sua
propria denominagdo uma participacao ativa do homem, sendo essa uma expressao mais
acentuada da reflexdo filosofica no século XX, a saber, do humanismo que, para além do
olhar reverente para com a antiguidade cléssica, convoca o homem para o campo da agao.

Conforme Abbagnano, entende-se por humanismo “[...] qualquer movimento
filos6fico que tome como fundamento a natureza humana ou os limites e interesses do
homem” (ABBAGNANO, 1998, p. 518). Foucault, no texto de 1984, O que sdo as luzes?,
publicado nos Ditos e escritos II, faz uma analise do humanismo e afirma que: “[...] houve um
humanismo que se apresentava como critica ao cristianismo ou a religido em geral; houve um
humanismo cristdo em oposi¢do a um humanismo ascético e muito mais teocéntrico (no
século XVII) [...]” (FOUCAULT, 2013a, p. 362-363).

Destarte, tendo o humanismo como fundamento o homem, seria interessante perceber
se essas diferentes formas de expressdo permitem ao sujeito voltar-se para si mesmo € se

constituir livremente. Conforme Foucault, no texto de 1984, O que sdo as luzes?:

'8 e lecteur devine alors ce qui a dii se passer dans l'esprit de plus d'un historien qui se référait a cette théorie
ou a ce type: il est tombé dans le piége de l'abstraction” (VEYNE, 1971, p. 82) .

' Essa preocupagdo com o humano vai desembocar no século XX em diferentes perspectivas, como podemos
vé-la, por exemplo, em Husserl, que questiona a crise da humanidade europeia e, posteriormente, dentro do
contexto da herancga fenomenologica, as reflexdes de Buber, Levinas, Heidegger e Scheller.



46

Nao se deve concluir dai que tudo aquilo que se reivindicou como humanismo deva
ser rejeitado, mas que a temdtica humanista ¢ em si mesma muito maleavel, muito
diversa, muito inconsistente para servir de eixo a reflexdo. E é verdade que, ao
menos desde o século XVII, o que se chama de humanismo foi sempre obrigado a se
apoiar em certas concepgdes do homem que sdo tomadas emprestadas da religido,
das ciéncias, da politica. O humanismo serve para colorir e justificar as concepgdes
do homem as quais ele foi certamente obrigado a recorrer (FOUCAULT, 2013a, p.
362-363).

A maioria das correntes filoséficas que surgem nos séculos XIX e XX sustenta valores
humanistas, entre elas, além do historicismo, situam-se: o marxismo € o existencialismo.
Nestas duas escolas de cunho humanista, investigar-se-4 se os modos e condi¢des de
existéncia do individuo apresentam apenas certa forma de conduta moral e ética para o
homem como um modelo universal a ser considerado, observado e seguido, ou se considera o
homem a partir de seus modos de agir, suas suspeitas, liberdades possiveis e invengdes
proprias.

Foucault, em As palavras e as coisas, tratando sobre o marxismo, considera que este

[...] estd no pensamento do século XIX como peixe n’agua: o que quer dizer que
noutra parte qualquer deixa de respirar. Se ele se opde as teorias “burguesas” da
economia e se, nessa oposi¢ao, projeta contra elas uma reversdo radical da Historia,
esse conflito e esse projeto t€ém por condi¢do de possibilidade ndo a retomada de
toda a Historia nas maos, mas um acontecimento que toda a arqueologia pode situar
com precisdo € que prescreveu simultaneamente, segundo o mesmo modo, a
economia burguesa e a economia revolucionaria do século XIX. Seus debates
podem agitar algumas ondas e desenhar sulcos na superficie: sdo tempestades num
copo d’agua (FOUCAULT, 1999, p. 359).

Nao obstante, apesar da observacao de Foucault quanto as teorias marxistas que
afirmam se colocar em oposi¢do as teorias burguesas da economia, Marx, como salienta
Foucault, promove “uma reversdo radical da historia”, e neste sentido ndo € possivel
desprezar a percepcao de que ai mesmo, isto €, na historia da relagdes existentes na sociedade
capitalista, se agita a suspeita sobre a validade do ideal postulado pela sociedade liberal.

Dessa forma, poder-se-ia considerar que Marx coloca em suspeita o proprio
humanismo em seu carater filosofico-especulativo, uma vez que tende a apresentar um
conjunto de principios doutrinais referentes a origem, a natureza e a finalidade ultima do
homem. Marx, na medida em que faz sua critica, nos convida a suspeitar desse ideal de
sociedade e desse ideal de homem, apresentando-nos elementos para uma nova interpretacao
da realidade historica e de subjetivacdo humana.

Conforme o italiano Pedro Dalle Nogare, em Humanismos e anti-humanismos:



47

[...] Os filésofos, como dizia Marx, ndo devem contentar-se em contemplar o
mundo: eles devem estuda-lo para transforma-lo. Um humanismo puramente te6rico
pode tornar-se 6pio dos intelectuais e trai¢do do homem, sobretudo dos homens que
ainda n3o conseguiram desfrutar da "condi¢gdo humana" [...] (NOGARE, 1990, p.
16).

Deste modo, poder-se-ia afirmar que, ao mesmo tempo em que Marx apresenta a
sociedade capitalista suas contradigdes, com estas, persiste a eminente tarefa de, face a tal
modo de produgdo social, estabelecer um modo adequado de investigd-la, uma forma de
“decifra-la” e a condi¢io necessaria de depura-la. E nesse sentido que Foucault admite que os
debates conduzidos no ambito da teoria marxista “podem agitar algumas ondas e desenhar
sulco na superficie”. Entretanto, por mais que esta pareca uma frase de efeito ou de critica, o
filosofo francés €, de fato, aquele que valoriza tais singularidades tedricas.

Muito embora, Foucault em entrevista de 1975, Michel Foucault: as respostas do
filosofo, publicada em Ditos e escritos VII, acerca do capitalismo observe que: “Desde 1831, a
Europa nao parou de pensar que a derrubada do capitalismo aconteceria no proximo decénio.
Isso bem antes de Marx. E ele ainda ai esta.” (FOUCAULT, 2011c, p. 355). De certa forma, o
filosofo francés alerta para uma outra leitura do capitalismo, ndo compreendido enquanto
sistema, mas como um dos elementos que se movem no emaranhado das condigdes e
situagOes historicas. Nao se trata de um sistema fixo, antes ¢ algo que se renova, que cria
novos mecanismos, entre estes estao os muitos individuos com os seus multiplos aspectos.
Em se tratando da analise econdmica, o aspecto mais significativo €, como bem considera
Marx, o trabalho.

Ainda sobre esse aspecto do homem, conforme Batista Mondin:

[...] O homem ndo estd nunca satisfeito com seu trabalho, nem com suas técnicas,
nem com seus equipamentos. Procura continuamente melhorar seus automoveis,
seus avides, seus misseis ¢ a forma de produzi-los. Em todos os aspectos da
tecnologia o homem procura incessantemente superar a si mesmo, alcangar novas
metas. Procurar superar os limites do tempo e da matéria, produzindo maquinas e
obras que ndo se consomem e ndo se quebram. Ele tende incessantemente ao
duradouro, ao perfeito, ao eterno.

Porque essa profunda tensdo no ser do homem?

O que € que a sustenta e a alimenta? (MONDIN, 1980, p. 207).

Todas as questdes sobre capitalismo, tecnologias, trabalho, individuo, institui¢des e
demais denominagdes possiveis ndo estdo no pensamento de Foucault como uma tendéncia a
perfeicdo e ao eterno, como pressupdoem Mondin e algumas das teorias humanistas. Para

Foucault, trata-se de elementos proprios da realidade historica, ndo sdo tendéncias, mas



48

acontecimentos que se unem nas particularidades das multiplas singularidades que compdem
a historia.

E importante esclarecer que Foucault ndo se coloca contra o pensamento de Marx
nem, muito menos, se coloca como um critico contumaz do capitalismo. Marx, sujeito
historico, e o capitalismo, um elemento da historia contemporanea, possuem existéncia na
histéria e ndo podem ser eliminados, ao contrario, precisam ser considerados com seriedade?.

Jacques Bidet, na introducao do seu livro Foucault avec Marx, nos propde a seguinte e
inquietante interrogacio: “Porque e como reunir Marx e Foucault?”*'. Segundo Bidet, esses
dois filésofos podem ser associados, tendo em vista sua contribui¢cao para uma investigacao

mais concreta da realidade historica:

Eu procurarei estabelecer sob quais condigdes Marx e Foucault podem colaborar de
maneira rigorosa, por oposicao a todo tipo de arranjamento eclético. Certamente que
isso ndo se fard sem sobras. A obra de Foucault ultrapassa o projeto de Marx e vice-
versa (BIDET, 2014, p. 9)*.

Em Microfisica do poder, por exemplo, em entrevista a Magazine Littéraire, Foucault
¢ inquirido sobre sua relagdo com o marxismo nos seguintes termos: “Em relacdo a Marx e ao
marxismo vocé parece manter uma certa distancia [...]”, ao que ele responde da seguinte

forma:

Sem divida, mas ha também de minha parte uma espécie de jogo. Ocorre-me
frequentemente citar conceitos, frases e textos de Marx, mas sem me sentir obrigado
a acrescentar a isto a pequena pega autenticadora que consiste em fazer uma citagao
de Marx [...] Cito Marx sem dizé-lo, sem colocar aspas, € como eles ndo sdo capazes
de reconhecer os textos de Marx, passo por ser aquele que ndo cita Marx [...] E
impossivel fazer historia atualmente sem utilizar uma sequéncia infindavel de
conceitos ligados direta ou indiretamente ao pensamento de Marx e sem se colocar
num horizonte descrito ¢ definido por Marx [...] (FOUCAULT, 1979, p. 142).

% Foi o que Foucault procurou realizar em relagio a Marx. Ele afirma que sempre considerou as abordagens de
Marx e que elas possuem importancia para o individuo histdrico, por isso mesmo sempre recorre ao pensamento
de Marx, embora nosso filoésofo afirme em Microfisica do poder que um trabalho de pesquisa sério ndo precisa
necessariamente ter como peg¢a autenticadora do que investiga, o fato de “[...] colocar cuidadosamente a
referéncia de pé de pagina, e em acompanhar a citacdo de uma referéncia elogiosa, por meio de que se pode ser
considerado como alguém que conhece Marx”. E ainda, “Serad que um fisico, quando faz fisica, experimenta a
necessidade de citar Newton ou Einsten? Ele os utiliza, mas ndo tem necessidade de aspas, de nota de pé de
pagina ou de aprovagao elogiosa que prove a que ponto ele ¢ fiel ao pensamento do mestre. E como os demais
fisicos sabem o que fez Einsten, o que ele inventou e demonstrou, o reconhecem imediatamente” (FOUCAULT,
1979, p. 142).

2! Pourquoi et comment reunir Marx et Foucault? (BIDET, 2014, p. 9).
22 «Je chercherai & établir 4 quelles conditions Marx et Foucault peuvent collaborer de fagon rigoureuse, a

'opposé de tout arrangement éclectique. Bien siir, cela n'ira pas sans reste. L ouvre de Foucault déborde le projet
de Marx, et vice versa”. (BIDET, 2014, p. 9).



49

Foucault, nessa citagdo, aponta para o lugar especial de Marx na compreensdao do
momento contemporaneo do individuo nas relacdes materiais, que ele utiliza reiteradamente
sem, no entanto, utilizar os recursos académicos da citacao estrita. Além disso, ha aqui uma
outra questdo importante levantada por Foucault, a sua dentncia de que aqueles que se dizem
marxistas nao sao capazes de reconhecer Marx quando este ¢ citado fora dos canones aceitos
e reproduzidos pela tradigdo. Nesse sentido, tanto Marx diz mais coisas do que o marxismo de
plantdo reconhece, como suas tematicas permitem utilizagcdes outras que vao além das teorias
estabelecidas.

Considerando esse aspecto, Istvdin M¢szaros, pesquisador das teorias de Marx,
reconhece a existéncia de uma controvérsia nas interpretacdes e nas reproducdes do
pensamento do filosofo alemdo. Conforme Mészaros, fica visivel o desentendimento entre os
intérpretes na medida em que ¢ acentuada na teoria marxiana uma estrutura binaria, no

sentido de separacdo do “jovem Marx” versus “velho Marx”, afirmando que:

Desde a publicagdo dos Manuscritos Econémicos Filosoficos de 1844, muitos
filosofos sustentaram que o jovem Marx deveria ser tratado separadamente, porque
ha uma ruptura entre o pensador que trata dos problemas da alienacdo e o “Marx
maduro”, que aspira a um socialismo cientifico. E, o que ¢ estranho, os partidarios
dessa visdo pertenciam a campos politicamente opostos. Suas dissensdes se
limitavam ao seguinte: enquanto um campo idealizava o jovem Marx e opunha seus
primeiros manuscritos as obras posteriores, o outro sd aceitava estas ultimas,
rejeitando como idealistas os seus primeiros escritos (MESZAROS, 2006, p. 197).

Neste sentido, no que diz respeito a Marx, ndo se trata de considerar que o Marx que
trata dos problemas da alienacdo e o Marx que aspira a um socialismo cientifico sao
controversos ao ponto de um eliminar o outro: tal situacdo considerada por Mészaros aponta
para questdes outras que estdo envolvidas na teia de relacdes que envolve os intérpretes de
Marx. Ora, afirma o pesquisador do pensamento marxiano, essas interpretacdes diferentes
pertenciam a pessoas de campos politicamente opostos, o que significa e apresenta indicios do
que Foucault apresenta na analitica do poder. Assim, a agonistica presente nas relagdes de
poder vao se tornando claras, o que estava camuflado e aparente se torna visivel a partir dos
interesses, das dissociagdes, das lutas que se estabelecem entre os individuos.

Isso permite ao pensador francés ir além das concepcdes receptas. Ademais, enquanto
sistema que subsiste para além de suas crises, Foucault observa que para o capitalismo
enfraquecer ndo depende da transferéncia, nos sistemas de poder, da passagem do controle

quer econdmico, quer politico dos capitalistas aos operarios; ndo € a substitui¢do de uma casta



50

por outra, ou de uma burocracia por outra que vai encerrar o capitalismo ou mesmo efetivar
de uma forma diferente o estagio atual de historicidade humana.

Deste modo, quando afirmamos que Foucault ndo se posiciona contra o pensamento de
Marx, ¢ por observar que na analise do poder, em ambos os autores, ha possibilidade de
realizar uma leitura reflexa, isto €, que se reverte sobre ndos mesmos; sobre o que vivemos €
somos; sobre nossas experiéncias, entre outras questdes.

Se por um lado, da representagdo do humanismo do século XIX tem-se o homem
contemporaneo como aquele que, em suas vivéncias, se depara constantemente com questdes
que envolvem tanto as formas de constitui¢do do poder quanto as formas de restricdes do
poder; por outro lado, pensando com Foucault, os elementos que compdem este quadro estdao
na propria histéria. Contudo, vale salientar que em Foucault ndo € possivel nem desejavel esse
quadro geral do homem.

Foucault observa que ¢ com Marx que novos pontos de vistas sobre o poder emergem,
mas para identifica-los € necessario ir além da analise da sociedade enquanto divisdo de
classes, de modo que ndo se deve conceber a classe dos proletarios e oprimidos como o fundo
permanente da histéria. H4& muito mais além da opressdao e do assujeitamento. Com essa
perspectiva possivel de individuo, que vive sua historia de forma efetiva, reconhece Foucault,
em entrevista de 1967 a La presse de Tunisie, intitulada 4 Filosofia Estruturalista permite

diagnosticar o que é..., publicada nos Ditos e escritos II, que:

H4, efetivamente, habitos mentais que estdo comegando a desaparecer, e cujos tragos
s0 sdo encontrados como limites em certas mentes petrificadas: habito de acreditar
que a histéria deve ser uma longa narrativa linear, as vezes ligada por crises; habito
de acreditar que a descoberta da causalidade é o nec plus ultra da anélise historica,
habito de acreditar que existe uma hierarquia das determinagdes indo da causalidade
material mais estrita a aurora mais ou menos vacilante da liberdade humana. Se o
marxismo fosse isso, ndo resta nenhuma duvida de que o estruturalismo nao lhe
daria muita importancia. Mas, felizmente, o marxismo ¢é outra coisa. Em todo caso,
em nossa época, ele continua a existir e a viver como tentativa de analisar todas as
condi¢cdes da existéncia humana, como tentativa de compreender, em sua
complexidade, o conjunto das relacdes que constituiram nossa historia, como
tentativa de determinar em que conjuntura nossa agdo ¢ atualmente possivel
(FOUCAULT, 2013a, p. 61).

O marxismo pode nao ter explorado os enlaces das relacdes de forca e poder como um
processo de subjetivacao do individuo, mas € inegavel que permite diagnosticar o presente, de
modo a perceber que o homem em sua histéria vive uma agonistica nas relagdes de poder.
Contudo, ndo se trata de enaltecer, nessas relacdes, tracos angustiantes ou uma perspectiva

existencial que abstraia o homem ao nivel de uma consciéncia desconectada da realidade



51

histdrica ou, por outro lado, o individuo situado em completo enigma e escuriddo diante do
mundo e da vida de modo a se apresentar como que condenado ao fracasso.

Além do marxismo, outra corrente acentuada na historiografia da filosofia como de
valor humanista ¢ o existencialismo. Nela, em relacdo aos moldes do que destacamos em
relacdo ao marxismo, apreciaremos aspectos que nos possibilitem considerar as condig¢des
proprias de existéncia do individuo e ndo apenas certa forma de conduta moral e ética ou de
comportamento que se postule como um modelo universal a ser seguido, mas uma analitica
do poder na existéncia propria do individuo com seus modos de agir e liberdades possiveis.

A historia da filosofia nos apresenta o existencialismo como o movimento que teve
como precursor o filésofo dinamarqués Soren Kierkegaard, o qual compreende que o
principal papel moral que o individuo assume ¢ o de escolher, mas essa escolha estd
interligada a angtstia: “[...] a angustia estd ligada em Kierkegaard, a ideia de escolha. H4
possibilidades de mal em nds. Ha possiveis tentadores. Dai, um primeiro motivo de angustia”
(WAHL,1962, p. 91).

Kierkegaard, ao destacar o lugar do individuo, faz uma critica a Hegel, do qual a ideia
de absoluto, de uma grande razao que perpassa a historia, torna o homem e suas questdes
constitutivas, quando muito, meros codjuvantes. Contra essa nega¢ao do individuo, se ergue a
filosofia de Kierkegaard. Seu status como precursor do existencialismo tem como
caracteristica apontar para a importancia da vida e do lugar dos sentimentos e dos
acontecimentos que se desenrrolam na existéncia singular na trama da historia. Nesse sentido,
o existencialismo surge como uma forma de humanismo.

No humanismo existencialista, o homem vive o dilema de escolher entre aquilo que ¢
importante para ele em sua individualidade, e aquilo que diz respeito as suas escolhas
individuais perante a sociedade. Segundo Wahl: “O temor ou o medo dirigem-se sempre as
coisas particulares [...] Nos ndo estamos angustiados a respeito de qualquer coisa particular,
mas a respeito do sentido em geral” (Idem, ibid.).

Essa ideia de temor e medo fica mais acentuada apos a Segunda Guerra Mundial,
periodo no qual a sociedade foi atingida por um profundo sentimento de angustia e desespero
frente as catastrofes ocorridas durante o conflito, as ideias existenciais encontram o seu auge.
O sofrimento, a davida e a desilusdo marcavam a sociedade contemporanea que se encontrava
envolta em desastres. Desse modo, ao homem descrente de quase tudo, parecia ndo haver
mais esperanga ou qualquer perspectiva de liberdade ou de uma vida efetiva: “Onde o século

XIX via clareza, simplicidade e facilidade, o século XX s6 v€ enigma e escuridao. O mundo



52

do século XX parece ser um mundo artificial onde tudo ¢ absurdo” (GILLES, 1989, p. 1). E
nesse panorama historico que o pensamento existencialista se solidifica.

Jean-Paul Sartre, principal representante da filosofia existencialista do século XX, foi
aquele que participou e vivenciou o horror da guerra, sendo sua propria vida a expressao
maxima das questdes que envolvem a existéncia humana no contexto da contemporaneidade.
O contexto que ele vive permeia suas ideias € 0 que experiencia no momento presente da
guerra, o horror e o medo, ¢ expresso no existencialismo, razdo pela qual seu pensamento via
de regra se encontra entre polémicas e incompreensoes. Ainda mais que, na propria vivéncia
filosofica de Sarte, suas escolhas fizeram com que ele se aproximasse e se distanciasse do
marxismo em fun¢do ndo somente das perspectivas relacionadas a agdo, a praxis, mas a
propria concepcao de homem.

Essa perspectiva se caracteriza, principalmente, com a conferéncia que Sartre proferiu
com o objetivo de esclarecer suas ideias e dirimir as acusagdes € incompreensdes sobre o
existencialismo propugnado pelo pensador francés, especialmente pela ag¢do da critica
marxista. Desse modo, em O existencialismo é um humanismo, Sartre coloca seu proprio
conceito sobre o que os historiadores da filosofia costumam intitular de corrente
existencialista, afirma que o existencialismo ¢ “[...] a doutrina que torna a vida humana
possivel e que, por outro lado, declara que toda a verdade e toda a agdo implicam um meio e
uma subjetividade humana [...]” (SARTRE, 1973, p. 10).

As polémicas e incompreensdes em torno do pensamento de Sartre o colocavam diante
dos dilemas proprios da existéncia e, a0 mesmo tempo, o direcionavam para a busca de novas
abordagens filosoficas. E com esse espirito que apreciamos um dos encontros no Caffée Deuix
Magots, em Paris, em que estavam reunidos, Sartre, Simone de Beauvoir ¢ Raymond Aron,
este ultimo com estudos recentes sobre a fenomenologia feitos na Alemanha junto a Husserl e
que estava encantado com as possibilidades da nova corrente filosofica, indicando para seus
companheiros de conversa tais novas possibilidades. Assim, entre as discussdes que se
sucederam ficou, segundo Sartre, a abertura da fenomenologia para uma nova compreensao
das coisas, uma vez que, fora os temas e objetos classicos da filosofia, o pensamento
husserliano convidava a reinterpretar o proprio mundo, uma vez que, segundo dizia Aron
apontando o seu copo: “- Estd vendo, meu amigo, [...] ‘se voc€ ¢ fenomenologista, pode falar

29

deste coquetel e estara falando de filosofia’”.



53

Conforme a narrativa®, Sartre empalideceu de emocdo, pois parecia estar diante do
que buscava ha alguns anos, isto ¢, falar das coisas ndo unicamente como elas sdo ou se
apresentam, mas como as tocava. No debate, Raymond Aron convenceu Sartre de que a
fenomenologia atendia exatamente as preocupagdes do filésofo no sentido de “[...] ultrapassar
a oposi¢do do idealismo e do realismo...”. Na concep¢ao de Aron, a oposicao era eliminada
por Husserl, o qual considerava que o entendimento € ativo no conhecimento, assim: ‘Toda
consciéncia € consciéncia de alguma coisa’. Deste modo, no entendimento de Aron sobre o
pensamento do filésofo alemao, ideias e coisas ndo podem ser separadas e constituem um
unico fenomeno. Esse debate fez com que Sartre partisse para a Alemanha em busca de
estudar e conhecer de perto as ideias de Husserl.

Nessa perspectiva, considerando a analitica do poder que Foucault aprecia,
poderiamos considerar que hd na inquietacdo de Sartre a busca, a abertura e, a0 mesmo
tempo, o limite proprio do individuo — no caso Sartre — diante das oposi¢des que a propria
histéria da filosofia representa através de concepgdes encerradas em si mesmas, idealismo,
realismo, etc. E assim que entendemos a atitude de Sartre e 0 movimento que ele faz de ir &
procura de Husserl em busca de compreender a fenomenologia para melhor entender a
existéncia humana. Tal perspectiva se caracteriza como propria aos elementos da analitica do
poder de Foucault, pois na existéncia propria do individuo com seus modos de agir, na agao

,

livre, vivendo sua historia no ambito daquilo que elaborou, estd o caminho para o novo. E
nessa relacdo de poder que se caracteriza para Foucault a “pratica de liberdade”.**

Contudo, no prefacio da primeira edi¢do brasileira da colecdo Os Pensadores
destinada ao pensamento filoséfico de Sartre, na parte em que Marilena Chaui trata da vida e
obra do francés, encontramos alguns outros aspectos interessantes que apontam em Sartre
uma inquietagdo para encontrar elementos novos as suas abordagens existenciais que
permitam maior compreensdo do homem na contemporaneidade, mas seria injusto ndo
considerar o quanto o pensamento de Sartre diz sobre o seu tempo € mesmo o quanto possui
de aproximagdes aos proprios elementos que Foucault vai apresentar na analitica sobre o
poder.

Deste modo, ¢ interessante considerar que, se Foucault fala de atitude-limite, Sartre

viveu a situacao-limite. A situacao-limite ndo somente estd expressa no horror € no embate do

5 n: http://panorama-direitoliteratura.blogspot.be/2009/07/sartre-segund-parte.html.

* A existéncia em Foucault ndo se confunde com a existéncia de Sartre: enquanto em Sartre a existéncia precede
a esséncia e a esséncia existe quando fruto da construgdo do homem, Foucault, por sua vez, ndo esta preocupado
com a constru¢do de uma esséncia, mas com o que o individuo pode e deve fazer com o que ele vive em seu
momento presente, em associagdo com as ideias de ontologia, cuidado de si, subjetivagdo, etc.



54

. . ~ : 2
que Sartre vivenciou no campo de concentracio nazista> ¢ na escolha pela fuga, mas se

’

encontra configurada em seus escritos. E assim que a personagem central de O Muro, Pablo

Ibietta, apresenta o que Sartre descreve como “situagdes-limite”:

Pablo Ibietta, republicano espanhol, personagem central de O Muro, vive uma das
“situacdes-limite” descrita por Sartre: momentos de intensificagdo entre conflitos
sociais e individuais, quando o homem ¢ obrigado a fazer uma escolha ¢ afirmar sua
liberdade radical. Pablo Ibietta preso e torturado pelos fascistas de Franco, vé postas
a prova as virtudes da coragem, fidelidade e sangue-frio. O préprio Sartre viveu uma
dessas “situacdes-limite”, quando preso num campo de concentracdo nazista, em
1940, do qual conseguiu fugir, fazendo sua escolha: participar da resisténcia ao
invasor alemio (CHAUI, 1978, p. XII).

Da mesma forma, sobre o corpo e a consciéncia € possivel encontrar similitudes entre
o que expdem Sartre e Foucault. Embora em Foucault o corpo seja uma realidade biopolitica,
alguns elementos interessantes ja sdo elencados por Sartre quanto este considera o corpo
como o que “exprime a imersdo no mundo” ou o corpo como centro e, nesse sentido, € o

corpo a propria condi¢do de liberdade, conforme Chaui:

[...] afirma Sartre, ndo ¢é possivel ver na consciéncia algo distinto do corpo. Este ndo ¢
uma coisa que se liga exteriormente a consciéncia; pelo contrario, ¢ constitutivo da
propria consciéncia. A consciéncia €, estruturalmente, intencional e, portanto, relacao
com o mundo; o corpo exprime a imersdo no mundo, caracteristica da existéncia
humana. O corpo é um centro, em relacdo ao qual se ordenam as coisas do mundo e,
por isso, constitui uma estrutura permanente que torna possivel a consciéncia. Sartre
vai mais longe em sua interpretagdo, dizendo que o corpo € a propria condi¢do da
liberdade. Nao existe liberdade sem escolha e o corpo é precisamente a necessidade
de que haja escolha, isto é, de que o homem nfo seja imediatamente a totalidade do
ser. O corpo €, por conseguinte, tanto a condi¢do da consciéncia como consciéncia do
mundo, quanto fundamento da consciéncia enquanto liberdade (CHAUI, 1978, p.
XI10).

Ainda podemos encontrar outras questdes que aproximam Sartre e Foucault, entre
estas estdo as interpretagdes sobre o tempo e sobre a historia. Embora na concepcao de Sartre
o tempo seja considerado a expressdao da mistura entre o em-si € o para-si, sendo essa mistura
0 que constitui a existéncia humana, quando o filésofo existencialista, estabelece em relagao
ao tempo a interpretacao de que o passado s6 pode ser absorvido como leitura do mundo,
razao pela qual ndo possui o passado existéncia, a menos que esteja ligado com o presente que

se vive. Essa abordagem coaduna com o que Foucault propde sobre a “ontologia do presente”,

2% Na Segunda Guerra Mundial Sartre participou servindo como meteorologista na Lorena, 1940. Quando Hitler
invadiu a Franga, ele foi encerrado no campo de concentragdo de Trier (Treves), na Alemanha Ocidental, cidade
junto a fronteira com Luxemburgo, ber¢o de Marx.



55

pois [...] “o passado nao existe, a ndo ser enquanto ligado ao presente; todo individuo pode
afirmar: eu sou meu passado e no momento de minha morte ndo serei mais do que o meu
passado que, agora, é meu presente (CHAUI, 1978, p. XII).

Sobre a historia, Sartre, em 1945, no escrito Sursis, nos esclarece que os
acontecimentos politicos que se vivenciam na contemporaneidade mostram que a liberdade so6
pode se estabelecer em uma situagao historica. Foucault também esta de acordo neste aspecto,
muito embora tal liberdade, para ele, ndo esteja presente tdo somente nos embates do que ¢
vivido simplesmente e massivamente segundo uma dialética, como o defendia Sartre. Em
Foucault, a tentativa ¢ de esclarecer que na histéria que se vive existem relagdes proprias de
poder que for¢gam o individuo as “praticas de liberdade”. Contudo, ndo se pode negar que em

Sartre ja aparecia o questionamento sobre a liberdade na historia:

[...] os acontecimentos politicos revelam que os projetos de vida individuais sido, na
verdade, determinados pelo curso da histéria “tornando-se iluséria a busca da
liberdade num plano puramente pessoal: a liberdade ¢ sempre vivida em situacao” e
realizada no engajamento de projetos voltados para interesses humanos comunitarios.
Apenas um compromisso com a historia pode dar sentido a existéncia individual
(CHAUI, 1978, p. XII).

Desse modo, quando o existencialismo ¢ apresentado como “[...] a doutrina que torna
a vida humana possivel e que, por outro lado, declara que toda a verdade e toda a acdo
implicam um meio e uma subjetividade humana [...]” (SARTRE, 1978, p. 4), poderiamos
supor que nessa afirmagdo encontram-se elementos do humanismo sartreano que sao
positividades, pois a partir da compreensao de Sartre do homem como autor de sua existéncia
€ nao como um ser previamente projetado, uma criacdo de um Deus com uma funcao
especifica, o homem se encontra livre para se constituir.

Sartre deixa o homem de posse de sua humanidade, de sua condi¢ao de ser existente,
torna-o legislador de si mesmo; por outro lado, algumas interpretagcdes ao pensamento de
Sartre sugerem que o francés eleva a existéncia humana ao nivel da consciéncia que retira o
homem da sua historia, visto que ela s6 lhes apresenta dor e sofrimento, outras fortalecem
ainda mais as criticas, afirmando também que Sartre, ao permitir autonomia ao homem, o

destitui da relagdo com o outro, na medida em que ele € seu proprio legislador:

[...] @ ambigao filos6fica de Sartre consiste em produzir uma filosofia da consciéncia
dissociada de toda filosofia do sujeito, no ambito da qual todas as acusagdes segundo



56

as quais Sartre se deleitaria em um subjetivismo frio sdo, para menos, contra-
verdades, de pior, malignidades (KAIL, 2011, p. 35)%.

Mesmo que a ambicdo filosofica de Sartre fosse a de produzir uma filosofia da
consciéncia individual, sem qualquer relacdo com a filosofia do sujeito, ¢ possivel especular
que, mesmo considerando no pensamento de Sartre as hipoteses dos ultimos aspectos
apontados em nossa pesquisa, isto ¢, o0 homem sem historia e o homem sem interacdo com o
outro, seriam tais elementos, certamente, ao olhar de Foucault, aquilo que se poderia chamar
de negatividades do homem. Contudo, essa negatividade ¢ para Foucault elemento
indispensavel ao movimento processual da subjetivagao do individuo em sua historia efetiva.

E importante salientar que Sartre, em sua primeira filosofia, com o existencialismo,
pode nao ter explorado devidamente os enlaces das relagdes de forga e poder que estdo nos
sujeitos historicos, uma vez que o existencialismo sartreano se atém radicalmente aos
aspectos da responsabilidade individual, das escolhas e de questdes como a ma-fé. Ademais,
pode-se at¢ mesmo considerar a hipotese de que Sartre, em vez de buscar nas condi¢des
adversas que a historia apresenta as condigdes e formas de resisténcia, individualiza o
homem, afasta-o das perspectivas historicas. Porém, ¢ inegavel que suas concepgdes — assim
como as desenvolvidas por Marx — permitem diagnosticar o presente e, a0 mesmo tempo,
apresentam circunstancias e elementos que reforcam a ideia de que o homem, em sua historia,
vive uma agonistica nas relacdes de poder.

Frédéric Gros ao indicar a situagdo do curso de 1982 no College de France, A

hermenéutica do sujeito, observa:

Foucault ndo “descobre” em 1980 a liberdade nativa de um sujeito que teria até
entdo ignorado. Nao poderiamos sustentar que Foucault teria, de subito, abandonado
0s processos sociais de normalizagdo e os sistemas alienantes de identificagdo a fim
de fazer emergir, em seu virginal esplendor um sujeito livre se auto-criando no éter
a-histoérico de uma autoconstituicdo pura. O que ele censura em Sartre ¢ justamente
o fato de ter pensado esta autocriagdo do sujeito auténtico, sem enraizamento
historico (GROS, 2004, p. 637).

De todo modo, optamos por considerar que Sartre ndo retira o homem de sua historia

pois, em seu momento marxista, em Critigue de la raison dialectique’” ele nos esclarece

26 [...] I'ambition philosophique de Sartre est de produire une philosophie de la conscience détachée de toute

philosophie du sujet, au regard de laquelle toutes les accusations selon lesquelles Sartre se complairait dans un
subjectivisme frileux sont, au mieux, des contre-vérités, au pire, des malveillances (KAIL, 2011, p. 35).

2 . I ~ YT . . ~ R

7 Segundo Michel Contat, A critica da Razdo Dialética empreende uma investigagio sobre o materialismo
historico subjetivo: “[...] Sartre aceita a ideia marxista segundo a qual os homens fazem a histéria com base nas
condi¢des anteriores, mas enfatiza o livre projeto, ou praxis, do agente historico que s6 ¢é parcialmente



57

sobre os requisitos formais da historia, bem como sobre a experiéncia que o individuo realiza

nesta historia:

Nosso objetivo consiste em determinar as condigdes formais da historia; ndés nao
iremos insistir sobre as relagdes de reciprocidade material entre classes em seu
desenvolvimento histérico real. O que foi estabelecido pela nossa experiéncia
dialética € que se existe alguma coisa como classes, elas devem, qualquer que seja o
processo mediador, se determinarem em reciprocidade. Nos sabermos ademais que a
propria inteligibilidade da relagdo delas ¢ dialética. A Raz@o analitica ¢, por esse
ponto de vista, uma prdxis opressiva por as dissolver e ela tem por efeito inevitavel
suscitar para a classe oprimida a dialética como racionalidade (sobre a base de
circunstancias a determinar). A apari¢cdo da Razdo dialética na classe operaria como
dissolucdo da Razdo analitica e como determinagdo da classe burguesa a partir de
sua formagdo e de sua pratica (exploragdo opressao) ¢ induzida; é um fato da luta de
classes. Mas inversamente, se a classe burguesa se agarra teoricamente a Razao
analitica, a Razdo dialética retoma nela mesma sua fascina¢do propria, através de
seus traidores (a saber, seus intelectuais) e ela toma pouco-a-pouco consciéncia dela
mesma na mesma classe que a nega. A contradi¢do permanente mais variavel
(tensdo crescente ou decrescente) entre esses dois tipos de racionalidade, na
burguesia, poderia em sua historia-cultural de ser descrita por ela mesma (SARTRE,
1985, p. 880-881).

Sartre deixa claro seu objetivo em Critica da razdo dialética: determinar os requisitos
formais da historia sem insistir em relagdes de reciprocidade materiais entre as classes no seu
desenvolvimento historico real. O filosofo existencialista reconhece que a razdo analitica
percebe uma prdxis opressiva na histéria e essa mesma razdo utiliza mecanismos para
dissolver, abafar ou mesmo camuflar as lutas, por isso mesmo, parece se apresentar como
unica inteligibilidade nos requisitos formais da historia a relagdo dialética. Assim, o
surgimento da razdo dialética na apreensdo do lugar da classe operaria na historia conduz a

compreensdo da existéncia de uma luta de classe. A historia analitica registra, descreve e

determinado pelas condigdes materiais, portanto, é a alienagdo da liberdade que ele pde a nu, mas mostrando
que, se essa alienagao € historicamente primeira, ndo o ¢ ontologicamente, o que a tornaria ininteligivel a razdo.
[...]” (CONTAT apud Huisman, 2001, p. 876). Nesse sentido, podemos considerar que Sartre, mesmo com a
mudanga de tonalidade de suas obras posteriores, ndo abandona os principios da investigacdo existencialista.

8 «Notre but est de déterminer les conditions formelles de 1’Histoire; nous n’irons pas insister sur ces rapports
de réciprocité matérielle entre des classes dans leur développement hisiorique réel. Ce qui es-t établi par notre
expérierce didlectique, c'est que s'il existe, quelque chose comme des classes, elles doivent, quel que soit le
processus médiateur, se déterminer en réciprocité. Nous savons en outre que la seule intelligibilit¢ de leur
rapport est dialectique. La Raison analytique est, a ce point de vue, une praxis oppressive pour les dissoudre et
elle a pour effet inévitable de susciter pour la classe opprimée la dialectique comme rationalité (sur la base de
circontances a déterminer). L'apparition de la Raison dialectique dans la classe ouvriére commé dissolution de
la Raison analytique et comme détermination de la classe bourgeoise a partir de sa fonction et de sa pratique
(exploitation oppression) est induite; c'est un fait de lutte des classes. Mais inversement, si la classe bourgeoise
se cramponne theoriquement a la Raison analytique, la Raison dialectique revient en elle comme sa fascination
propre, a travers ses traitres (c’est-a-dire ses intellectuels) et elle prend peu & peu conscience d’elle-méme dans
la classe méme qui la nie. La contradiction permanente mais variable (tension en croissance ou en décroissance)
entre ces deux types de rationalité, dans la bourgeoisie, vaudrait dans une histoire-culturelle d’étre décrite pour
elle-méme” (SARTRE, 1985, p. 880-881).



58

encerra, numa historia cultural, a dissolugdo da classe operaria como razdo e determinacao
analitica da classe burguesa em sua fun¢do de exploracdo ou mesmo na pratica da opressao.
Dai que, conforme Foucault, a histéria analitica sem a consideragdo das relacdes de poder que
se vivencia e estdo presentes na cultura ndo € suficientemente capaz de perceber a
subjetivacao do individuo.

Nesse sentido, para os sujeitos sem enraizamento historico, isto €, a-histoéricos, a
analise do poder € simples, pois mostra tdo somente o fracasso, o buraco, o vazio, nos moldes
do que aconteceu na Segunda Guerra Mundial. Todavia, se ha vazio, ha espago e ¢ nessa
perspectiva que Foucault aposta e dirige a analitica do poder, mostrando no revolver da
propria historia as possibilidades de mudangas, a alternancia, oriundas até mesmo de
negatividades. Poder-se-ia dizer que se encontra a sociedade contemporanea sob suspeita.
Nesse sentido, questiona-se: a historicidade humana deve ser vista como fracasso?
Considerando a existéncia de um vazio, deve o homem nele mergulhar? E isso que enquanto
sujeito historico o homem pode fazer de si mesmo?

Em entrevista a Tribune Socialiste de 1977, intitulada: Michel Foucault: a seguran¢a
e o estado (1977), que foi publicada em Ditos e escritos VI, Foucault, ao diagnosticar o nosso

presente, afirma que € preciso confiar na consciéncia politica das pessoas:

Quando vocé lhes diz: ‘vocés estdo em um Estado fascista e ndo sabem’, as pessoas
sabem que lhes mentimos. Quando lhes dizemos: ‘Jamais as liberdades estiveram
mais limitadas e ameagadas como agora’, as pessoas sabem que ndo é verdadeiro.
Quando dizemos as pessoas: Os novos Hitlers estdo nascendo sem que vocés o
percebam... elas sabem que é falso. Em compensagdo, se lhes falamos de sua
experiéncia real, - dessa relagdo inquieta, ansiosa que tém "os mecanismos de
seguranga - o que drena, por exemplo, uma sociedade inteiramente medicalizada? O
que drena, como efeito de poder, mecanismos de seguranga social que vao vigid-los
dia ap6s dia? -, elas sentem muito bem, sabem que ndo ¢ fascismo, mas alguma
coisa nova (FOUCAULT, 2010b, p. 174-175).

Nas analises do século XIX, percebe-se o quanto os elementos proprios do
historicismo ¢ do humanismo se estendem a cultura do século XX. Todavia, ndo se deve
concluir que tudo aquilo que envolveu o historicismo e se reivindicou como humanismo deva
ser rejeitado. Hegel, Fichte, Marx e Sartre sdo sujeitos proprios da realidade historica, que, ao
vivé-la, expressam seu conteudo, o qual permite diagnosticar o momento presente.

Foucault, em As palavras e as coisas, adverte sobre como as diferentes positividades

. . . 2
permitem o diagnosticar do presente”:

? A nogdo de positividade estd em Foucault associada ao que ele denomina de dispositivos de poder. Agamben
em Qu’est-ce qu 'un dispositif? Nos diz acerca dessa tematica que: “[...] No fim dos anos sessenta, um pouco
apds o momento em que ele escreveu 4 arqueologia do saber para definir o objeto de suas pesquisas, Foucault



59

[...] as diferentes positividades formadas pela Histéria e nela depositadas podem
entrar em contato umas com as outras, envolverem-se a maneira de conhecimento,
liberarem o conteido que nelas dormita; ndo sdo entdo os proprios limites que
aparecem no seu rigor imperioso, mas totalidades parciais, totalidades que se acham
limitadas de fato, totalidades cujas fronteiras se podem, até certo ponto, alterar, mas
que jamais se estenderdo no espago de uma andlise definitiva e também jamais se
elevardo até a totalidade absoluta (FOUCAULT, 1999, p. 516).

Assim, havendo positividades no historicismo e no humanismo nao se deve descartar a
abordagem da historicidade humana como elemento para a analitica do poder, pois em suas
maleabilidades, diversidades, até mesmo em suas inconsisténcias, ¢ fato que o historicismo e
o humanismo apresentam aspectos que demonstram a profundidade do pensamento
desenvolvido por Michel Foucault no que se refere a agonistica nas relacdes de poder.

E nesse sentido que, na entrevista intitulada Foucault responde a Sartre, publicada nos
Ditos e escritos VII, o filésofo francés alerta para a necessidade de se deter no presente:
"Diagnosticar o presente, dizer o que € o presente, em que nosso presente difere de modo
absoluto de tudo o que nao ¢ ele, ou seja, de nosso passado. Talvez seja isso, talvez essa a
tarefa atribuida nos dias de hoje ao filosofo. E a tarefa da filosofia” (FOUCAULT, 201 1c, p.
172).

Desta forma, as observagdes referentes ao século XIX, no que diz respeito a
historicidade humana enquadrada em sistemas, apontam no sentido de um repensar o papel e
o lugar — topds - dessa historicidade. Por conseguinte, ¢ preciso realizar a andlise dos
elementos nela existentes e absorver as singularidades e as relagdes proprias que fazem parte

efetivamente da historia. Sdo estas as estreitas relacdes de forca e poder.

ndo utilisa o termo dispositivo, mas um termo cuja etimologia & proxima: ‘positividade’. Ele ndo o define
também. Em me questiono frequentemente onde Foucault poderia ter encontrado esse termo até o0 momento em
que retomei o ensaio de Jean Hyppolite Introdugdo a filosofia da historia de Hegel (1948). A relagdo que liga
Foucault a Hyppolite € bem conhecida. Foucault as vezes evocou Hyppolite como seu “mestre” — pois ele havia
sido seu professor em khane no Henri IV e depois na Escola normal superior. O terceiro capitulo do ensaio de
Hyppolite se intitula: “Razdo e historia. As idéias de positividade e de destino” (AGAMBEN, Giorgio. Qu’est-ce
qu’um dispositif? Paris : Editions Payot & Rivages, 2006, p. 11-12).

“[...] A la fin des années soixante, & peu prés au moment ou il écrit L'archéologie du savoir pour définir 1’objet
de ses recherches, Foucault n’utilise pas le terme dispositif, mais un terme dont I’étymologie est proche:
“positivité”. Il ne le définit pas davantage. Je me suis souvent demandé ou Foucault avait pu trouver ce terme
Jusqu’au moment ou j’ai repris 1’essai de Jean Hyppolite, Introduction a la philosophie de ['histoire de Hegel
(1948). Le rapport qui liait Foucault a Hyppolite est bien connu. Foucault a parfois évoqué Hyppolite comme
son “maitre” - il avait été son professeur d'abord en khagne a Henri IV, puis & I'Ecole normale supérieure. Le
troisiéme chapitre de I'essai d'Hyppolite s'intitule : “Raison et histoire. Les idées de positivité et de destin”.
(AGAMBEN, Giorgio. Qu’est-ce qu’um dispositif? Paris : Editions Payot & Rivages, 2006, p. 11-12)



60

1.3 O acontecimento e as forgas que estio em jogo na historia

Conforme Foucault, hd na filosofia que vai de Hegel a Sartre a tentativa de realizar
uma empreitada de totalizagdo, sendo do mundo, sendo do saber, ao menos da experiéncia
humana, e o filésofo francés, ao contrario, propde uma atividade filosofica que permita a
compreensao das singularidades, do diverso, do multiplo, isto €, uma atividade de diagnostico
que ¢ a condi¢ao do sujeito se constituir em sua historia. Para tanto, se faz necessario
considerar “a forma nua da historicidade humana” (FOUCAULT, 1999, p. 512) que se
apresenta a partir do século XIX, pois nesse contexto historico o homem estd exposto ao
acontecimento.

E fato que a modernidade permanece marcada pelos desastres que desembocaram nas
Primeira e Segunda Guerras Mundiais. Nao se pode negar que tudo o que ¢ elaborado nesse
contexto parece sem sentido e absurdo. Contudo, € o acontecimento, por mais catastrofico que
seja, por maior sofrimento, dor ou desilusao que provoque, aquilo que permite ao homem, em
seus processos de subjetivacdo, compreender as relacdes de poder e as forcas em jogo na
historia.

As relagdes de poder e forga presentes na historia, vale salientar ainda, incidem sobre
as questoes que envolvem o acontecimento e os “jogos de verdade” e a palavra acontecimento
aparece definida como aquilo que designa certa possibilidade de realizagdo de algo a partir de
um determinado conjunto de situagdes e condi¢des. Dessa forma, os fatos tanto podem se
apresentar como fidedignos a este conjunto de condigdes quanto passiveis ou nao de
realizagdo. Mas, na medida em que se apresentam como aquilo que pode ou nao ocorrer,
passou-se frequentemente a aceitar o acontecimento como algo que ocorre de forma casual.
Faz-se necessario, entdo, perceber a diferenca entre casualidade e causalidade. Quando o
acontecimento passa a ser aceito de maneira casual, perde-se a capacidade de anédlise sobre
suas causas e, neste sentido, resta o sentimento de incerteza e angustia ou o siléncio e a
incapacidade de luta e de resisténcia.

Sobre o acontecimento da Segunda Guerra Mundial, por exemplo, Giorgio Agamben,

em O que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha, observa que:

Do ponto de vista do historiador, conhecemos, por exemplo, nos minimos detalhes,
0 que acontecia na fase final do exterminio em Auschwitz, a forma como os
deportados eram levados as cdmaras de gds por um esquadrdo composto pelos
proprios companheiros (o assim chamado Sonderkommando), que, posteriormente,
se incumbia de carregar para fora os cadaveres, de lava-los, de retirar dentes e
cabelos dos corpos, para depois, e por fim, introduzi-los nos fornos crematorios.



61

Mesmo assim, tais acontecimentos, que podemos descrever e ordenar
cronologicamente um ap6s outro, continuam sendo singularmente opacos quando
realmente queremos compreendé-los (AGAMBEN, 2008, p. 19-20).

Foucault, também sobre estas questdes, observa em entrevista de 1980 intitulada Os

quatro cavaleiros do apocalipse e os vermes do cotidiano, publicada em Ditos e Escritos I1I:

[...] n8o ha uma coisa a fazer a proposito do que se passou nos anos 1930-1945, ha
mil, 10 mil, e havera coisas infinitamente. Certamente, a camada de siléncio que,
por razdes politicas, fez-se cair sobre o nazismo apds 1945 ¢ tal que ndo se poderia
deixar de perguntar: ‘O que isso se tornou na cabeca dos alemies? O que isso se
tornou em seus coragdes? O que isso se tornou em seus corpos?’ Isso deveria
certamente se tornar alguma coisa, e se esperava com um pouco de ansiedade ver
como iria sair do outro lado do tunel; sob a forma de que mito, de que histdria, de
que ferida isso iria aparecer (FOUCAULT, 2013b, p. 382).

Foucault, nessa entrevista, ¢ questionado, acerca do filme, se a perspectiva do diretor
consistia naquilo que "'[...] era preciso fazer!'"" para dar conta do acontecimento marcante na
histéria da humanidade. Embora o francé€s assuma que nao se tem uma unica coisa a fazer,
mas varias, nada a fazer sobre o que se passou nos anos de 1930-1945 ele acaba concordando
com Agamben, quando entende o que ocorreu como ‘“acontecimentos singularmente opacos
quando queremos compreendé-los” (FOUCAULT, 2008, p. 20), dai a possibilidade e a
necessidade de mil, 10 mil ou infinitas coisas a fazer. Ha ai ainda um aspecto inquietante e
que merece ser destacado no jogo de forcas constitutivo da subjetividade que se trata de um
foco de experiéncia especifico desse momento presente, a saber, a dolorosa catastrofe que se
abateu sobre os judeus e que foi descrita por figuras como Primo Levy, Bruno Bettelheim,
testemunhas internas dos horrores dos campos de concentragdo, bem como por filésofos como
Agamben.

Nesse sentido, respeitando a dor, o sofrimento, o caos e, consequentemente, as
dificuldades do individuo que vivenciou o horror desse acontecimento, a saber: os
sobreviventes. Com eles, nos € apresentada a agonistica das relagdes de poder e as forgas que
se manifestaram nos sujeitos historicos contemporaneos. Assim, mesmo reconhecendo as
dificuldades que os sobreviventes t€ém em desenvolver narrativas sobre o que viveram -
considerando que retomar tais memorias seria como que revivé-las -, na medida em que [...]
“os sobreviventes davam testemunho de algo que ndo podia ser testemunhado, comentar seu
testemunho significou necessariamente interrogar aquela lacuna - ou, mais ainda, tentar
escuta-la” (AGAMBEN, 2008, p. 20-21). Todavia, ndo h4 como nao reconhecer que, em meio
ao horror indescritivel do holocausto, encontrar uma maneira de sobreviver a cada dia se

tornou a expressao propria de um processo de subjetivagao:



62

Quando falo sobre o que aprendi nos campos de concentragdo desejo que isso seja
encarado no contexto daquela experiéncia. A privacdo extrema e o temor pela vida
que os campos impunham a todos os prisioneiros, especialmente aos judeus, ndo
contribuiam para a clareza de raciocinio. Mas talvez o que faltava no poder do
raciocinio fosse compensado pelas profundas impressdes emocionais que se
gravavam numa situacdo extrema. Tais impressdes ficam para sempre impressas na
mente ¢ podem levar - quando ndo reprimidas - a uma reavaliagdo de todos os
valores, mesmo que a mente seja incapaz de cataloga-los na época, ou de entender
suas implica¢des gerais (BETTELHEIM, 1985, p. 19).

Trata-se de uma experiéncia dolorosa, mas que demonstra o que seria o individuo
histérico em meio a agonistica das relacdes de poder e forga, em meio as quais foram criadas
estratégias para suplantar o terror como aconteceu com Bettelheim nos campos de
concentracdo que se serviu da psicandlise, para lidar com a atitude-limite e manter-se sao
mentalmente em meio as adversidades: “Enquanto estava no campo, eu pouco me preocupava
com a adequacdo da teoria psicanalitica; s6 pensava em um meio de sobreviver que
protegesse minha existéncia tanto fisica quanto moral [...]” (Idem, ibidem). E ainda “[...] meu
problema principal ndo era se a psicanalise podia explicar as coisas ou ndo, mas se € quao
bem essas explica¢des podiam ajudar a mim e a outros a sobreviver como seres humanos em
condig¢des extremas [...]” (Idem, ibidem).

Na vontade de viver, os sobreviventes ndo contavam unicamente com o fator sorte,
mas além da forga fisica, da estrutura psicoldgica, varios dispositivos foram acionados: das
suspeitas sobre o que poderia acontecer no momento presente as estratégias de sobrevivéncia;
das a¢des que implicavam riscos a aposta na vida; todas sdo condicdes e formas de praticas de
liberdades elaboradas a partir do que os judeus vivenciavam, isto ¢, dos “jogos de verdades”

instituidos pelo terror:

E precisamente esse o principio do terror: o terror ndo é uma arte de governar que se
oculta nos seus fins, nos seus motivos ¢ nos seus mecanismos, o terror ¢
precisamente a governamentalidade no seu estado nu, em estado cinico, em estado
obsceno. No terror ¢ a verdade e ndo a mentira que imobiliza: ¢ a verdade que ele
deixa, ¢ a verdade que se rende ela mesma, pela sua evidéncia manifesta por toda
parte, que se rende intangivel e inevitavel (FOUCAULT, 2009, p. 26).

Na especificidade do acontecimento da Guerra, o poder ativo e reativo, bem como as
relagdes de forga se estabeleciam em cada movimento. Isto posto, pode-se afirmar com
Foucault que mesmo na pior situagdo, quando o que se vé de forma imediata ¢ a opressao -
mesmo ai -, € possivel perceber nas formas dos modos e dos estilos de vida dos sujeitos livres

que fazem a historia, o problema que Foucault prefere chamar de “vida filosofica”.



63

Desta forma, considerando esse estilo de vida tem-se ndo somente e unicamente a
angustia, o terror, a derrocada, o fim, mas o modo de ser que se expressa como forma, ao
mesmo tempo, de ética e de heroismo. E o ethos em movimento. E o individuo em sua
historia vivendo e constituindo processos de subjetivagdo. Nos sobreviventes do holocausto,
tem-se uma licdo de vida: nela sdo perceptiveis os processos de subjetivagao que envolvem as

relagdes de forca e poder proprias de sujeitos historicos livres:

[...] a maior das liberdades humanas — escolher sua propria posicdo em qualquer
circunstancia. Os presos que entenderam isso perfeitamente terminaram sabendo que
a diferenca crucial entre conservar a natureza humana (e frequentemente a propria
vida) e aceitar a morte como ser humano (ou talvez a morte fisica) residia unica e
exclusivamente no seguinte: preservar a liberdade de escolher de modo auténomo
uma posi¢do em relacdo a condigdes extremas, mesmo quando estas paregam estar
inteiramente além da capacidade do individuo de influencia-las (BETTELHEIM,
1985, p. 128).

Ao considerar a historia no que ela € e ndo em seu acabamento, pode-se perceber que
existem — mesmo em se considerando o maior dos fracassos - diferentes positividades nela
depositadas e formadas pelos proprios sujeitos historicos. As positividades entram em contato
umas com as outras, envolvem-se e, na medida em que sdo compreendidas, permite-se,
concomitantemente, a liberacdo do contetido proprio que esta na historia.

Neste sentido, os substratos historicos considerados negatividades podem se
apresentar como positividades. Desta forma, vale salientar, mesmo as negatividades possuem
importincia por se caracterizarem como o que vai permitir ao individuo fazer e refazer a sua
propria historia. Essa ¢ uma das maneiras pelas quais se pode pensar a arte de governar, seja o
governo de si (individuo), seja o governo relativo das institui¢des, do Estado. O fato ¢ que em
qualquer forma de governo ha o embate entre o exercicio do poder e a manifestacdo da
verdade.

Diante do que foi abordado, ¢ necessario esclarecer que ndo se caracteriza nessa
pesquisa a defesa de que uma catastrofe deva acontecer para que se possa aprender através
dos seus males, ao contrario, o significado que se tenta apontar € o reconhecimento de que ¢
necessario situar com precisdo o momento presente, enfrentar as intempéries, criar estratégias
e resisténcias para que a vida ndo se transforme em catastrofe. E quando a historia langa

elementos que permitem questionar os acontecimentos, apresenta-se-nos o que na linguagem



64

de Foucault ¢ intitulado“jogos de verdade™° ou aquilo que esta interligado com as relagdes de
forca.

Os acontecimentos sao uma manifestacao dos jogos de verdade e também neles estao
as forcas que pdem em jogo a propria historia. Foucault, ao refletir sobre a condi¢do do
momento presente, percebe que a arte de governar esta associada a varios aspectos, sejam
epistemologicos, cientificos, racionais, econdOmicos ou, por outra perspectiva, por razdes de
Estado, por questdes relativas a competéncia do individuo ou mesmo relacionada a um evento
mais, por assim dizer, “universal”. Contudo, esses elementos sdo passiveis de andlise e, por
1sso mesmo, localizdveis no ambito das relagdes de poder os “jogos de verdade” ou os jogos
que se instituem na historia.

Assim, tem-se, a partir dessa no¢do, o acontecimento entendido ndo como um
instrumento que pode explicar tudo o que ocorre, mas como o que vai permitir a analise
cuidadosa e inteligivel sobre o que acontece. Vale salientar ainda que da mesma forma que o
acontecimento ndao pode ser considerado como algo casual, também ndo deve em relacao a
este, o individuo, debrugar-se na simples retomada ao passado em busca das causas, pois
descobrir as causas que provocaram determinados fatos ndo promoverd mudanca na cena
historica.

E neste sentido que se justifica a importancia de se buscar um plano de analise para a
no¢ao de acontecimento, pois, conforme Foucault, ¢ imprescindivel o entendimento de que
existe ndo apenas um Unico acontecimento, mas toda uma série de situacdes diferentes que
podem ndo possuir nem a mesma importancia nem a mesma capacidade de produzir efeitos e
que, por isso mesmo, ¢ necessario retomar nao apenas a compreensao, como também a
estreita ligacdo entre acontecimento e “jogos de verdade”, muito embora no século XIX
poucas tenham sido as consideragdes sobre estes desdobramentos, visto que essa ligagdo
aparece constantemente relacionada com formas de governo, as quais sdo consideradas
unicamente como um estatuto do Estado, associados a Lei ou a uma verdade universalizada.

Em O Governo dos vivos, Foucault apresenta quatro estatutos de verdades que sao
estabelecidos como formas de governar. O primeiro permanece associado a ideia de que a
racionalidade da agdo governamental ¢ a razdo de Estado e que a verdade que devera ser

manifestada ¢ a verdade do Estado como objeto de agao governamental:

% Com a nogio de jogos de verdade, Foucault pde em questio o que se compreende correntemente da palavra
verdade. Esta ndo ¢é algo fixo nem faz parte dos jogos sofisticos. Ela compreende um processo em que se
desdobra de dois principios, o quantitativo e o de oposicao, os quais fardo com que a clareza dos fatos apresente
um desfecho (FOUCAULT, 2011a, p. 40).



65

A primeira forma, a mais antiga, muito geral e muito banal, [...] a idéia de uma razao
de Estado me parece ter sido na Europa moderna a primeira maneira de refletir e de
tentar dar um estatuto preciso e utilizavel as relagdes entre o exercicio do poder ¢ a
manifestagdo da verdade. Em suma, essa foi a idéia segundo a qual a racionalidade
da ac¢do governamental ¢ a razdo de Estado, e que a verdade que devera ser
manifestada é a verdade do Estado como objeto de acdo governamental
(FOUCAULT, 2009, p. 21-22).

O segundo estatuto de verdade estabelecido como forma de governar e que se fixa
como outra funcao de ligagdo entre a arte de governar e o “jogo da verdade” €, para Foucault,
algo paradoxal, pois na medida em que se apresenta como algo utopico, € também um aspecto
consideravel na constituicdo da historia. Trata-se da ideia de que o governo — considerado
como a instituicao Estado — desenvolve suas agdes e metas idealizando nao uma sabedoria em
geral tendo em vista o bem da populagdo, mas, nesse sentido, as tomadas de decisdo estdo

associadas, acima de tudo, a uma verdade:

[...] E esta idéia que, se efetivamente o governo governa nio pela sabedoria em geral
mas pela verdade, quer dizer, pelo conhecimento exato dos processos que
caracterizam essa realidade que é o Estado, realidade que por sua vez é também
constituida por uma populagdo, uma produg¢do de riquezas, um trabalho, um
comércio etc., entdo, quanto mais o governo governa pela verdade, no fundo ele ira
governar tanto menos. Mais ele indexara sua ac@o a verdade, menos ele ird governar
no sentido que menos ird tomar decisdes que se impordo de cima em fungdo de
calculos mais ou menos incertos as pessoas que o0s aceitardo mais ou menos bem [...]
(FOUCAULT, 2009, p. 23).

A ideia que compde este estatuto de verdade vai paulatinamente se ampliando e
tomando proporg¢des cada vez mais elevadas na medida em que hé, na absorcao da razdo do
Estado — primeiro estatuto apontado por Foucault -, a indexagdo a verdade. E nesse aspecto
que Foucault percebe a representacdo utdpica da historia, considerando que a verdade ¢
imperativa, seria nela e dela que reinaria a ordem e dai se constituiria o apaziguamento entre
governo e governado. E utdpico tal clima harménico, pois um postulado de verdade nunca
serd estabelecido sem a decisdo do governante, da autoridade que estd imediatamente
associada as escolhas de uma administracao. A intervencao ¢ dbvia.

O terceiro estatuto de verdade ou aquele que Foucault percebe se desenrolar no século

XIX liga diretamente verdade e governo, pois, conforme Foucault, é:

[...] a idéia que se a arte de governar estd fundamentalmente ligada a descoberta de
uma verdade e ao conhecimento objetivo dessa verdade, bem, isso implica a
constitui¢do de um saber especializado, a formagdo de uma categoria de individuos
também especializados no conhecimento dessa verdade. E essa especializacdo
constitui um dominio que ndo é exatamente proprio da politica, e que define muito



66

mais um conjunto de coisas e de relacdes que deverdo se impor a politica
(FOUCAULT, 2009, p. 24-25).

O quarto estatuto da verdade se sedimenta nos anteriores, isto €, primeiramente se
estabelece uma razao de Estado, em seguida se enraiza em tal acontecimento a ideia de que ha
na a¢do do Estado governamental a verdade. Dali, se justifica a existéncia dos especialistas da
verdade, ou o “[...] fato de um certo nimero de individuos apresentarem-se como especialistas
da verdade a ser imposta a politica” (Idem, ibidem).

Mas, conforme Foucault, ¢ quando surgem os especialistas da verdade que também

aparece a desconfianga de que alguma coisa esta velada, encoberta:

[...] se fosse possivel fazer com que eles conhecessem a verdade e que soubessem
efetivamente isso que se passa com realidade, profundamente, e que a aparente
competéncia dos outros serve apenas para ocultar; se todo mundo soubesse tudo na
sociedade na qual vive, bem, muito simplesmente o governo ndo poderd mais
governar. Isso seria imediatamente a revolucdo: fagamos cair a mascard (sic),
descubramos as coisas tal como elas se passam, tomemos cada um de noés
consciéncia disso que é realmente a sociedade na qual vivemos e do processo
econdmico no qual nés somos inconscientemente os agentes e as vitimas; tomemos
consciéncia dos mecanismos de exploracdo e de dominacgdo etc., e, imediatamente, o
governo cai! [...] (FOUCAULT, 2009, p. 25).

Contudo, ndo seria a ideia de revolugdo ou da queda do Governo ou da agdo
governamental estatal que Foucault defende, ao contrario, o filésofo nos aponta os paradoxos
existentes nos acontecimentos politicos que se revelam nas maneiras modernas de refletir as
relagdes governo-verdade. Conforme o filosofo francés, todos esses estatutos de verdade
definem as relacdoes em fungdo de certo real que seria o Estado ou a sociedade: “[...] € a
sociedade que seria objeto de saber, ¢ a sociedade que seria o lugar de processos espontaneos,
sujeito de revolta, objeto e sujeito de fascinagao pelo terror [...]” (FOUCAULT, 2009, p. 28).

Nesse sentido, Foucault observa que ha nos acontecimentos uma governamentalidade
racional que tanto pode esconder determinados elementos como pode se desdobrar, por forca
da acdo do sujeito que exerce o seu poder, na atividade de governar. E nesse aspecto que se

entende a nogdo de governo:

[...] Gostaria de tentar mostrar como nao ¢ possivel dirigir os homens sem fazer
operacdes da ordem da verdade, mas com o cuidado que essas operagdes da ordem
da verdade sejam sempre excedentes em relacdo a isso que € 1til e necessario para
governar de uma maneira eficaz. E para além da finalidade eficaz, da finalidade em
governar de modo eficaz, ¢ sempre para além disso que a manifestacdo da verdade ¢
requerida ou implicada ou ligada a uma atividade de governar e de exercer o poder
(FOUCAULT, 2009, p. 28-29).



67

Dessa forma, com o exemplo da arte de governar e dos acontecimentos a ela
associados, poder-se-ia aceitar que existem forcas que estdo em jogo na histéria e, a0 mesmo
tempo, a movimentam. Nesse sentido, o acontecimento se opde ao fato historico e a razdo
ordenadora embutida na historia. E algo mais efémero e estd associado ao homem dentro dos
limites das suas condigdes de existéncia. Por sua vez, a arte de governar €, também, algo
maior do que a mera acdo governamental, estatal ou institucional. Para Foucault, além do
assujeitamento, existe o governo do sujeito, existe, por assim denominar: um governo de si.

Esta é a alternativa do exercicio das praticas de liberdade. E também a constatagdo de
que ha muito mais além da opressao e do assujeitamento. Esse algo mais ndo ¢, entretanto, no
entendimento de Foucault, a revolta e a guerra instauradas na realidade socioldgica da “plebe’.
Mas ha uma relagdo de for¢a nos individuos, quer seja no corpo social, nas classes ou nos
grupos, que impulsionam as relacdes de poder instituidas pelas rédeas do aparelho do Estado.

Trata-se de um movimento centrifugo, de uma espécie de energia inversa que existe
nas proprias relagdes de poder e que pode ser percebida nao através das determinacdes do
capitalismo, mas a partir do envolvimento do homem com as obras, dobras e manobras
existentes em todos os aspectos que se desenvolvem as relagdes sociais.

Conforme Foucault, € na histéria que se move que o poder ¢ ativagao e desdobramento
de uma relacdo de forca que estd no sujeito historico, por isso mesmo, em vez de analisa-lo
em termos de contrato, alienagdo ou em termos funcionais de reproducdo das relagdes de
producao ou, ainda, segundo o prisma da lei, tem-se como possibilidade de maior investiga-lo
nas relagdes conflituosas que conduzem nao necessariamente a revolucao armada ou o estado
de guerra, mas, acima de tudo, a resisténcia. Perceber a agonistica nas relacdes de poder foi a
maneira que Foucault utilizou para investigar as grandes problematicas que envolvem o

homem em sua historia.

1.4 Historia das problematicas e a historia do pensamento

A realidade historica sistematicamente apresentada pde as verdades dos especialistas
como certezas incontestes, todas elas baseadas em evidéncias e em certas regularidades, por
1sso mesmo sujeitas a replicacdo. Neste sentido, constantementes repetidas, sedimentam-se,
naturalizam-se e estabelecem-se. Assim, uma pesquisa que busque uma espécie de
conhecimento de dada realidade historica acaba por fazer com que o individuo se depare com
os “jogos de verdade” que estdo presentes na historia. Esses jogos podem fazer com que o

pesquisador, ao estudar a histéria ou as problematicas nela existentes, ndo se reconheca nela



68

ou venha a permitir que ela o modifique, em qualquer que seja a perspectiva que movimenta a
historia. Neste aspecto, cabe a cada individuo ser um pesquisador de si e da histéria em que
vive.

Para tanto, ¢ necessaria uma tomada de posicao na histdria, de modo a refazé-la e, ao
mesmo tempo, fazer-se presente. Nesta perspectiva, se exige um trabalho prévio de
esvaziamento dos enunciados que se cristalizaram como verdades. Essa ¢ a tarefa de Michel
Foucault na investigacdo sobre a historia das problematicas, a saber: loucura, prisdo e
sexualidade.

Alguns esclarecimentos para a denominagao “histéria das problematicas” encontram-
se em Ditos e escritos V, na entrevista concedida por Foucault a P. Rabinow em maio de 1984
intitulada Polémica, politica e problematizagoes. Na ocasido, quando interrogado a respeito

do que seria precisamente essa historia, ele responde:

Durante muito tempo procurei saber se seria possivel caracterizar a historia do
pensamento distinguindo-a da histéria das ideias - quer dizer, da analise dos
sistemas de representacdes - e da historia das mentalidades - quer dizer, da analise
das atitudes e dos esquemas de comportamento. Pareceu-me que existia um
elemento que era capaz de caracterizar a histéria do pensamento: o que poderiamos
chamar de problemas ou, mais exatamente, de problematizagdes (FOUCAULT,
2006b, p. 231).

Embora inicialmente realize uma distin¢ao entre historia do pensamento, historia das
ideias e historias das mentalidades, nas duas tltimas, respectivamente compreendidas como
sistema de representacdes e atitudes e esquemas de comportamentos, Foucault percebe, nos
limites das formas estabelecidas ante os modos dos sujeitos envolvidos, determinadas
problematicas. E, entdo, nas problematicas que o filosofo francés investe sua analise. Na
medida em que as investiga, faz surgir uma “histéria do pensamento”.

Contudo, mesmo que a “historia do pensamento” encontre ressalvas que ndo permitam
confundi-la nem com a historia das ideias nem com a historia das mentalidades na medida em
que ¢ ela um caminho, uma “pratica de liberdade”, por isso mesmo, ndo ¢ fixa. Por outro lado,
a histéria do pensamento ndo aconteceria sem as problematicas existentes nas ideias

estabelecidas e nos comportamentos de quem as institui:

O que distingue o pensamento € que ele ¢ algo inteiramente diverso do conjunto das
representacdes que subentendem um comportamento; ele ¢ algo inteiramente diverso
do dominio das atitudes que podem determina-lo. O pensamento ndo ¢ o que habita
uma conduta e lhe da um sentido; ¢ mais exatamente o que permite tomar distancia
com relacdo a essa maneira de fazer ou de reagir, de da-lo para si como objeto de
pensamento e interroga-lo sobre seu sentido, suas condi¢des e seus fins. O
pensamento ¢ a liberdade com relagdo ao que se faz, o movimento pelo qual disto



69

nos distanciamos, o constituimos como objeto e refletimos sobre ele como problema
(FOUCAULT, 2006b, p. 231).

Dessa forma, pode-se perceber que as grandes problematicas tratadas por Foucault
estdo associadas a analitica do poder. Ademais, as caracterizacdes das relagdes estabelecidas
se constituem como objeto e podem ser investigadas e analisadas. E entdo, neste aspecto, que
Foucault considera o pensamento uma pratica de liberdade com relacdo ao que se faz. Deste
modo, a partir do objeto instaurado, o pensamento o movimenta € nesse mover, a0 mesmo
tempo em que o individuo de distancia para analisar, dele se apropria enquanto problema.

Na abordagem da ‘“historia do pensamento” diretamente associada € movida pela
“historia das problematicas”, Foucault adverte em Ditos e escritos VII, no texto O que sdo as

Luzes?, de 1984, que:

Nao ¢é verdade que s6 alguns pensam e outros, ndo. Ha pensamento como ha poder.
Nao é verdade que numa sociedade ha pessoas que tém o poder e, abaixo delas,
pessoas que ndo tém nenhum. O poder deve ser analisado em termos de relagdes
estratégicas complexas e mdbeis, em que todo mundo nido ocupa a mesma posigao e
nio mantém sempre a mesma. Com o pensamento ocorre o mesmo. Nao ha, de um
lado, por exemplo, o saber médico a ser estudado em termos de historia do
pensamento e, abaixo dele, o comportamento dos doentes, que seria matéria de
etnologia historica (FOUCAULT, 201 1c, p. 257).

’

E nesta perspectiva que todas as informagdes catalogadas sobre a historia da loucura
na Idade Classica ou sobre a sexualidade e, mesmo no tocante as prisdes, seja na Franca, na
Inglaterra, na Alemanha, nos Estados Unidos, etc., ndo somente apresentam uma verdade a
ser demonstrada, mas, ao final da investigagdo, apontam para uma espécie de oposicao entre a
verdade demonstrada historicamente, espécie de utopia, € os sujeitos que vivenciam tal
verdade, muito mais proximo de uma distopia.

Neste aspecto, nos elementos que estdo na historia tem-se o que € caracterizado como
uma problematica. Todavia, ¢ ai mesmo que o limite € estabelecido, nele a possibilidade de
aprender a trabalhar esse limite e a si proprio também esta nesta historia, quando movida,
pelas forcas nela inseridas, gerando uma luta em que o sujeito que antes nao se reconhecia nos
elementos histéricos percebe que, nestes mesmo elementos, esta o pensamento for¢ando, nas
relagdes de poder e de for¢a, o embate. Eis o que Foucault apresentard na analitica do poder
como heterotopias e “praticas de liberdade”. E ai que aparece a possibilidade de ir além do
poder da demonstragdo, atingindo, por assim dizer, as forcas que lhes foram ativadas no

processo de subjetivagao.



70

Contudo, esse processo que Foucault aborda como “histéria do pensamento” ¢
intrinseco a experiéncia-limite: sem ele, nenhuma “histéria do pensamento” é possivel. A
experiéncia-limite ¢ aquela que coloca o sujeito diante das malhas do poder e das forcas nela
presentes. Trata-se de perceber o estilo proprio da historia®’. Ao demonstrar a importancia
deste estilo proprio presente na historia do sujeito, o filosofo francés, em O retorno da moral,

de 1984, afirma:

[...] Creio que essa nogdo de estilo ¢ muito importante na histéria da moral antiga.
Se ha pouco falei mal dessa moral, posso tentar agora falar bem dela. Inicialmente, a
moral antiga apenas se dirigia a um pequeno numero de individuos; ela ndo exigia
que todo mundo obedecesse ao mesmo esquema de comportamento. Ela apenas
dizia respeito a uma pequena minoria de individuos, mesmo dentre aqueles que eram
livres. Havia muitas formas de liberdade: a liberdade do chefe de Estado ou a do
chefe do Exército, que nada tinha a ver com a do sabio [...] (FOUCAULT, 2006b, p.
248).

Nas diversidades e dinamicidades dos acontecimentos ocorridos na historia dos
sujeitos, Foucault desenvolve a analitica do poder. Como reconhece Gilles Deleuze, em 4
vida como obra de arte, conversagoes, “[...] a histéria, segundo Foucault, nos cerca e nos
delimita; ndo diz o que somos, mas aquilo de que estamos em vias de diferir; ndo estabelece
nossa identidade, mas a dissipa em proveito do outro que somos” (DELEUZE, 1992, p. 119).

O filosofo francés, contudo, ndo somente transforma e modifica a relacao filosofia-
historia, a relagdo saber-verdade. Além disso, aponta para uma espécie de “subversao” do
pensamento na medida em que sugere a “histéria do pensamento”, subtendida, também, como
uma insubordinacdo contra a autoridade, a lei, as regras e os sistemas. Foucault se propoe
examinar a historia de um modo filoséfico € ndo como simplesmente um historiador a

elabora. Em Historia da sexualidade 11, o uso dos prazeres, ele reconhece que:

Os estudos que se seguem [...] sdo estudos de ‘historia’ pelos campos que tratam e
pelas referéncias que assumem; mas ndo s@o trabalhos de ‘historiador’. [...] Um
exercicio filosofico: sua articulacdo foi a de saber em que medida o trabalho de
pensar sua propria histéria pode liberar o pensamento daquilo que ele pensa
silenciosamente e permitir-lhe pensar diferentemente (FOUCAULT, 1998, p. 14).

r

Assim, conhecer profundamente a “historia das problemadticas” € reconhecer os

paradigmas que foram estabelecidos como verdades e entrar nos “jogos de verdades”. Eis o

31 Sobre a nogdo de estilo na historia, acolhida por Foucault em suas reflexdes para abordar a nogdo de historia
do pensamento como histéria viva, o francés reconhece que a recolha deste conceito representa um débito
relatico a esta abordagem de Peter Brown em La génese de L’Antiquité tardive, conforme mostrado em: Ditos e
Escritos V, O retorno da moral, de 1984. (FOUCAULT, 2006b, p. 254).



71

que permite ao sujeito historico ndo estar submetido a uma Unica e imutavel verdade. Nesse
aspecto, ¢ que se pode perceber que a relacdo da filosofia com a razdo ndo ¢ mais a mesma
depois das investigacdes, produzidas por Foucault, nas problematicas das historias, da

loucura, das prisdes e da sexualidade.

1.4.1 Problematica da loucura

Na problematica investigada em Histdria da loucura, Foucault observa as diferengas
no tratamento do tema entre os séculos XVII e XVIII, muito embora, nesses periodos, nao
houvesse possibilidade de tratamento da loucura, digamos, de forma “humana”: os loucos
eram aqueles cujos atos eram livres e, por isso mesmo, apresentavam em suas acoes
ambiguidades de sentido, condicdes e fins.

Sobre esta abordagem, observa Foucault em Historia da loucura na idade classica:

O século XVII descobriu-a na perda da verdade: possibilidade inteiramente negativa
na qual a unica coisa em questdo era essa faculdade de despertar e de atengdo no
homem, que ndo ¢ da natureza, mas da liberdade. O fim do século XVIII pde-se a
identificar a possibilidade da loucura com a constituicdo de um meio: a loucura ¢ a
natureza perdida, é o sensivel esnorteado, o extravio do desejo, o tempo despojado
de suas medidas; ¢ a imediatez perdida no infinito das media¢des. Diante disso, a
natureza, pelo contrario, ¢ a loucura abolida, o feliz retorno da existéncia a sua mais
proxima verdade [...] (FOUCAULT, 1978, p. 409).

No século XVII, a loucura despertava a liberdade nos atos dos individuos a ponto de
estes manifestarem acgdes que constituiam, para a sociedade da época, uma espécie de
animalidade. A loucura apresentava aspectos ligados a irascibilidade irrompida do individuo
como uma natureza contraria ao “humano”, havendo uma espécie de paradoxo, pois ao
mesmo tempo em que a existéncia natural era liberada, se exaltava uma espécie de natureza
contraria a humana, isto ¢, contrdria a ideia de docilidade e amabilidade, geralmente
atribuidas ao homem.

Em A coragem da verdade, Foucault narra uma Histéria®® em que ¢ situado o
paradoxo entre liberdade e animalidade, de modo que, seguindo a narrativa, sequer € possivel

denominar os acontecimentos de loucura:

32 Extraida dos santos anacoretas, monges cristdos ou eremitas que preferiam a vida afastada da turba e da urbe,
vivendo em pequenos grupos em retiro ou mesmo solitariamente, viviam mais a observar o homem do que a
conviver com ele. Essa vida afastada teve inicio no Oriente. A histéria narrada por Foucault foi traduzida por
Festugiere e encontra-se em: Os monges do Oriente.



72

Trata-se de um solitario que vivia inteiramente nu e que, diz o texto, comia relva
como os bichos. Ele ndo podia nem sequer suportar o cheiro do homem. Estamos
com isso em plena animalidade afirmada, e a reputagao desse solitario ¢ tal que um
cristdo, também muito asceta mas menos avangado no ascetismo, quer alcanga-lo e o
persegue. O cristdo que o persegue € tdo pobre e zelou tanto por sua pobreza que
veste apenas um saco de linho. Mas o solitario estd nu. O solitario foge desse
homem que tenta persegui-lo e alcanga-lo. O outro corre atras dele e, correndo atras
dele, perde sua roupa. Ei-lo nu, entdo, como o solitario que ele persegue. Nesse
momento, percebendo que seu perseguidor havia perdido a roupa, o solitario para e
diz a ele: paro porque vocé agora repeliu a lama do mundo (FOUCAULT, 2011a, p.
281).

Estas descobertas relativas a loucura levaram Foucault a, posteriormente, em Doenc¢a
mental e psicologia, tecer analises que mostram os paradoxos existentes entre os
acontecimentos historicos e as intervencgoes filosoficas no que dizem respeito a loucura.
Conforme Foucault, o entendimento sobre a loucura se funda em um momento preciso na
histéria de nossa civilizagdo, momento que ele faz questdo de apontar, indicando que essa
concepgdo se institui quando aparece “[...] o grande confronto da razdo e da desrazao”
(FOUCAULT, 2000, p. 98).

Neste confronto, o homem perde a criatividade e deixa de instituir sua acdo na
dimensao da liberdade, pois a razdo nao era mais para o0 homem uma ética, ao contrario,
tornou-se a propria natureza do homem. Assim, quando interrogado sobre O que é o homem?,

a resposta imediatamente seria: um ser de razdo:

Entdo a loucura tornou-se natureza da natureza, isto € processo alienando a natureza
e encadeando-a no seu determinismo, enquanto que a liberdade tornava-se, ela
também, natureza da natureza, mas no sentido de alma secreta, de esséncia
inalienavel e da natureza. E o homem, em vez de ser colocado diante da grande
divisdo do Insano e na dimensdo que ele imagina, tornou-se no nivel de seu ser
natural, isto e aquilo, loucura e liberdade, recolhendo, pelo privilégio de sua
esséncia, o direito de ser natureza da natureza e verdade da verdade. Ha uma boa
razdo para que a psicologia ndo possa jamais dominar a loucura; é que ela sé foi
possivel no nosso mundo uma vez a loucura dominada e ja excluida do drama
(FOUCAULT, 2000, p. 98).

Todavia, enquanto no século XVII a compreensdo sobre a “loucura” tem como fim o
individuo que manifesta uma forte presenca animal, em outra perspectiva, partindo da
prerrogativa de que “O animal ndo pode ser louco, ou pelo menos nele ndo ¢ a animalidade
que veicula a loucura” (FOUCAULT, 1978, p. 409), tem-se, ao final do século XVIII,
algumas modificacdes ao entendimento da loucura quando considerada a relagdao do individuo
com os outros membros da sociedade - o homem de razdo -, neste aspecto, os “loucos”

precisavam de correcao.



73

,

E nesse momento que nos eventos historicos se expde, efetivamente, o perigo da
loucura. Houve, a partir dai, uma mudanga radical: estabelece-se a doenca, elaboram-se
formas de tratamento, criam-se internatos. O doente passa a ser visto como perigoso € varias
outras denominagdes para apontar esse perigo surgem: aberracao, possuido pelo demdnio, etc.
O tratamento, por conseguinte, oscila constantemente entre espancamentos, privacdo de
alimentos, tortura generalizada e indiscriminada e, entre outras, o aprisionamento dos doentes
para que possam se livrar dessa “possessao”.

Nestas analises, ¢-nos apresentada ndo somente a “chave” ou a verdade que se
estabelece no surgimento do internato. Além disso, varias outras verdades se apresentam
como que em um “jogo”. Entdo, aparecem associadas a doenca mental questoes sociais e
dificuldades do ambito da politica, cujas resolugdes, assim, passam a ser elementos
considerados como problematicas e associados a loucura.

Dessa forma, os internatos, j& em sua origem, se estabelecem como uma forma de
assisténcia aos pobres. Sobre esta abordagem, “[...] E preciso que a assisténcia aos pobres
assuma um novo sentido. Sob a forma de que ela ainda se reveste, o século XVIII reconhece
que ela é cimplice da miséria e contribui para desenvolvé-la” (FOUCAULT, 1978, p. 450).
Conforme Foucault, ao final do século XVIII, Phillippe Pinel elabora politicas de tratamento
para o doente mental. Essas politicas atingem o século XIX e, com elas, apresentam-se
estratégias a libertacdo dos chamados “loucos”: os asilos sdo efetivamente substituidos por
manicomios, somente destinados aos doentes mentais. Desenvolveram-se com isso varias
experiéncias e formas de tratamento nos hospitais La Bicétre e Salpétriere que se difundiram
da Franga para o resto da Europa.

Apresenta-se, na concepgdo da loucura a época de Pinel®’, o homem e a modificacio

do seu relacionamento com a doenga:

* 0 médico francés Philippe Pinel (1745-1826), publicou sua obra Tratado acerca da insanidade, em 1806,
depois de ter Iutado por melhorias com pensdes e hospitais psiquidtricos acerca de terapéuticas e condig¢des de
tratamento. Conforme Robert Castel (1978, p. 30), em A ordem psiquiatrica: a idade de ouro do alienismo, a
época em que Pinel viveu “[...] no final do Antigo Regime, quatro ou cinco tipos de estabelecimentos acolhem os
insanos: fundagoes religiosas (as numerosas casas de "caridade" dos Irmaos de Sao Jodo de Deus e também os
conventos dos Cordeliers, dos Bons-fils, dos irmaos das Escolas cristds, da casa de Sdo Lazaro fundada por
Sdo Vicente de Paula etc., e mais uma duzia de conventos de mulheres recebendo ao mesmo tempo pessoas
passiveis de corre¢do, loucas e "mogas arrependidas"); prisdes do Estado como a Bastilha ou a Fortaleza de Ha;
Hospitais Gerais, sobretudo Bicétre e a Salpétriere, onde sdo enclausurados mais da metade dos loucos do
reino; enfim, pensdes mantidas por leigos, em Paris existiam mais ou menos vinte, dentre as quais a mais famosa
foi a pensdo Belhome onde Pinel travou suas primeiras batalhas”. Castel afirma que Pinel “[...] ndo constréi sua
obra num vazio terapéutico. Ao contrario, ele preconiza sua ‘medicina expectante’ contra o  frenesi
intervencionista de seus contemporaneos” (p. 57).



74

Na época de Pinel, quando a relacdo fundamental da ética com a razio sera
convertida num relacionamento segundo da razio com a moral, e quando a loucura
ndo serd mais que um avatar involuntario sucedido, do exterior, a razdo, se
descobrira com horror a situagdo dos loucos nas celas dos hospicios. Vem a
indignagdo pelo fato de os "inocentes" terem sido tratados como "culpados". O que
ndo significa que a loucura recebeu finalmente seu estatuto humano ou que a
evolucao da patologia mental sai pela primeira vez de sua pré-histéria barbara, mas
sim que o homem modificou seu relacionamento origindrio com a loucura e ndo a
percebe mais a ndo ser enquanto refletida na superficie dele mesmo, no acidente
humano da doenga. Ele considera entdo inumano que se deixem apodrecer os loucos
no fundo das casas de correi¢do e dos quartéis de for¢a, ndo mais entendendo que,
para o homem classico, a possibilidade da loucura é contemporanea a escolha
constituinte da razio e, por conseguinte, do préoprio homem (FOUCAULT, 1978, p.
160).

Localiza-se entdo o advento da loucura, enquanto objeto de cuidados politicos e
sociais, como um evento contemporaneo as exigéncias da escolha constituinte da razao, que

se apresenta imediatamente atrelada ao homem. Surge a exacerbada valorizagdo do homem

7

como ser de razdo. E como se a racionalidade tomasse consciéncia de que € o centro e, por
1ss0 mesmo, passa a ser mais do que "pensava". Neste sentido, esse homem tenta realizar
concretamente este seu “poder”, nasce o super-homem, que, quanto mais experimenta, tanto
mais fica convencido; quanto mais convencido, maior ardor experimenta. O homem com esse

perfil passa a ser uma ideia universal, mas nem sempre foi assim:

Mas, ao final da Idade Média, argumenta Foucault, surgiu um novo codigo de
conhecimento que fez com que as pessoas viessem a ter a dualidade mesma da
loucura, pois isso atendia as suas mensagens morais, identificados com o louco ¢
passavam a converter-se em espectadores das facanhas de Dom Quixote. Para
reforcar esse ponto, Foucault cita novelas e satiras, de Shakespeare até Cervantes,
pois percebe nesses autores mesmos os lagos transitoérios que unem a visao anterior da
loucura como algo inumano a visdo emergente, propria do século VII, da mesma
como algo demasiado humano. Baseando-se em arquivos, reconstroi cuidadosamente
e verossimilhantemente o clima social e as crengas prevalecentes acerca da loucura e
mostra de que maneira as crencas mutaveis e necessidades conduziram ao
confinamento do louco no hospital depois da fundacdo do Hospital Geral de Paris em
1656 (KURZWEIL,1979, p. 16-17)*.

Face a separacdao entre o comportamento considerado como normal e aquele que ¢

considerado carente de sentido denominado de louco, uma das solu¢des vai consistir no

3% Pero a finales de la Edad Media, argumenta Foucault, surgié un nuevo codigo de conocimiento que hizo que
la gente llegara a tener la dualidad misma de la locura, pues atendian a sus mensajes morales, identificados con
el loco, y pasaban a convertirse en los espectadores de las hazafias de Don Quijote. Para reforzar este punto,
Foucault cita novelas y satiras, a Shakespeare y a Cervantes, pues percibe a los autores mismos como los lazos
transitorios que unen la vision anterior de la locura como algo inhumano y la visiéon emergente, propia del siglo
VII, de la misma como algo demasiado humano. Basandose en los archivos, reconstruye cuidados a y
verossimilmente el clima social y las creencias prevalecientes acerca de la locura y muestra de qué manera las
cambiantes creencias y necesidades condujeron al confinamento del loco en el hospital después de la fundacion
del Hopital General de Paris en 1656 (KURZWEIL,1979, p. 16-17).



75

encarceramento, que vai abalar pensadores como Pinel, que considerava “[...] inumano que se
deixem apodrecer os loucos no fundo das casas de correicdo e dos quartéis de forga [...]”
(Idem, ibidem). Entretanto, na Idade Cléassica ndo havia ainda a possibilidade de pensar uma
relacdo adequada entre a loucura e o louco, pois para tal periodo, o homem nao ¢ o
responsavel pelos seus atos a medida que ndo era o homem que instituia os parametros de
verdade. A maioria dos atos distoantes com as imposi¢des da moral crista - cultura aceitavel a
época -, era considerada condenavel para Deus nas alturas. Desta feita, mesmo que
ocasionalmente alguém fosse atraido para eventos maléficos, era como se o demodnio estivesse
junto dele, impulsionando e for¢ando-o a execugdo. Assim, aquele que o praticasse estaria
condenado para toda a eternidade. E o que descobre Foucault em Histéria da loucura na

idade classica:

Consideremos um exemplo tomado de Diemerbroek. Um homem estava com
melancolia profunda. Como todos os melancoélicos, seu espirito estava apegado a
uma idéia fixa e esta idéia era para ele motivo de uma tristeza sempre renovada.
Acusava-se de ter matado o filho e, no auge do remorso, dizia que Deus, para
castiga-lo, havia colocado as suas costas um demoénio encarregado de tenta-lo como
aquele que havia tentado ao Senhor. Ele via esse deménio, conversava com ele,
ouvia suas censuras ¢ respondia-lhe. Nao conseguia entender como todo mundo a
sua volta se recusava a admitir essa presenga. Assim ¢ a loucura: esse remorso, essa
crenga, essa alucinagdo, esses discursos. Em suma, todo esse conjunto de convicgdes
e imagens que constituem um delirio. Diemerbroek procura saber quais sdo as
"causas" dessa loucura, como pdde surgir. E eis o que descobre: havia levado o filho
para nadar, e ele se afogara. A partir de entdo, considera-se responsavel por essa
morte (FOUCAULT, 1978, p. 259).

Portanto, sobre este aspecto historico que demarca a mudanca de concepgao e

paradigma de "acolhimento" da loucura, Foucault considera que:

[...] € necessario evitar meticulosamente procurar nos anos que cercam a reforma de
Pinel e Tuke alguma coisa que seria como que um advento: advento de um
reconhecimento positivo da loucura [...] E necessario deixar aos eventos desse
periodo e as estruturas que os suportam sua liberdade de metamorfosear-se
(FOUCAULT, 1978, p. 465).

Em contrapartida, no século XIX e de forma mais ampla ao final deste século, abre-se
um debate cotidiano. Se o homem ¢ o centro, sendo o responsavel por tudo o que acontece -
verdade estabelecida e universalizada no antropocentrismo -, a partir dessa universalidade
complexidades se estabelecem e muitas sdo as questdes que retornam ao proprio homem. Na
medida em que ndo considera os individuos em suas diversas singularidades humanas, a
diversidade de individuos certamente colocara em suspeita a premissa universal do homem

como aquele que estabelece a verdade. Neste sentido, a verdade nao pode sequer ser



76

universalizada na medida em que a diversidade de individuos possibilita, constantemente, que
estes mesmos individuos constituam-se, confrontem-se, dividam-se e se comprometam em

suas verdades.

,

E nesse quadro que surge a elaboracdo de diretrizes e normatizagdes que garantam o
reconhecimento do louco e do ndo-louco e de como elas se estabelecem. A partir dai, o
tratamento por intermédio da “psiquiatria positiva” vai além de normatizag¢des juridicas por
parte das institui¢des que vao estabelecer, ademais, medidas e procedimentos para lidar com a

loucura. Conforme Foucault (1978, p. 559):

O louco do século XIX serd determinado e culpado; sua ndo-liberdade é mais
penetrada pela falta do que pela liberdade com a qual o louco cléassico escapava de si
mesmo. Libertado, o louco se vé agora em pé de igualdade consigo mesmo, o que
significa que ndo mais pode escapar a sua propria verdade; ¢ jogado nela, e ela o
confisca inteiramente. A liberdade classica situava o louco em relagdo a loucura,
relacdo ambigua, instavel, sempre desfeita, mas que impedia o louco de constituir
uma sé e mesma coisa com sua loucura.

Nao ha entdo, a partir do século XIX, escape para o homem: a loucura ¢ determinada e
o homem ¢ o culpado, ndo existem mais ambiguidades. Mas ¢é preciso ouvir o apelo de
Foucault (2000, p. 95), em Doen¢ca mental e psicologia: “Se o mundo projetado na fantasia de
um delirio aprisiona a consciéncia que o projeta, ndo significa que ela propria se deixe
prender ai, ndo significa que ela se despoje de suas possibilidades de ser; mas ¢ que o mundo,
alienando sua liberdade, ndo pode reconhecer sua loucura”.

Contudo, observa Foucault, ainda em Doeng¢a mental e psicologia, essa fantasia
delirante alcanca a contemporaneidade e, ao mundo delirante, se liga uma espécie de
consciéncia morbida. Assim, a loucura se instaura na sociedade contemporanea, fazendo o

individuo sequer reconhecé-la, o que torna o constrangimento cada vez mais concreto e real:

Fala-se muito da loucura contemporinea, ligada ao universo da maquina, e ao
esmaecimento das relacdes afetivas diretas entre os homens. Este vinculo ndo ¢
falso, sem duvida, e ndo é por acaso que o mundo moérbido toma tao frequentemente,
hoje em dia, o aspecto de um mundo onde a racionalidade mecanicista exclui a
espontaneidade continua da vida afetiva. Mas seria absurdo dizer que o homem
doente maquiniza seu universo porque projeta um universo esquizofrénico no qual
se perde; falso mesmo pretender que ele € esquizofrénico porque ai esta, para ele, o
unico meio de escapar ao constrangimento do seu universo real. De fato, quando o
homem permanece estranho ao que se passa na sua linguagem, quando ndo pode
reconhecer significagdo humana e viva nas produgdes de sua atividade, quando as
determinagdes econdmicas € sociais o reprimem, sem que possa encontrar sua patria
neste mundo, entdo ele vive numa cultura que torna possivel uma forma patoldgica
como a esquizofrenia; [...] (FOUCAULT, 2000, p. 95).



77

E possivel admitir, a partir da anélise da problematica da loucura em Foucault, que a
doenca mental ¢ apenas a forma historica que toma o movimento de uma existéncia que vive
sobre a inautenticidade. Nesses casos, o individuo recusa constantemente a sua propria
liberdade optando por se deixar absorver no seu delirio, legitimando-o.

Todavia, a legitimacao do delirio ¢ a forma patologica. Em outra perspectiva, tem-se o
paradoxo como o que vai permitir aparecer a espontaneidade da vida afetiva, embora seja,
neste mesmo paradoxo, o que os “especialistas da verdade” sobre a loucura apontam como o
proprio da loucura. Em Foucault, ao contrario, quando o paradoxo se esvai desaparece com
ele a possibilidade do entendimento da ambiguidade. Assim, a loucura ¢ legitimada por
construgdes que sao fortalecidas nas relacdes diretas entre os homens.

E neste aspecto que Foucault em Histéria da loucura na Idade Cldssica, quando
aborda O circulo antropologico, questiona tal concepcao de loucura, uma vez que: “[...]
transformando a imagem do sonho em nao-ser do erro, fazia a loucura, como recusar que
houvesse ai alguma coisa que fosse da liberdade?” (FOUCAULT, 1978, p. 556).

Conforme Foucault, no paradoxo, ha espaco de jogo que permite ao sujeito falar, ele
mesmo, a linguagem de sua propria loucura e constituir-se como louco. Aqui encontra-se, na

loucura, o paradoxo que se estabelece na ambiguidade da liberdade®.

[...] essa liberdade ambigua que estava no d&mago da existéncia do louco, eis que
agora ¢ reclamada nos fatos, como quadro da sua vida real e como elemento
necessario ao aparecimento de sua verdade de louco. Tenta-se captd-la numa
estrutura objetiva. Mas no momento em que se acredita apreendé-la, afirma-la e
fazé-la valer, so se recolhe a ironia das contradi¢des:

— permite-se que a liberdade do louco atue, mas num espaco mais fechado, mais
rigido, menos livre que aquele, sempre um pouco indeciso, do internamento;

— liberam-no de seu parentesco com o crime e o mal, mas para fecha-lo nos
mecanismos rigorosos de um determinismo. Ele s6 ¢ inteiramente inocente no
absoluto de uma nao-liberdade;

— retiram-se as correntes que impediam o uso de sua livre vontade, mas para
despojé-lo dessa mesma vontade, transferida e alienada no querer do médico. O
louco doravante esta livre, e excluido da liberdade. Outrora ele era livre durante o

330 obra literaria O Alienista, de Machado de Assis, escrita em 1881, mostra essa ambiguidade da loucura e da
liberdade. “A ideia de meter os loucos na mesma casa, vivendo em comum, pareceu em si mesma sintoma de
deméncia [...]” (p. 3). O Dr. Bacamarte, definia a loucura, objeto de seus estudos, “/...] era até agora uma ilha
perdida no oceano da razdo, comego a suspeitar que ¢ um continente” (p. 9). Entdo, depois que conseguiu sua
facanha em nome da ciéncia, de modo a ndo haver duvida na terapéutica a ser aplicada, resolveu, apds
desavencas e lutas com a comunidade de Itaguai, permitir liberdade aos que se apresentavam com algum sinal de
deméncia e trancafiar as pessoas sis. E o que diz o § 4° do documento apresentado na Camara dos vereadores ao
final da obra. “Foi adotada sem debate uma postura, autorizando o alienista a agasalhar na Casa Verde as
pessoas que se achassem no gozo do perfeito equilibrio das faculdades mentais” (p. 29). Depois, o médico
passou a desconfiar de si mesmo, a partir do momento em que era considerado por todos como sem defeito, sem
vicio, um ser perfeito, descobriu-se, ele a si proprio como também um alienado. Ele proprio passou a ser recluso
da Casa Verde (p. 34).



78

momento em que comegava a perder sua liberdade; é livre agora no amplo espago
em que ja a perdeu (FOUCAULT, 1978, p. 558).

As “praticas de liberdade” se instituem na liberdade retomada do paradoxo e da
ambiguidade, por meio dos quais € possivel acuar o pior das objetividades elaborando
mecanismos para novas subjetivagdes: “[...] tratar-se-4 ndo do erro e do ndo-ser, mas da
liberdade em suas determinagdes reais: o desejo e o querer, o determinismo e a
responsabilidade, o automatico e o espontaneo” (FOUCAULT, 1978, p. 559). Por outro lado,
na inexisténcia do paradoxo, o delirio e a consequente doenga mental se estabelecem. Nesse
sentido, o individuo fica impotente em relacao a luta. Para fortalecer essa perspectiva, ¢
interessante a abordagem de Foucault, em Ditos e escritos I, no texto de 1954, Introdugdo (In

Binswanger):

Quando a existéncia ¢ vivida sob o modo da inautenticidade, ela ndo advém a
maneira da historia. Ela se deixa absorver na histdria interior de seu delirio. Ou
entdo sua duracdo se esgota inteiramente no devenir das coisas; ela se abandona a
esse determinismo objetivo no qual se aliena totalmente sua liberdade originaria. E,
tanto em um caso como no outro, a existéncia vem, por ela mesma e por seu proprio
momento, inscrever-se nesse determinismo da doenca (FOUCAULT, 2011a, p.
121).

A ambiguidade da loucura ¢ o individuo se metaforseando, e a libertagao do sujeito
assume aqui um sentido paradoxal na medida em que o processo patoldgico ¢, como afirma
Foucault inspirado em Binswanger, uma espécie de contradicdo que se apresenta na unidade
contraditoria de um mundo privado e, ao mesmo tempo, no abandono a inautenticidade do
mundo. Quando nao se criam mecanismos de enfrentamento, a doenca mental ¢, ao mesmo
tempo, algo que ¢ retirado da pior das subjetividades e algo que subjaz na pior das
objetividades.

Assim, a liberdade do louco s existe nesse instante e nessa imperceptivel distancia
que o torna livre para abandonar sua liberdade e acorrentar-se a sua loucura; ela estd apenas
nesse ponto virtual da escolha, em que, enquanto sujeito histérico, o individuo € aquele que
nos aponta, como observa Foucault (1978, p. 557): “[...] a nos colocarmos na incapacidade de
usar de nossa liberdade e corrigir nossos erros”.

Encontra-se, entdo, na problematica da loucura, o louco como uma espécie de “figura”
criativa, aquele que ousa, que subverte o que esta posto e, por isso mesmo, ¢ livre; como
aquele que ¢ provocado e, a0 mesmo tempo, provoca mudangas e, por elas e em meio a elas,
corre todos os riscos. E nesse sentido que, em fungio dos elementos presentes na

problemadtica da loucura, Foucault, nos cursos ministrados no Collége de France, vai se



79

posicionar quanto a necessidade de o individuo direcionar sua preocupacdo ao cultivo do
ethos — o cuidado de si — o exercicio de praticas de si para viver bem diante das adversidades

do momento presente.

1.4.2 Problematica da prisao

Em Vigiar e Punir, Foucault aponta que ao final do século XVIII e principio do século
XIX, no que diz respeito aos comportamentos socialmente indesejaveis, tem-se a passagem do
suplicio a uma penalidade de detencdo. A partir de entdo, uma nova legislagao define o poder
de punir como uma fung¢do geral da sociedade que ¢ exercida da mesma maneira sobre todos
os seus membros. Foucault investiga e descobre que, no corpo social, considerando de um
lado a legislacdo e, de outro, formas, condi¢cdes e modos dos individuos se comportarem -
embora os individuos se apresentem igualmente representados ao considerar o aspecto da
deten¢do e da pena - nao ha como deixar de perceber processos de dominacao caracteristicos
de um tipo particular de poder.

Foucault nos apresenta muitas possibilidades para a abordagem do tema da prisao, mas
para compreender esse tipo particular de poder apontado pelo autor de Vigiar e punir,
optamos por tratar da problemdtica das prisdes associada a experiéncia-limite. O fildsofo
francés mostra ter vivenciado tal experiéncia na medida em que comegou a escrever a obra
Vigiar e Punir depois de ter participado, durante alguns anos, de grupos de trabalho, de
reflexdo e de luta contra as instituigdes penais, de modo a engajar varias pessoas, a saber:
detentos, familias, pessoal de vigilancia, magistrados, etc., o que, de certo modo, tornou o
desenvolvimento da pesquisa um trabalho coletivo. Mesmo assim, até entdo, tratava-se de
alguma coisa que o autor vivia inteiramente s6, em sua pura subjetividade (FOUCAULT,
2010b, p. 295-296). Todavia, na medida em que a investigagdo se torna publica e permite aos
leitores a possibilidade de um novo olhar, atualiza-se o tema prisdo.

A investigagdo sobre as prisdes representa uma mudanga para o autor de Vigiar e
Punir e para os leitores da obra: na medida em que a pesquisa ocorre, os fatos, os
acontecimentos, as revelagdes e os desdobramentos destas se apresentam como possibilidade
de ir além do que esta determinado e sedimentado. A vivéncia de dada experiéncia permite ao
autor nao s6 chegar ao seu limite, mas cruza-lo e atravessa-lo.

E neste aspecto que a tematica se desdobra e o sujeito também, e os paradoxos e

ambiguidades das condi¢des limitrofes permitem novos caminhos a serem trilhados. E isto



80

que o filosofo francés apresenta na investigacdo sobre a problematica das prisdes. Em
entrevista de 1980 a Trombadori, intitulada Conversas com Michel Foucault, publicada em
Ditos e escritos VI, ao expressar seu sentimento sobre a pesquisa da prisdo, o filosofo
desabafa: “[...] Sentia-se que alguma coisa de atual estava sendo colocada em questdo |[...]”

(FOUCAULT, 2010b, p. 295), e mais adiante continua:

Quando o livro saiu, diferentes leitores - em particular, os agentes de vigilancia,
assistentes sociais etc. - deram este singular julgamento: ‘Ele é paralisante; ¢
possivel que tenha observacdes justas, mas, de toda maneira, tem seguramente
limites, porque nos bloqueia, impede-nos de continuar em nossa atividade’ [...]
(idem, p. 295-296).

Vigiar e punir apresenta a possibilidade de um novo olhar sobre as instituigdes
carcerarias e sobre a sociedade contemporanea no tratamento dado as prisodes, a ponto de levar
o leitor a se questionar, a se horrorizar, a negar e, a0 mesmo tempo, perceber identificagoes e

buscar mudangas sobre os mecanismos da prisao:

[...] Isso mostra que, no livro, exprime-se uma experiéncia bem mais extensa do que
a minha. Ele nada mais fez do que se inscrever em alguma coisa que estava,
efetivamente, em curso; na, poderiamos dizer-nos, transformagdo do homem
contemporaneo em relagdo a ideia que tem de si mesmo. Por outro lado, o livro
também trabalhou para essa transformagdo. Ele foi mesmo, para uma pequena parte,
um agente. Eis o que é, para mim, um livro-experi€ncia, em oposi¢do a um livro-
verdade e a um livro-demonstracdo (FOUCAULT, 2010b, p. 296).

Trata-se de uma investigacao cuja experiéncia alcanca de maneira inteligivel certos
mecanismos, a saber, o aprisionamento € a penalizacdo, bem abordados na obra Vigiar e
punir. Tais mecanismos mostram o quanto, ao mesmo tempo que a sociedade pretende manter
distanciamento das prisdes, maior ¢ a profundidade com que os individuos desta mesma
sociedade sdao penalizados.

Foucault, ao afirmar que a investigagcdo sobre o nascimento das prisdes foi a vivéncia
de uma experiéncia-limite, se apresenta, em dado momento, como um individuo que se situa
em oposi¢do entre o acontecimento e a verdade demonstrada e, em outro, como alguém que se
depara com a possibilidade de enfrentamento dessa verdade demonstrada. Dessa forma, ele se
encontra diante dos “jogos de poder”, os quais, quando conhecidos, constituem-se como
forcas que permitem remeter o invididuo a outra experiéncia provocadora de mudanga nos
horizontes culturais. Nesse sentido, joga-se e vive-se no presente € na atualidade que se

experiencia, e essa parece ter sido a experiéncia-limite vivenciada por Foucault:



81

[...] a experiéncia-limite representa para o pensamento como que uma nova origem.
O que ela lhe da é o dom essencial, a prodigalidade da afirmagdo, uma afirmagao
que, pela primeira vez, ndo ¢ um produto e, assim, escapa a todos os movimentos,
oposigoes e reversdes da razdo dialética a qual, em sendo finalizada antes dela, ndo
pode mais reservar a ela um lugar em seu reino. Acontecimento dificil a
circunscrever (BLANCHOT, 1969, p. 310)%.

Dessa forma, a sociedade contemporanea esta diante de uma justica que aparece como
ordenadora, cuja finalidade ¢ superar a dor e o sofrimento causada pela anterior forma de
puni¢do: o suplicio. Surge, entdo, uma justica que se diz igual, um aparelho judiciario que se

pretende autonomo. Contudo, observa Foucault:

Onde desapareceu o corpo marcado, recortado, queimado, aniquilado do supliciado,
apareceu o corpo do prisioneiro, acompanhado pela individualidade do delinquente,
pela pequena alma do criminoso, que o proprio aparelho do castigo fabricou como
ponto de aplicagdo do poder de punir e como objeto do que ainda hoje se chama a
ciéncia penitenciaria (FOUCAULT, 1987, p. 213).

Na problematica das prisdes situada em Vigiar e punir, ¢ possivel seguir varios
caminhos, como, por exemplo, abandonar a ilusdo de que a penalidade ¢ uma maneira de
reprimir os delitos e que nesse papel, de conformidade com as normas sociais € os sistemas
politicos a penalidade, pode ser severa e indulgente ou, por outro lado, aceitar a penalidade
como uma forma que se aplica em perseguir o individuo ou ainda, através das andlises de
fendmenos sociais, mostrar que as medidas punitivas nao sdo simplesmente € unicamente
mecanismos negativos que permitem reprimir, impedir, excluir, suprimir, mas possuem
aspectos positivos € que, mesmo em sua negatividade, na medida em que estdo ligadas a toda
uma série de efeitos punitivos e uteis que t€m por encargo sustentar, permitem repensar as

formas e os modos de vidas dos individuos que compdem o corpo social:

Vigiar e punir: nascimento da prisdo (Surveiller et punir: naissance de la prison,
1975), continuag¢do de Eu, Pierre Riviare, liga o crime a loucura e a politica de uma
maneira formal e central, e “rastreia” esta vinculacdo ao que fora dado na Franga
desde o século XVIII até o presente, a saber, desde o ‘castigo do corpo até o castigo
da alma’. O livro comeca dramaticamente com a condenac¢do de Damiens®’, ocorrida
em 1757 [...] (KURZWEIL, 1979, p. 49)*.

36 «I"expérience-limite répresente pour la pensée comme une nouvelle origine. Ce qu’elle lui donne, ¢’est le don
essentiel, la prodigalité de 1"affirmation, une affirmation qui, pour la premiere fois, n’est pas un produit et, ainsi,
échappe a tous les mouvements, oppositions et renversements de la raison dialectique, laquelle, s”étant achevée
avant elle, ne peut plus lui réserver un réle dans son régne. Evénement difficile a circonscrire” (BLANCHOT,
1969, p. 310).

*"Em Vigiar em Punir, Capitulo I, sobre O corpo dos condenados, Foucault (1999, p. 9) relata sobre o caso
Damiens: “[Damiens fora condenado, a 2 de mar¢o de 1757], a pedir perddo publicamente diante da poria
principal da Igreja de Paris [aonde devia ser] levado e acompanhado numa carroga, nu, de camisola,
carregando uma tocha de cera acesa de duas libras; [em seguida], na dita carroga, na praga de Greve, e



82

Se considerassemos unicamente os sistemas punitivos concretos, isto €, as instituicoes
penais, possivelmente se evidenciaria a anula¢do do individuo. Apds cometer um delito, ndo
ha como existir mais “salva¢ao”, no sentido de que este individuo venha um dia retornar a
convivéncia social saudavel, pois estara esta pessoa condenada ao degredo da contravengio®’.

Se, por outro lado, passarmos a analisar as formas de penalidade presentes nos
fendmenos sociais, as quais estao instituidas para todos os individuos da sociedade, inclusive
percebendo os fatores que permitem que a sociedade veja que todos os individuos estdo,
constantemente, em um emaranhado de prisdes e infracdes € que mesmo aqueles que nao
estdo encarcerados literalmente nas instituigdes penais também sofrem penalidade. Esse
contexto, por mais absurdo que se apresente, por vezes se trata de uma situacdo vantajosa
tanto politica como economicamente. Eis um tipo particular de poder.

Dessa forma, a investigagdo sobre a prisdo que Foucault desenvolveu ndo foi para
simplesmente tomar conhecimento da sua estrutura material, mas também para buscar
entender sua forma e, nela, perceber as possiveis nuances que se desdobram por intermédio

dessa experiéncia-limite:

A forma-prisdo [...] se constituiu fora do aparelho judiciario, quando se elaboraram,
por todo o corpo social, os processos para repartir os individuos, fixa-los e distribui-
los espacialmente, classifica-los, tirar deles o maximo de tempo, e 0 maximo de
forgas, treinar seus corpos, codificar seu comportamento continuo, manté-los numa
visibilidade sem lacuna, forma em torno dele um aparelho completo de observacgao,

sobre um patibulo que ai serd erguido, atenazado nos mamilos, bragos, coxas e barrigas das pernas, sua
mao direita segurando a faca com que cometeu o dito parricidio, queimada com fogo de enxofre, ¢ as partes
em que sera atenazado se aplicardo chumbo derretido, 6leo fervente, piche em fogo, cera e enxofre
derretidos conjuntamente, e a seguir seu corpo sera puxado ¢ desmembrado por quatro cavalos e seus
membros e corpo consumidos ao fogo, reduzidos a cinzas, e suas cinzas langadas ao vento. Finalmente foi
esquartejado [relata a Gazette d’Amsterdam]. Essa tultima operagdo foi muito longa, porque os cavalos
utilizados ndo estavam afeitos a tracdo; de modo que, em vez de quatro, foi preciso colocar seis; e como
isso ndo bastasse, foi necessario, para desmembrar as coxas do infeliz, cortar-lhe os nervos e retalhar-lhe as
juntas...”

*¥ Vigilar y castigar: nacimiento de la prision (Surveiller et punir: naissance de la prison, 1975), continuacion del
Yo, Pierre Riviare.:,) liga el crimen a la locura y a la politica de una manera formal y central, y "rastrea" esta
vinculacion tal y como se ha dado en Francia desde el siglo XVIII hasta el presente, y desde el ‘castigo del
cuerpo hasta el castigo del alma’. El libro empieza dramaticamente con la condena de Damiens, sucedida em
1757 [...] (KURZWEIL, 1979, p. 49).

¥ No livro 4 letra escarlate, Nathaniel Howtorne (2011) nos apresenta a histéria de uma mulher que, face aos
costumes puritanos da América do Norte, é obrigada a se trajar com uma letra A, de adultera, costurada em sua
roupa como forma de mostrar a toda a sociedade sua culpa, algo que se assemelha, e ganha o ar da historicidade,
com os judeus sob o regime nazista, que tinham que andar nas ruas com a estrela de Davi, simbolo religioso do
povo judeu, costurada em suas roupas para destacar a sua diferenca, a sua ignominia ¢ seu débito com a
sociedade, em virtude de serem considerados como inimigos do Reich.



83

registros e anotacdes, constitui sobre ele um saber que se acumula e se centraliza
[...] (FOUCAULT, 1987, p. 195).

Quando Foucault aponta que a forma-prisdo envolve todo o corpo social, significa
dizer que a sociedade estd envolvida e que esta forma ou modelo se apresenta constantemente
nas melhores instituicdes, a saber: familia, escola, hospitais, etc., mas quando a prisdo se
materializa enquanto institui¢ao penal; quando sao criadas paredes, muros, grades e cadeados,
e quando se questiona sobre os sujeitos que 1a se encontram, os que compdem o corpo social
permitem a si proprios um afastamento das instituigdes prisionais.

Assim, os motivos que dizem respeito a esta instituicdo sao de responsabilidade do
aparelho judiciario. Dessa forma, o estabelecimento de regras referentes as pessoas que nela
se instalardo; os tipos que serdo la depositados e aprisionados sdo assuntos que dizem
respeito, unicamente, ao foro juridico e ndo ao social.

Por isso Foucault apresenta, em Vigiar e punir, que a ideia de uma reclusio penal®
aparece explicitamente criticada por muitos reformadores. Segundo tais criticas, a reclusao
penal ¢ incapaz de responder a especificidade dos crimes. E desprovida de efeito sobre o
publico, além de inttil e até mesmo nociva a sociedade . Entre as muitas criticas concebidas a
reclusdo penal, estd a de que ela causa um grande problema aos cofres publicos, no
entendimento de que ¢ demasiadamente cara sua manutengdo. Ademais, mantém os
condenados na ociosidade, multiplica-lhes os vicios e fomenta o desenvolvimento de novas
faculdades criminosas, ja& que muitas instituicdes penais mundo afora funcionam como
verdadeiras “universidades” do crime.

Neste sentido, além da dificuldade em controlar o cumprimento da pena, corre-se o
risco de expor os detentos a arbitrariedade de seus guardides. Na reclusdo penal, isto ¢, no
cumprimento da pena, o individuo se encontra com leis outras, criadas e elaboradas pelo
universo carcerario como mecanismos proprios de poder e manutencdo da ordem dos e pelos
que estao envolvidos no processo. O trabalho de privar um homem de sua liberdade e vigia-lo
na prisdo ¢ uma espécie de exercicio de tirania. O individuo esta entregue as leis dos guardas
e agentes de segurancga e da diversidade de grupos que 14 se encontram, seja raga, religido,

cultura, gangues, fac¢des, etc.

%00 art. 33 do Cédigo Penal Brasileiro preceitua que a pena de reclusio deve ser cumprida em regime fechado,
semiaberto ou aberto. Considera-se regime fechado a execucdo da pena em estabelecimento de seguranca
maxima ou média; regime semiaberto ¢ a execugdo da pena em colOnia agricola, industrial ou estabelecimento
similar; regime aberto ¢ a execugdo da pena em casa de albergado ou estabelecimento adequado.



84

Assim, a sociedade ndo reconhece os individuos que estdo encarcerados como parte do
corpo social, muito embora todos os elementos que compdem a forma-prisdo estejam
presentes em todos os momentos dessa sociedade. Todavia, esta busca o distanciamento: os
que 14 se encontram sdo criminosos, sequer fazem parte desse corpo social. E assim que a
prisao se materializa e atinge um grau de sofisticagdo para cumprir o seu Unico objetivo,
corrigir os mais variados vicios e males que afetam a sociedade, sendo que esta se desvia do
processo por ela instituido na mesma propor¢do que o centro correcional se distancia de seu
proposito originario, distorcendo sua funcao original, a de ressocializar.

E comum a aversao da sociedade aos individuos que sdo depositados nas instituigdes

penais:

A pris2o torna-se uma espécie de observatorio permanente que permite distribuir as
variedades do vicios ou da fraqueza [...].

[...] Organiza-se todo um saber individualizante que toma como campo de referéncia
ndo tanto o crime cometido (pelo menos em estado isolado), mas a virtualidade de
perigos contida no individuo e que se manifesta no comportamento observado
cotidianamente. A prisdo funciona ai como um aparelho de saber (FOUCAULT,
1987, p. 104).

O aparelho judiciario define o delinquente e elabora toda uma arquitetura prisional que
seria para a transformagdo dos individuos com a funcao de “[...] agir sobre aquele que abriga,
dar dominio sobre seu comportamento, reconduzir até eles os efeitos do poder, oferecé-los a
um conhecimento, modifica-los” (FOUCAULT, 1987, p. 144).

O corpo social, conforme observa Foucault, embora ndo reconheca, contém
visivelmente em seus segmentos a forma-prisdo. Ademais, os aspectos formais de
classificagdo, treinamento, codificacdo, regulagdo, vigilancia, e nesta, observagao, registros e
anotagdes atingem cotidianamente e regularmente aqueles que estdo “do lado de fora” dos
presidios.

Um aspecto que Foucault desmascara ¢ que ndo ha como se distanciar da forma-
prisdo; ela atinge todo o corpo social. Os individuos obedecem regras ¢ a lei € o recurso para
o bom adestramento. Mas aos que estdo “do lado de dentro”, trancafiados entre paredes e
cadeados, a disparidade so6 salta aos olhos ao se definir as técnicas da correcao
individualizante. Desse modo, separa-se do corpo social o corpo do delinquente, embora
todos os demais aspectos — sistematizacdo / ordenagdo, enquadramentos / alinhamentos,

obediéncia / vigilancia — se apresentem como elementos e condigdes aceitos pela “sociedade”.



85

Em entrevista a F. Scianna, em abril de 1975, publicada no Jornal L’europeo e
intitulada A4 prisdo vista por um filosofo francés, quando indagado sobre o porque de sua

investigacao se deter sobre o sistema prisional, observa Foucault:

- Temos vergonha de nossas prisdes. Esses enormes edificios que separam dois
mundos de homens, construidos outrora com orgulho, a ponto de situa-los, com
frequéncia, nos centros das cidades, hoje nos constrangem. As polémicas que se
desencadeiam com regularidade a respeito das prisdes, e recentemente devido a
numerosas revoltas, testemunham de modo claro esse sentimento (FOUCAULT,
2012a, p. 148).

Foucault deixa claro que a sociedade tem vergonha da institui¢dao prisao. Esse mesmo
individuo social capaz de julgar e se sensibilizar com as mutilagcdes a €poca dos suplicios,
como o caso de “Damiens” (FOUCAULT, 1987, p. 9), narrado no inicio do Vigiar e punir, é
individuo incapaz de aceitar as pessoas que estdo pagando pena em instituicdes prisionais
como parte do corpo social.

Neste sentido, admite Foucault, trata-se de edificios que separam dois mundos de
homens, o que mostra o quanto o poder punitivo se apossa do individuo delinquente. Todavia,
a separacdo evidente parece transcorrer unicamente nos instrumentos utilizados no interior
das institui¢des prisionais para realizar a “transformacio” deste individuo. E nesse aspecto
que Foucault apresenta-nos o que ele vai denominar de tecnologia da pena: conforme o
pesquisador, se ndo em seu fundamento tedrico, mas na maneira como elas se inserem no
interior das instituigdes prisionais, as proprias tecnologias, pouco a pouco, tomam a forma-

prisao e, também, se manifestam no d&mago da sociedade:

Voltemos um instante ao livro sobre as prisoes. E, em certo sentido, um livro de
pura historia. Mas, ha pessoas que gostaram dele ou detestaram, assim reagiram
porque tinham a impressdo de que se tratava de questdo delas proprias, ou do mundo
absolutamente contemporaneo, ou de suas relagdes com o mundo contemporaneo,
nas formas em que este € aceito por todos (FOUCAULT, 2010b, p. 292).

Entdo, tem-se que quanto mais a sociedade contemporanea pretende manter
distanciamento do tema prisao, tanto maior ¢ a profundidade dos mecanismos dos quais esta
mesma sociedade estd cercada, de modo que, sendo legalmente, a0 menos aparentemente,
tudo ¢ vigilancia: cameras nos vigiam desde o céu - via satélite -, nas ruas, no interior dos
prédios, etc. As casas, os prédios e as lojas estdo repletas de aparelhos tecnoldgicos
cumprindo com total eficacia a fun¢do de vigilancia do Panoptico. Cada cidadao “livre”, ou a
maioria deles, possui cachorros que, mesmo denominados “animais de estimacao”, cumprem

a funcdo de cdo de guarda. Por todos os lados, se multiplicam grades, cadeados, sensores



86

eletronicos, vigilantes, muralhas, de modo que a forma-prisdao se instaura nas vidas de todos
os que pretendem se distanciar da instituigdo prisional, ja que todos, de certo modo,
encontram-se efetivamente encarcerados”'.

E neste aspecto que Foucault articula a um s6 tempo uma acepgio ativa, a experiéncia
como dever de arrancar o sujeito a si mesmo, € uma acep¢ao reativa, a experiéncia como
reconstrugdo. Vigiar e Punir ¢ um livro que funciona como uma experiéncia porque propoe a
transformagao da relagdo historica, tedrica, moral e €tica que se tem com a prisao.

O trabalho direto junto ao universo carcerario, a boa recepcao de Vigiar e Punir pelos
profissionais da vigilancia e da assisténcia social, a aclamag¢do da obra sdo alguns dos
elementos que conduzem ao pedido de urgéncia por modificagdes nas praticas vigentes nos
ambientes carcerarios. Nesse sentido, as analises possiveis ou o novo olhar sobre a sociedade
contemporanea permitem, a partir da pesquisa de Michel Foucault, cruzar uma dada realidade
e atravessar a uma outra que se desdobra a partir dela mesma, isto €, a partir dos seus limites
em que sao considerados todos os paradoxos e ambiguidades.

Foucault, sobre a experiéncia-limite que ele vivenciou na investigagcdo da problematica
das prisdes, esclarece, em primeiro lugar que: “[...] ndo me apoio em um background tedrico
continuo e sistematico [...]” (FOUCAULT, 2010b, p. 294); acrescentando “[...] que nao ha
livro que eu tenha escrito sem, ao menos em parte, uma experiéncia direta, pessoal [...]”"(Idem,

ibid) e, como terceira implicagao:

[...] ndo se trata absolutamente de transpor para o saber experiéncias pessoais. A
relacdo com a experiéncia deve, no livro, permitir uma transformagdo, uma
metamorfose, que ndo seja simplesmente a minha, mas que possa ter certo valor,
certo carater acessivel para os outros, que essa experiéncia possa ser feita pelos
outros (FOUCAULT, 2010b, p. 294-295).

A quarta consequéncia que nos aponta sobre o limite ¢ que “[...] essa experiéncia,
enfim, deve poder estar ligada, até certo ponto, a uma pratica coletiva, a uma forma de
pensar” (FOUCAULT, 2010b, p. 295).

Foucault ndo tinha como objeto satisfazer aos historiadores profissionais nem muito
menos satisfazer a si proprio unicamente, mas convidar a sociedade a realizar uma historia do

pensamento, isto ¢, considerar a si mesmo em sua histdéria, pensar sobre seus valores, seus

*! Hobbes quando aborda sobre o principio da sobrevivéncia fundamenta a questio da seguranga. Acredita que
“0 Fim Ultimo, causa final e designio dos homens (que amam naturalmente a liberdade e o dominio sobre os
outros), ao introduzir aquela restri¢do sobre si mesmos sob a qual os vemos viver nos Estados, ¢ o cuidado com
sua propria preservagdo e uma vida mais satisfeita” (HOBBES, 1997, p. 141).



87

modos e condigdes de existéncia, os estigmas sedimentados e, através de um conteudo
histérico determinado, ultrapassad-lo ou mesmo emitir um novo olhar sobre o objeto das
prisdes que permitisse o estabelecimento de novas relagdes e estabelecesse, frente ao poder,
novas relagdes de poder.

O livro Vigiar e Punir faz uso de documentos concretos por meio dos quais ¢ possivel
efetuar ndo somente uma constatagdo de verdade, como também uma experiéncia que mostra
um caminho para uma transformagdo da relagdo que o individuo tem consigo, com a
sociedade que compartilha e com o mundo.

O delinquente que enfrenta as adversidades nas instituigdes penais ¢ uma ‘“figura”
criativa, ¢ provocado a mudar e, a0 mesmo tempo, aponta elementos que podem provocar
mudangas, nos quais sempre estardo as suspeitas € os riscos e ¢ diante destes que se faz
necessaria a preocupacao com o cultivo do ethos — o cuidado de si — e o exercicio de praticas

de si para viver bem diante das adversidades do momento presente.

1.4.3 Problematica da sexualidade

A problematica da loucura e a problematica da prisdo indicaram que a realidade
historica apresenta verdades baseadas em certas regularidades, as quais sdo estigmatizadas e
constantementes repetidas a ponto de se tornarem casuais e aceitaveis. Desse modo, ¢
necessaria a identificacdo em dada realidade histérica dos “jogos de verdade”, por meio dos
quais € possivel ao individuo se reconhecer em sua historia.

Em Uma estética da existéncia, entrevista de 1984, Ditos e escritos V, Foucault admite
que as problematicas que ele moveu por for¢a da sua investigacdo, embora mude a
perspectiva, sempre se reportam ao entorno dos mesmos problemas existentes nas relagdes

entre os sujeitos:

[...] Procurei analisar de que modo dominios como os da loucura, da sexualidade, da
delinquéncia podem entrar em um certo jogo da verdade e como, por outro lado,
através dessa inser¢do da pratica humana, do comportamento, no jogo da verdade, o
proprio sujeito ¢ afetado. Era este o problema da historia da loucura, da sexualidade.
(FOUCAULT, 2006b, p. 282).

E preciso apossar-se da historia de modo a tomar conhecimento de seu funcionamento,
pois € nela, no sujeito que vive a experiéncia, que estd a possibilidade do esvaziamento desses

enunciados que se cristalizaram como verdades e aprisionam os individuos. Dai, a tarefa de



88

Michel Foucault, quando da investigagdo sobre a problematica da sexualidade, ¢ mostrar as
pessoas que elas sao muito mais livres do que pensam.

Da mesma forma, pretende Foucault mostrar que as pessoas estdo equivocadas quando
aceitam como verdadeiros e evidentes certos temas fabricados em um momento particular da
historia. Essa pretensa evidéncia pode ser criticada e destruida. Por isso, conhecer os
fundamentos ou se apropriar dos discursos refletidos na histéria ¢ o que pode conduzir o
individuo a quebra de paradigmas, de preconceitos e, assim, remeté-lo as “praticas de
liberdade”.

Em Historia da sexualidade II: o uso dos prazeres, Foucault (1998, p. 11) considera

que:

[...] para compreender de que maneira o individuo moderno podia fazer a
experiéncia dele mesmo enquanto sujeito de uma ‘sexualidade’, seria indispensavel
distinguir previamente a maneira pela qual, durante séculos, o homem ocidental fora
levado a se reconhecer como sujeito de desejo.

O que seria “sujeito de desejo” dentro de uma sociedade que delimita aos individuos
os modos adequados de vestir, sentar, comer e representar o seu corpo? Na entrevista
intitulada O Ocidente e a verdade do sexo, Le Monde, novembro de 1976, Ditos e escritos IX,
Foucault afirma que o individuo sujeito do desejo ¢ aquele que vivencia a arte erdtica, muito
embora, reconheca que a relacdo erdtica ndo € conhecida e experienciada pelo individuo
moderno.

Foucault identifica na arte erotica relacdes de poder que nao somente conduzem e
dirigem a alma, mas se ampliam a outros modos e condi¢des de relacionamentos. Em texto de
1982, intitulado A hermenéutica do sujeito, Ditos e escritos IX, o filésofo francés apresenta na
experiéncia do exilio de Séneca, por exemplo, a relagdo erdtica que se amplia para a relagao

de familia, relagcdo de prote¢do, relacao de amizade, etc.

- Mas ha muitas outras formas nas quais se exerce a dire¢cdo de alma. Esta vem
acompanhar ¢ animar todo um conjunto de outras relagdes: relagdes de familia
(Séneca escreve uma consolacdo a sua mae, por ocasido de seu proprio exilio);
relagdes de protecdo (o mesmo Séneca se ocupa, a0 mesmo tempo, da carreira e da
alma do jovem Serenus, um primo da provincia que acaba de chegar a Roma);
relacdes de amizade entre duas pessoas bastante proximas em idade, em cultura e
em situacdo (Séneca com Lucilius); relagdes com um personagem de posi¢do
elevada ao qual se prestam seus deveres lhe apresentando conselhos Uteis (assim
Plutarco com Fundanus, ao qual ele envia com urgéncia as observacdes que ele
proprio fez a proposito da tranquilidade da alma) (FOUCAULT, 2014a, p. 183-184).



&9

Na arte erotica, Foucault identifica relagdes sociais diversas que se desenvolvem por
intermédio do Eros, que desempenha um papel fundamental. Entretanto, Eros e ethos
coincidem e se encontram no interior das proprias experiéncias nas relacdes de poder. Nas
relagdes afetivas movidas por ele — Eros —, h4a uma ligagdo intima entre os sujeitos que as
vivenciam. Estdo presentes em uma s6 experi€ncia aspectos relacionados com amizade,
sabedoria, afetividade e o que movimenta esses aspectos € o Ethos. A experiéncia de Séneca,
retomada por Foucault, apresenta a intensidade dessas relagdes, mas, infelizmente, nossos
modos modernos de amizade ndo permitem mais decifrar o amor que adequadamente se
apresenta nessa experiéncia, a saber: erdtica. Estamos situados em uma época em que o

conteudo analisado nos tipos de poder e de saber:

[...] € menos o prazer do que o desejo; no qual o mestre ndo tem por fungdo iniciar,
mas interrogar, escutar, decifrar; no qual esse longo processo ndo tem como
finalidade uma majoragdo do prazer, mas uma modificagdo do sujeito (que se acha
assim perdoado ou reconciliado, curado ou liberto) (FOUCAULT, 2014a, p. 4).

Foucault reconhece, a respeito da sexualidade na modernidade, a presenca das
relagdes de poder, do prazer e da verdade associadas ndo a arte erdtica, mas a uma “ciéncia do
sexo”. Nesse contexto, o que vai aparecer em evidéncia sdo discussdes sobre
heterossexualidade, homossexualidade, sodomia, etc. Neste sentido, embora o filésofo francés
nao elabore uma andlise historico-critica exclusiva sobre estes temas especificos, tais relagdes
se encontram no interior da investigacdo € nao ha como suprimi-las. Ademais, sdo tematicas
associadas na maioria das vezes a culpa, ao remorso ou a subversdo. Na entrevista intitulada
O Ocidente e a verdade do sexo, dada ao Le Monde em novembro de 1976, Foucault se

questiona:

[...] por que o Ocidente se perguntou continuamente sobre a verdade do sexo e
exigiu que cada um a formulasse para si? Por que quis ele com tanta obstinagdo que
nossa relagdo com n6és mesmos passasse por essa verdade? Devemos, entdo, nos
surpreender que, no inicio do século XX, tenhamos sido pegos por uma grande e
nova culpabilidade, que comegamos a sentir uma espécie de remorso historico que
nos fez acreditar que héa séculos estdvamos em falta em relagdo ao sexo
(FOUCAULT, 2014a, p. 5).

Em conformidade com o pensamento de Foucault, a analise histérica pode promover
uma mudanca de paradigmas. Neste sentido, hd necessidade, no que diz respeito a historia da
sexualidade, de retorno aos temas da homossexualidade e da heterossexualidade, tomando os
devidos cuidados no sentido de tentar perceber como estas foram experienciadas ao longo da

histéria. Devemos, assim, ao considerar os modos e condi¢des na conjuntura do momento em



90

que as experiéncias sdo vivenciadas, entender os motivos de a modernidade tratd-los com
preconceito e, por vezes, nao as tolerando, at¢ mesmo visando-as com aversao e desprezo.
Essa perspectiva consiste em uma trajetoria indispensavel para se evitar cair nas
rédeas do poder e passar, na problematica da sexualidade, a defender equivocos e sedimentar
preconceitos. Assim, como adverte Foucault (1998, p. 167) ao tratar da homossexualidade na

Antiguidade em Historia da sexualidade II:

Talvez ndo seja muito prudente utilizar aqui esses dois termos [‘tolerado’,
‘homossexualidade’]. De fato, a nogdo de homossexualidade ¢ bem pouco adequada
para recobrir uma experiéncia, formas de valorizagdo e um sistema de recortes tdo
diferentes do nosso. Os gregos ndo opunham, como duas escolhas excludentes,
como dois tipos de comportamento radicalmente diferentes, o amor ao seu proprio
sexo ao amor pelo sexo oposto.

Muito embora essa adverténcia nos leve a conclusao de que seria inutil a retomada das
relagdes homoafetivas na Idade Antiga, ja que a manifestagcdo da homossexualidade nos dias
atuais diverge da que era praticada na Antiguidade, retomar o tratamento do tema, por outro
lado, possibilita refletir sobre o preconceito que permeia a atual pratica homossexual. Neste
sentido, ¢ possivel repensar a nossa propria histéria, na medida em que, constantemente, os
comportamentos dos sujeitos contemporaneos no que diz respeito as praticas homossexuais —
seja para afirmd-las ou nega-las — geralmente se justificam apoiadas em conceitos originados
na Antiguidade.

Na Idade Antiga, a homossexualidade ¢ compreendida de forma diferenciada da
modernidade, o mesmo pode ser dito em relagdao a heterossexualidade, conforme Jacqueline

de Romilly quando narra as insoléncias e escindalos de Alcibiades:

Alcibiades era, pois, um mulherengo, ¢ suas conquistas femininas davam muito que
falar na Grécia. Mas também praticava, como era usual em Atenas, o outro amor.
Sua beleza, em particular, atraiu-lhe inimeros pretendentes, que o assediavam com
certo sucesso (ROMILLY, 1996, p. 43).

Todavia, no que diz respeito a arte erotica na antiguidade classica, esta oscila
constantemente entre os desejos e prazeres da alma e do corpo. Na relacdo de Socrates e
Alcibiades, que aparece no Dialogo Banquete de Platdo, a arte erdtica ¢ corrompida pela
ambicdo politica que animava Alcibiades e que se caracterizava como uma relagdo maior do

que o amor dedicado ao velho mestre:

[...] Mesmo agora, eu tenho consciéncia de que se eu aceitasse de prestar-lhe ouvido,
ndo poderia resistir-lhe e sentiria novamente as mesmas emocdes. De fato, ele me



91

obriga a admitir que, a despeito de tudo que me falta, continuo ndo tendo cuidado
comigo mesmo, uma vez que me ocupo com os negodcios de Atenas. Por isso me
faco violéncia, a fechar os ouvidos como para escapar das sereias, ¢ me afasto
fugindo, para evitar de permanecer ai ao seu lado a esperar a velhice [...] (PLATON,
2007, p. 166)*.

Neste sentido, ¢ preciso desmistificar a ideia da necessidade de estabelecer uma
verdade sobre a historia da sexualidade no Ocidente. O que se caracteriza como indispensavel
¢ esclarecer sobre como, no inicio do século XX, desenvolve-se, sobre as praticas sexuais —
quando o desejo e o prazer se colocam na discussdo da heterossexualidade e da
homossexualidade — ndo somente a questdo do preconceito, mas do sentimento de culpa.

Foucault, em sua pesquisa sobre a historia da sexualidade, aponta que o sentimento de
culpa pode ter sido absorvido pelo individuo com os modos estabelecidos pela moral sexual
cristd. Contudo, percebe o francés na existéncia da moral cristd referéncias aos modelos
antigos. Em entrevista intitulada Sexualidade e soliddo, 1981, Ditos e escritos V, ele observa

nos modos de existéncia da moral crista aspectos relacionados a cultura grega classica:

[...] Creio que a maioria dentre nds tende a atribuir esse modelo [que estabelece a
monogamia, a fidelidade e a procriagdo como critérios para a pratica sexual] quer ao
cristianismo, quer a sociedade cristd moderna tal como ela se desenvolveu sob a
influéncia da moral capitalista ou da moral dita burguesa. Mas fiquei surpreso ao
verificar [...] que esse modelo se encontrava também na literatura latina e
helenistica. [...] Efetivamente os filésofos pagdos dos séculos que precederam e se
seguiram a morte de Cristo propuseram uma ética sexual que, embora fosse em parte
nova, era, no entanto, bastante semelhante ao que ¢ tido como a ética cristd
(FOUCAULT, 2006b, p. 96).

Tais padrdes, continuados pela moral crista e reforcados pela sociedade desde a Idade
Média, se perpetuaram aos séculos posteriores, atingindo o século XIX. A normatiza¢ao do
casamento fundado na relagdo heterossexual possibilitou que algumas praticas relacionadas ao
desejo e ao prazer fossem cultivadas publicamente, por exemplo, o beijo, o abraco. No
entanto, praticas destoantes do padrdes morais regulados, a saber, as relacdes homoafetivas,
mesmo na existéncia do desejo e do prazer, eram sempre vivenciadas as escondidas.
Conforme Foucault (2014a, p. 167) nos diz em uma entrevista de 1982 intitulada Escolha

sexual, ato sexual, Ditos e escritos 1X:

“2En ce moment encore, et j'en ai conscience, si j'acceptais de lui préter l'oreille, je ne pourrais pas rester
insensible, et j'eprouverais Ics mémes emotions. En effet, il m'oblige a admettre que, en dépit dc tout ce qui me
manque, je continue a n'avoir pas souci de moi-méme, alors que je m'occupe des affaires d'Athénes. Je me fais
donc violence, je me bouche les oreilles comme pour échapper aux Sirénes, je m'éloigne en fuyant, pour eviter
de rester assis 1a a attendre la vieillesse auprés de lui (PLATON, 2007, p. 166, 216a -216b).



92

A heterossexualidade, pelo menos desde a Idade Média, foi sempre apreendida
segundo dois eixos: o eixo da corte, em que o homem seduz a mulher, ¢ o eixo do
ato sexual em si. A grande literatura heterossexual do Ocidente se preocupou
essencialmente com o eixo da corte amorosa, isto é, antes de mais nada, com o que
precede o ato sexual. Toda a obra de refinamento intelectual e cultural, toda a
elaboragdo estética no Ocidente sempre se voltou para a corte. E o que explica que o
ato sexual em si seja relativamente pouco apreciado, tanto do ponto de vista literario
quanto cultural e esteticamente. Inversamente, ndo ha nada que ligue a experiéncia
homossexual moderna a corte. As coisas, alias, ndo aconteciam assim na Grécia
antiga para os gregos, a corte entre homens era mais importante que a corte entre
homens e mulheres (pensemos somente em Socrates e Alcibiades). Mas a cultura
cristd ocidental baniu a homossexualidade, for¢ando-a a concentrar toda sua energia
no ato em si. Os homossexuais ndo puderam elaborar um sistema de corte porque
lhes recusaram a expressdo cultural necessaria a essa elaboragdo. O piscar de olhos
na rua, a decisdo, em uma fragdo de segundo, de agarrar a aventura, a rapidez com a
qual as relagdes homossexuais sdo consumadas, tudo isso € produto de uma
interdicao.

E possivel dizer que na histéria das representagdes a interdi¢do & homossexualidade
desenvolve-se pelo cultivo da moral crista, pois esta apresenta elementos que alimentam o
preconceito, eliminam o desejo e tolhem o individuo de forma acentuada, principalmente
porque uma vez que este ndo se reconhece como um sujeito de corpo ele percebe, menos
ainda, que seu corpo deseja outro corpo. O desejo realiza-se quando saciado e ai permanece o
prazer de qualquer relagdo. Contudo, Foucault entende a sexualidade como possibilidade de

vida criadora, deixando uma indicacao para o chamado movimento homossexual:

[...] o movimento homossexual precisa mais, hoje, de uma arte de viver do que de
uma ciéncia ou de um conhecimento cientifico (ou pseudocientifico) do que ¢ a
sexualidade. A sexualidade faz parte de nossas condutas. Ela faz parte da liberdade
de que gozamos neste mundo. A sexualidade ¢ algo que nds criamos ndés mesmos -
ela é nossa propria criagdo, muito mais do que a descoberta de um aspecto secreto
de nosso desejo. Devemos compreender que, com nossos desejos, através deles, se
instauram novas formas de relagdes, novas formas de amor ¢ novas formas de
criacdo. O sexo ndo ¢ uma fatalidade; ele ¢ uma possibilidade de chegar a uma vida

criadora (FOUCAULT, 2014a, p. 251).
A questdo central que persiste nos temas tratados por Foucault ¢ a de apresentar os
riscos para a analise historica dos acontecimentos no deter-se apenas nos codigos de ética e
nao nas “praticas de liberdade” dos individuos. Dai, as formas de apresentagdo historica sobre
a sexualidade mostram-nos a incoeréncia que o individuo ¢ levado a viver. E necessaria aos
sujeitos historicos a coeréncia ndo com os codigos de €tica ou com o que estes estabelecem
moralmente para seguir, mas, acima de tudo, o que deve mover os sujeitos historicos livres € a
coeréncia com a propria vida. Nesse sentido, na autenticidade de seus atos € possivel se opor
contra os sofrimentos da humanidade em todas as suas relagdes. Assim, faz-se necessario se

engajar sem dissimulagdo, € o que afirma Foucault (2011a, p. 224) em A coragem da verdade:



93

[...] uma vida ndo dissimulada ¢ uma vida que ndo ocultaria nada do que ndo ¢ ruim
e ndo faria o mal pois ndo dissimula nada. [...] a ndo dissimulagdo, [...] deve ser a
garantia e a caucdo de uma vida inteiramente boa, de uma vida que sera boa porque
inteiramente visivel, pois bem, essa nao dissimula¢do ndo deve fazer seus e aceitar
os limites habituais, tradicionais do pudor, esses limites que os homens
convencionaram e que imaginam indispensaveis. Ao contrario, ela deve fazer
aparecer, sem limite e sem dissimulagdo, o que, no ser humano, ¢ da ordem da
natureza, logo da ordem do bem. Ou seja, a ndo dissimulagdo, longe de ser a
retomada e a aceitagdo dessas regras de pudor tradicionais que fazem que as pessoas
se envergonhem de fazer o mal diante das outras, deve ser a exposi¢do da
naturalidade do ser humano ante o olhar de todos.

A relagdo sexual € como toda e qualquer outra relacdo de poder. Entretanto, nela as
acoes e relagdes se efetivam, mais estritamente, na relagdo erotica e ela deve ser o objeto de
manipulagdo ndo de um individuo por outro, ndo de um sistema, lei ou qualquer outra forma
de aprisionamento, mas, quando muito, de uma cultura de si. Deste modo, o prazer sexual nao
¢ realizado em uma opcao de dissimulagdo. Conforme Foucault, a relacdo sexual livre € o
proprio ato de prazer que possui em si um foco de criacdo de cultura e, na concepcao do autor
de Historia da sexualidade, é sobre isso que € preciso se deter. Assim, Foucault se esfor¢ca em
mostrar o quanto o tema da sexualidade ¢ importante e delicado. Nesse sentido, em Governo
de si e do outros, ele lembra da tomada de posi¢ao de Platdo sobre o assunto ao escrever as

Leis:

[...] no momento em que aborda a analise da legislagdo sexual, Platdo escreve: eis
agora "um tema de ndo pequena importancia, em que se fazer ouvir ¢ dificil, em que
caberia principalmente a Deus agir, se fosse, de certo modo, possivel que as
prescri¢des requeridas viessem dele; de fato, parece que é de um homem que se
necessita, um homem audacioso, um homem que, pondo a franqueza (parresia)
acima de tudo, proclame o que acha melhor para a cidade e para os cidadaos, ordene,
perante essas almas corrompidas, o que toda a nossa constituigdo comporta e
reclama, diga 'ndo' a todas as nossas paixdes mais poderosas e, sem ter ninguém a
apoia-lo, sozinho, siga unicamente a voz da razdo" [...] (FOUCAULT, 2010a, p.
188).

Ora, Platdo se encontra na elaboracdo de um sistema de leis; tudo ¢ pensado,
elaborado, normatizado, validado. Contudo, na esfera de uma legislacao sobre a sexualidade,
Platao reconhece a delicadeza do tema e a dificuldade de impor normas e enquadramentos
para aspectos relativos a vida dos individuos e que dizem respeito ao seu corpo € aos seus
desejos. Platdao admite ndo poder elaborar leis sobre a relagcdo sexual e invoca a necessidade

de um deus:

[...] mas o deus ndo esta presente; pois bem, vocés vao precisar de um homem. E o
que esse homem terd de fazer? Pois bem, ¢ ele que, eventualmente sozinho, sem
ajuda de quem quer que seja, falando sozinho em nome da razdo, vai se dirigir aos



94

individuos e com toda a franqueza lhes dizer a verdade, uma verdade que deve
persuadi-los, e persuadi-los a se conduzir como devem. Temos ai, eu creio, a ideia
de uma espécie de suplemento de parresia, que jamais a organiza¢do da cidade,
jamais a ordem das leis, por mais racional que seja, podera assegurar (FOUCAULT,
2010a, p. 189).

Portanto, ndo basta levantar a bandeira em luta de uma causa, isto ¢, em defesa seja da
homossexualidade seja da heterossexualidade, também nao € o suficiente a criagdo de leis que
o . 43 , . .
regulamentem as relagdes sexuais™ . Antes, faz-se necessario, na medida em que se quer
ocupar-se dos outros, quando se busca o outro, preocupar-se nao consigo, mas, sem limite e
sem dissimulagdo, ser, acima de tudo, capaz de uma fala franca, estar aberto a verdade e viver
r ;. 44 . . .
o que se ¢ sem subterfugios . Tal perspectiva perpassa qualquer que seja a modalidade da
relacdo, a saber, hetero, homo ou poliafetiva. Ela se dirige a uma abertura de um simples ato

sexual em direcdo a uma cultura, ou seja, a algo muito maior. Trata-se de uma cultura de si.

“ A questio da homossexualidade tem sido objeto de consideragdes ha mais de 500 anos na Gri-Bretanha, muito
embora reconhecimentos consistentes sobre a sodomia s6 tenham ocorrido a partir de 1999, quando da suspensao
da proibicdo do alistamento de homossexuais as for¢as armadas na Gra-Bretanha. Antes disso, acontecimentos
diversos marcaram a necessidade urgente das mudancas. Em 1533, surge a primeira lei civil da Gra-Bretanha
sobre sodomia aprovada durante o reinado de Henrique VIII. Anteriormente, os homossexuais eram julgados
pela igreja e a acdo penal pelo crime de sodomia era a pena de morte e a cassagdo dos bens do condenado pela
coroa, ao invés de irem para seus herdeiros legais. Em 1895, o escritor inglés Oscar Wilde é condenado a dois
anos de trabalhos forgados por atentado violento ao pudor. Em 1952, o matematico inglés Alan Turing -
conhecido como pai da computagdo moderna - responsavel direto por reduzir a I Guerra Mundial em ao menos
dois anos, ao quebrar o cédigo secreto dos Nazistas, foi condenado a castragdo quimica, o que o levou ao
suicidio dois anos mais tarde. Em 1954, o cientista e ornitélogo George Montagu, responsavel por grande parte
do acervo de aves do Natural History Museum de Londres, foi preso por 12 meses por “crimes homossexuais
consensuais”, juntamente com dois outros homens. Em 2002, lei permite casais do mesmo sexo adotarem
criangas. Em 2004, casais do mesmo sexo recebem direitos de casamentos civis. Em 2009, David Cameron pede
desculpas publicas a familia Turing pela forma como o matematico foi tratado pela lei Britanica. Fonte:
Adaptado de http://molhoingles.com/linha-do-tempo-500-anos-de-direitos-gays-na-gra-bretanha/ 2/3.

* Conforme a Teoria Queer - consolidada por volta dos anos 90 — “A obra de Foucault ¢ as experiéncias de
certas politicas homossexuais afirmativas tém demonstrado que exigir o reconhecimento de uma identidade
homossexual distintiva reafirma, inevitavelmente, uma oposi¢do binaria e desigual entre o homossexual e o
heterossexual. Por conseguinte, em lugar de se deslocar para fora da oposi¢do ou de inverté-la, a teoria queer
examina as formas mediantes as quais a oposi¢ao tem modelado as hierarquias morais e politicas do saber e do
poder”. “La obra de Foucault y la experiéncia de ciertas politicas homosexuales afirmativas han demonstrado
que exigir el reconomiciento de uma identidade homossexual distintiva reafirma, inevitablemente, uma
oposicion binaria y desigual entre lo homossexual e lo heterossexual. Por conseguiente, em lugar de
desplazarse fuera de la oposicion o de invertirla, la teoria queer examina las formas mediante las cuales la
oposicion ha moldeado las jerarquias morales y politicas del saber e del poder” (SPARGO. Foucault y la teoria
queer, p. 61).



95

1.5 A agonistica nas relacdes dos individuos

Entre os jogos de poder, proprios da historia do pensamento e dos estados de
dominacdo (loucura, prisdo, sexualidade), temos as tecnologias governamentais. Foucault
propoe que as tecnologias governamentais sao condigdes disponiveis ao proprio individuo no
processo € no exercicio mesmo das relagdes de forga. Em principio, entretanto, ha que se
compreender que, se as relagdes de forgas decorrem da relagdo com o poder, s6 € possivel um
pleno exercicio dessas técnicas em meio a um processo que se movimenta entre verdade,
poder e sujeito, comungando esses trés elementos.

Como vimos até aqui, o poder entendido como relagdes de poder se nos apresenta
como o que nao para de interrogar o sujeito. Nessa indagagdo, o sujeito se depara consigo nos
acontecimentos que sdo geridos por si e pelos outros na historia. E nesse aspecto que os fatos
sdo registrados e se institucionaliza a busca da verdade, que ndo ¢ universal, mas a que se
apresenta nas singularidades, nos diferentes modos e formas de existéncia.

Assim, o poder que se instaura na sociedade, ou melhor dizendo, a tomada do poder,
nao pode ser compreendido tdo somente como o fundamento de determinadas utopias, nem
considerado a partir de uma teoria geral da producdo material de objetos ou produtos que
possam ser transformados em “lucro”, materializados em moeda ou nas diversas figuras do
capital, estando relacionado unicamente as questdes da economia e da politica. Quando assim
entendido, esse poder tende a fazer o individuo permanecer em estado de sujei¢do e de
dominagdo. Foucault pensa o poder para além dessas relagdes meramente econdmicas, uma
vez que na dominacdo também se encontra a capacidade de revolta e a consequente oposicao
ao que esta posto e positivado. Com isso, se quer dizer que na forma poder subsistem relagdes
de poder. Assim, considerando desse modo, ndo hd como neutralizar os efeitos do poder por
meio de um contra-poder, uma vez que nestes estdo sempre presentes, quer de forma latente
ou patente, relacdes de poder que se interpenetream como agdes € reagcdes a esse mesmo
poder. Uma vez que o poder se constitui face a algo, ¢ proprio desse “algo” portar-se de forma
oposta, resistiva aquilo que, diante de si, se porta como forma de controle.

Nesse sentido, retomando a esfera do humano, o que se tem e sempre se terd, de forma
ontologicamente presente, sao individuos em face as suas varias lutas, os quais, em meio a
esse processo, buscam desenvolver “praticas de liberdade™ a partir das resisténcias ao poder.
E assim que distopias como rejeigdo, revolta e oposicdo estio como elementos proprios das
relagdes de poder, muito embora por vezes se fragmentam em meio as relagdes de forca.

Nesse sentido, uma liberdade pronta e acabada, ligada a esséncias ou enquanto direito



96

adquirido desde sempre e outorgado inexoravelmente pela natureza, ndo faz sentido no
pensamento de Foucault. A liberdade se d4 em meio a relacdes, como as que foram acima

citadas:

E-se livre por direito de natureza. Mas livre de qué? Em que consiste essa liberdade
que nos ¢ dada, quando praticamos esses diferentes exercicios, travamos esses
diferentes combates, fixamos este objetivo, praticamos a meditacdo sobre a morte e
aceitamos que ela aconteca? Em que consiste essa liberdade assim adquirida? O que
¢ ser livre? - pergunta Séneca. E ele responde: ser livre & effugere servitutem? E
fugir da servidao, mas servidao a qué? Servitutem sui: a servidao a si (FOUCAULT,
2004, p. 331-332).

Foucault, na Hermenéutica do sujeito, destaca ainda, com recurso ao pensamento
estdico de Séneca, que a liberdade consiste em nao ser escravo de si mesmo, destacando a
necessidade de seguir o curso da natureza, afastando-se do percurso que conduz as paixoes.
Nesse sentido, vemos que a liberdade se apresenta por varios caminhos, a saber, os que se
apresentam na esfera das relacdes com o poder, e os existentes na esfera do individuo.
Entretanto, grosso modo, como nao existem individuos fora das relagdes sociais nas quais sao
constituidos, posto que mesmo as referéncias a si sdo oriundas das formas multifacetadas da
construgdo social, ha que se pensar como se dao essas relagdes constitutivas do individuo.

Neste sentido, quando tratamos da historicidade humana: uma agonistica nas relagoes
de poder, um dos caminhos percorridos em nossa pesquisa e tratado neste capitulo inicial
consistiu em pensar a agonistica presente nas relagdes sociais entre os individuos. Por
agonismo entendemos as relagdes que sdao constitutivas das relagdes sociais e, por
consequéncia, do proprio individuo. Tanto a sociedade como o individuo sdo constituidos por
relagdes de poder, por relagdes de forca que, no mais das vezes, sdo oriundas de uma
racionalidade presente na agdo discursiva. Tal racionalidade, por sua vez, ¢ o reflexo e reflete
sobre outras esferas da existéncia.

No que diz respeito especificamente ao agonismo, assim como o faz Foucault em
relacdo a outros temas como a sexualidade, vale a pena remontar e retomar alguns elementos
presentes na tradicdo grega. O espago da polis vai ser o espago do discurso por exceléncia,
mas se engana quem atribui esse espaco a um monopolio das discussdes democraticas. O
espaco dedicado ao discurso, o Aredpago™, é dedicado, na verdade, ao deus grego da guerra,

Ares. Os espagos publicos, sob muitos aspectos, principalmente aqueles que definem a

* AREOPAGO: nome de uma colina de Atenas dedicada ao Deus Ares, que, por extensdo, denomina o tribunal
que tinha sua sede nessa colina. Na época classica, era formado pelos antigos arcontes (supremo magistrado da
cidade) que tinham deixado o cargo; espaco do discurso mais associado ao Deus Ares, o deus grego da guerra,
um espago em que os gregos discutiam, pelejavam com palavras, num processo eristico.



97

sociedade e o homem grego, sdo espagos voltados a disputa, a guerra. Os jogos olimpicos, 0s
festivais de poesia, que tinham um carater religioso, os festivais teatrais, dentre outros, trazem
em si a disputa, a oposi¢ao.

Nesse sentido, a agonistica traz em primeiro plano um agon, um discurso, que ¢
encampado, em primeiro plano por um protén, primeiro, agonistés®®, o protagonista®’,
propriamente falando. Ante esse combatente da palavra, do discurso, temos um ou varios
outros, os deuterds, os dos discursos secundarios, intitulados de deuteroagonistas48. Temos
demarcado, ante o espaco de Ares, uma agonistiké®’, cujo processo e procedimento serd
predominantemente did, por meio de, através, da palavra, da logiké.

Temos entdo os elementos formais de um processo que €, em si mesmo, por demais
complexo. O agonismo, o agonistico, possibilitado pela caracteristica mesma do agon™, do
que ¢ ante-positivo, promove posi¢cdes que se juntam, as quais, por vezes, colidem, elementos
que, postos um ante o outro, geram mais que um anti-agonismo, um “ant-agonismo”’, uma
relacdo de oposi¢ao de forcas, uma vez que se encontram embricadas varias posi¢cdes, como
os veértices criados pelo contatos das retas, o que também ¢ trabalhado pela geometria, a saber,
os gones, palavra raiz que se encontra no conceito de agon.

E nesse espaco de contatos e de relacdes que se constituem a sociedade e o sujeito. A
sociedade moderna, com todas as suas problematicas, apresenta a luta agonistica entre seus
individuos. Ademais, nas proprias sistematizacdes das instituigdes, do Estado, estdos os
elementos que em sua representacdo direcionam aos jogos de verdades. Tudo isso sdo frutos
da luta agonistica do sujeito historico. Desse processo, depreendemos ser inimaginavel uma
liberdade sem contatos, sem conflitos, sem resisténcias. Muito embora o sentimento inicial

. .51 . , ~ o~ . . .
seja de uma agonia®', isso se d4 em fungdo de uma compreensio inadequada da ideia de

% AGONISTES (agonista): aquele que luta pela palavra ou pela agdo, atleta, lutador ou presidente de jogos
publicos; aquele que ama os debates e discussdes.

" PROTAGONISTA: personagem mais importante do teatro grego classigo, em torno do qual se constroi toda a
trama; interpreta e protagoniza o papel principal; ser o agente principal de um ato, um acontecimento.

“ DEUTERAGONISTA: na Grécia antiga, quem representava o segundo papel nas tragédias, segundo plano,
orador de segunda ordem. No entanto, possuiam um papel importante na composi¢do da trama.

¥ AGONISTIKE (agonistica): ciéncia e pratica dos combates e lutas corporais; jogos dialéticos e técnicas de
argumentacdo para fazer valer uma opinido.

% AGON: antepositivo, que ndo forma angulos, luta nos jogos, exercicio em geral, combate, do grego agdn/6nos,
significa reunido, assembleia, local onde se realizam jogos, jogos de luta e contenda; agonothétés (agonoteta).

ST AGONIA (agonia): angustia, afli¢do, perturbagdo, ansiedade, medo, inquietacdo, luta em jogos, concurso,
inquietude.



98

relagdo e resisténcia presente nos processos da existéncia. De fato, de uma harmonia
compreendida como a condigdo essencial para a constituigdo das coisas. Aprendemos em
Foucault a necessaria existéncia de um processo agonistico na formagao do individuo, da
necessaria luta e da consequente resisténcia. Nesse sentido, o mal-estar inicial, que ¢
comumente dissipado pelo logro de um discurso que pretende ser universal, apaziquador e,
portanto, apatico, s6 pode ser resultado do em logro oriundo do uso inadequado e mistificado
da palavra™.

Assim, lutas, estratégias e discussdes proprias de uma eristica > podem ser
compreendidas como existentes nas relagdes de poder que desencadeiam “praticas de
liberdade”, uma vez que o sujeito heterotopico — como considera Foucault — exercita, através
de suas proprias forgas, seu poder de posicdo e anteposicao ao poder e, com isso, ultrapassa o
limite da ordem, da aceitacao tacita de algo posto e aceito sem questionamentos, ou seja, o
regime da submissao.

O processo elencratico, baseado na argumentacdo, ¢ uma forma de agonistica por
conter em si uma oposicao de ideias, de concepgdes e de sistemas e grupos sociais. Foi nessa
linha de investigacdo que desenvolvemos nosso primeiro caminho, Historicidade humana:
uma agonistica nas relagoes de poder. Assim, através da agonistica existente nas relagdes de
poder ¢ que esclarecemos sobre os equivocos em que se pode enveredar o individuo na
aceitagdo tacita da historia se contrapondo ao poder. Em nossos primeiros passos percorridos,
¢ possivel compreender que € propriamente no poder que o individuo € capaz de constituir
“praticas de liberdades” e viver de forma efetiva sua historia.

Conforme Foucault, mais do que um antagonismo essencial, tem-se nessas relagdes e
na insubmissdo da liberdade um “agonismo”, no qual hé elementos que provocam o individuo
a constituir a si mesmo no poder. Assim, ha nas relacdes de poder uma incitacdo, tanto na
relagdo com o outro como na relagdo consigo, a luta e a criagdo de estratégias com vistas a

constituicao da liberdade.

52 APATE: engano, logro, fraude, trai¢do; artificio, asticia, ardil; seducdo mentirosa através do discurso ou da
oratoria e que se ilude nossos verdadeiros desejos; mentira pela palavra sedutora que nos lisonjeia e nos adula;
adulacao.

3 ERISTICO: Relativo a Eris, deusa da discérdia. A eristica ficou associada aos sofistas, principalmente ao
periodo posterior desse "movimento". Entretanto, a eristica, assim como a agonistica, esta ligada ao discurso.



2. PROCESSO DE SUBJETIVACAO: CONDICOES, FORMAS E
MODOS DO SUJEITO SE CONSTITUIR

Detesto a resignagdo, a paciéncia, o heroismo profissional

e todos os bons sentimentos obrigatorios.

Amo o humor subversivo, as manchas das sardas, os joelhos,
os longos cabelos de mulher, o sonho das jovens criancas em
liberdade, uma jovem moga correndo pela rua.

Desejo o amor vivo, o impossivel e o quimérico.

Temo conhecer exatamente os meus limites.

René Magritte™”

Como vimos, no primeiro capitulo, o individuo pode aparecer sob diversas formas em
muitas concepcdes teoricas de abordagem historica e filosofica. Entretanto, por mais
paradoxal que isso seja, nessas abordagens o individuo se manifesta, por vezes, como um ser
nao historico, propriamente falando, na medida em que se resigna ao que esta posto € nao
subverte, reage ou resiste, sendo, ademais, compreendido como um ser genérico. Nesse
sentido, um homem em geral, na condi¢cdo de um sujeito resignado ndo ¢ um ser historico.
Assim, como vimos no capitulo anterior, quando este individuo aparece ele se manifesta
envolto em situagdes, a submissdo ao poder que o submete a aceitagdo dos eventos e
acontecimentos, como ocorre nas contradi¢cdes sociais entre proletarios e trabalhadores, ou
como alguém cuja condigdo humana o configura em meio a dor e a angustia existencial,
aparecenco ainda, por outro lado, mergulhado nos estigmas e nas ideias legitimadoras nas
diversas problematicas filosoficas.

Deste modo, diante dessas condigdes, o tipo da relagdo que se apresenta ¢ de simples
passividade, isto ¢, da usurpagdo da liberdade por parte dos que se dizem detentores do poder,
condicdo que poderia ser analogada com o que se entende por alienagdo. Esse modo de
sujeicdo parece apresentar uma dificuldade para o individuo no uso da sua liberdade,

considerando que, em Foucault, a primeira condi¢do para a constituicio do individuo

> Magritte escreve sobre as suas proprias condi¢des, formas e modos de constitui¢do enquanto sujeito livre. E
aquele que, por intermédio da arte, apresenta a obra de arte viva. Da mesma forma, em suas palavras esta a mais
bela representagdo da vida, por isso mesmo vimos em René Magritte a expressdo do que observa Foucault para o
individuo nos processos de subjetivagdo, “faca de sua vida uma obra de arte”: “Je deteste mon passé et celui des
autres. Je déteste la résignation, la patience, I’héroisme professionnel et tous les beaux sentiments obligatoires.
J’aime "humour subversif, les taches de rousseur, les genoux, les longs cheveux de femme, le réve des jeunes
enfants en liberté, une jeune fille courant dans la rue. Je Souhaite [’amour vivant, ['impossible et le chimérique.
Je redoute de conaitre exactement mes limites”. René Magritte. In: Mussée Magritte, Bruxelas.



100

enquanto sujeito ¢ a de ele mesmo se configurar enquanto um ser histérico que possa
conhecer, em sua historia, seus limites.

Todavia, seguindo os passos de Foucault, € necessario salientar, quanto ao processo de
subjetivacao, que mesmo ao individuo na condi¢do de passividade, embora nao seja visivel a
percepcao da subjetividade em processo, ndo se pode lhe negar um impulso em direcdo a
constituicdo de si mesmo e, por conseguinte, de liberdade. Isso significa dizer que algo estd a
mover o individuo no caminho da liberdade, isto €, a propria vida. Assim, mesmo no estado
de passividade e dominagdo o individuo se encontra envolto em positividades as quais
permitem que as relagdes de poder atuem. Neste sentido, € possivel ao individuo desenvolver
praticas de liberdade que possibilitam que a subjetivagdo venha a se processar, ocasionando o
consequente destronamento do poder vigente que ¢ utilizado como forma de dominagado e
massificacao.

O processo de subjetivagdo, que ocorre no individuo, como a propria expressao
sugere, a saber, enquanto um processo € enquanto o individuo na constituicio da
subjetividade, ¢ algo que ndo ¢ dado pronto ou de subito: se dd de forma lenta e quase
imperceptivel, mediante as negatividades e o estado de passividade em que as relagdes de
poder atuam. Nesse sentido, a liberdade se realiza a partir do momento em que o homem, para
se realizar enquanto ser livre, se constitui enquanto sujeito.

Conforme Foucault, o individuo pode até se encontrar diante de estados de dominagao
ja solidificados e que sdo expressos nas determinacdes positivadas da sociedade por aqueles
que exercem o “dominio” do poder. Entretanto, quando o individuo se percebe aprisionado se
faz presente no jogo da vida e, neste sentido, se encontra diante da luta, sendo entdo movido
pelo efeito paradoxal que o permeia em sua historia, a saber, o uso da liberdade em meio a
historia.

Quando Foucault afirma ser o homem um individuo histérico € exatamente por
considera-lo em suas relagdes de poder. Entdo, na histéria em que o individuo ndo somente
esta situado, mas a vive, muito embora inserido em um estado de dominagao, nessa mesma
vivéncia se instala a possibilidade da superagao dessa situacao.

Assim, a despeito do fato de que este estado em sua existéncia concreta pode colocar o
individuo numa situacao de passividade, e considerando, por outro lado, que na dominag¢do ha
negatividades, se ddo também na vivéncia desse estado as proprias condi¢des de supera-lo.
Essas condigdes se situam nos elementos da negacdo de si mesmo que sdo impostas e

suportadas pelos individuos.



101

Mesmo nas positividades, a saber, nas formas positivas que aparecem e estao
constantemente a regular o individuo, existem a possibilidade de luta e a criacdo de
estratégias de liberdade. Deste modo, poder-se-4 encontrar inseridas nas proprias relagoes de
poder relagdes de forca que atuam no processo de subjetivacao. Foucault, em Do Governo dos

vivos, considera que:

[...] a grande démarche filosofica consiste em colocar em funcionamento uma
davida metodica que coloca em suspensdo todas as certezas; a pequena démarche
lateral e a contra-corrente [contre voir] que eu vos proponho consiste em tentar fazer
jogar sistematicamente ndo mais, portanto, a suspensdo de todas essas certezas, mas
a ndo necessidade de todo poder, qualquer que ele seja (FOUCAULT, 2009, p. 35).%

O sujeito que constitui a si mesmo em sua historia e nela mantém-se vivo ¢ aquele que
nao somente suspeita e duvida, mas, acima de tudo, analisa a todos e até a si mesmo. E aquele
que vive a sua historia, entra no jogo da vida e nele se posiciona, dribla o poder como
estatuto, ¢ subversivo na medida em que joga sistematicamente. O jogar de forma sistematica
significa que o individuo ndo mais se portard como aquele que realiza a suspensao de todas as
certezas; em contrapartida, luta contra a negatividade de si mesmo ou pela sua propria vida,
por sua subjetividade tolhida pelo poder. Ele ¢ capaz de sentir, perceber, pensar, agir, reagir €
modificar nesse movimento a si mesmo e, consequentemente, sua propria historia. E aquele
que percebe as nuances e os pequenos detalhes que envolvem os acontecimentos; por outro
lado, ¢ também aquele que ndo emite conclusdes precipitadas, mas se percebe inserido na
histdria e, por isso mesmo, possui a permissao de nela alterar e ou alterar-se, nela permitir e
ou permitir-se, nela compor, decompor € ou recompor-se.

Nas agdes, os sujeitos estdo envolvidos em uma dupla implicagdo enquanto
ativo/reativo e nelas estdo as relagdes de poder e forca. O sujeito, ao se constituir, se depara
com lutas e estratégias que nao sdao oriundas unicamente de elementos exteriores originados
de analise da historia, mas sdo elementos da propria histéria. Todavia, estd no cerne da
historia que ela seja constituida por quem a vive, por quem a faz. Neste aspecto, no paradoxo
entre o revolver da histéria e o movimento do individuo situa-se, indiretamente, a questao da
antropologia e da ontologia, pois o individuo ¢ aquele que da sua existéncia concreta dirige-

se, diretamente, rumo ao seu desenvolvimento e a realizagdo de seus conteudos historicos.

> Muito embora a citagdo de Foucault se avizinhe de uma perspectiva anarquista, o pensador francés, no mesmo
texto mais adiante ressalta que seu interesse consiste em, a partir do anarquismo fazer uma critica ao poder e,
com isso, pensar o ndo poder e as formas de poder institucionalizadas.



102

Entdo, o sujeito, neste intenso viver, esta envolto em uma teia de relagdes que constituem a si
proprio enquanto sujeito na historia.

Assim, o problema da liberdade deve ser pensado em vista do individuo em sua nogao
de subjetividade. Sujeitos livres sdo os sujeitos historicos, sao as pessoas que vivem a historia
com todas as suas oposicoes € se constroem nessa historia, isto €, vivem, se defrontam com as
pretensas contradicoes e criam mecanismos de superagdo, estratégias de liberdade. Nesse
sentido, o poder € produtivo em relagdo as subjetividades e, nesse entendimento, o sujeito que

tem o poder € aquele que ¢ livre e € livre por possuir o poder.

2.1 Condicao do sujeito se constituir

A condicdo do sujeito se constituir consiste no enfrentamento da realidade. Sao lutas
travadas tanto do individuo consigo mesmo quanto do individuo com as institui¢des, sistemas
e estados que o cercam, pois se existe o estado de dominagdo, existe alguém ou algum
segmento da sociedade — institui¢do, classe — que se beneficia e, portanto, o instituiu € o
controla e ndo quer perdé-lo. Entdo, para manter o estado de passividade no individuo faz-se
uso de determinados mecanismos, dentre os mais utilizados estdo, na compreensdo de
Foucault, o terror € o medo.

Em entrevista de 1976, concedida ao japonés Shugi Terayama, intitulada O saber

como crime, que foi publicada em Ditos e escritos VII, Foucault (201 1c, p. 66) nos diz que:

[...] De modo mais geral, o terror se revela como o mecanismo mais fundamental da
classe dominante para o exercicio de seu poder, sua dominagdo, sua hipnose e sua
tirania.

Portanto, ¢ demasiado simplista da parte deles, isto é, dos homens do poder e
daqueles que lhes obedecem cegamente, acreditar que obterdo um efeito contrario,
ao agirem impondo o terror sobre as pessoas que querem eliminar.

Repito: o terror s6 acarreta a obediéncia cega. Empregar o terror para a revolucao é,
em si, uma ideia completamente contraditoria.

No quadro geral da situacao de dominagdo imposta pelo terror, a qual provoca o medo
e a consequente obediéncia cega, as coisas sao como sao € nao ha como nega-las; ndo ha
relagdes de poder; ndo ha possibilidade de uma for¢a que motive o individuo a luta; no
aspecto da linguagem, por exemplo, os discursos sdo implantados de fora, as verdades sao
estabelecidas, ndo ha aquele que fala; no desenvolvimento do trabalho, cujos frutos permitem
a aquisi¢ao de bens de consumo para a sobrevivéncia, este trabalho se reduz a mera atividade

que consome o individuo rotineira e bruscamente, caracterizando-o como escravo de sua



103

atividade laborativa. Mas, em uma sociedade que privilegia no seu modo de producao a
existéncia de um exército de reservas, de uma massa de trabalhadores fora do mercado de
trabalho a espera de uma chance para ser explorado, uma vez que ndo ha oportunidades para
todos, ser escravo do trabalho acaba sendo uma dadiva e prémio para aquele que o possui;
para os que ndo possuem essas mesmas oportunidades, restam a caréncia, o castigo e a
comiseracao dos demais. Foucault considera esta uma forma de controle da propria sociedade.

Nessas circunstancias, de imediato, o tempo histdrico parece nao existir: o que ha sao
obrigacdes a ser cumpridas, cronologicamente vigiadas e cronometricamente computadas. O
medo e o terror assolam o individuo de todas as formas, medo de perder o emprego, de passar
fome, medo de empobrecer, de ser usurpado. Tem-se, entdo, a natureza negada ¢ a liberdade
suprimida, o trabalho, que poderia realizar o homem, se torna uma das mais acentuadas
formas de submissdo.

Todavia, se faz necessario perceber que o terror € o medo sdo técnicas de controle,
mas, diante destas, se por um lado, a angustia toma posse da mentalidade do individuo e se
esvail a propria existéncia, por outro lado o corpo responderd a cada uma dessas condicdes, na
fala, na produgdo excessiva ou na sua falta, no enfado, no cansago.

Desta forma, sdo os diferentes embates entre negatividades e positividades que estao
presentes nos individuos, em seus corpos, em seus Orgdos, em suas histérias e que,
perpassando-se umas sobre as outras, os envolvem como em uma teia de aranha. Nesse
sentido, a existéncia da-se, no individuo, em um processo de subjetivacdo em que nas
diferentes positividades subjazem também negatividades, que fazem com que o individuo
perceba os seus proprios limites.

Assim, levando em consideragao que a primeira condigdo para o sujeito se constituir
livremente se apresenta na historia, objeto do nosso primeiro capitulo, e que ¢ preciso ser ele
proprio historico, isto €, sujeito historico, tem-se dai uma segunda condi¢do derivada desta
primeira, isto €, o embate existente entre positividades e negatividades como elemento proprio
desse ser historico, isto ¢, a luta do individuo enquanto natureza, enquanto ser livre e
enquanto aquele que esta envolto nas leis e normatizacdes da sociedade.

As negatividades em Foucault podem ser esclarecidas, por exemplo, a partir da analise
de praticas de liberdades presentes em obras de arte. Em suas andlises das muitas obras de
arte, seja na pintura, seja na literatura, etc., Foucault apresenta-nos o valor estético
incomensuravel existente e expressado na obra de arte, pois sdo muitas as que apresentam a

possibilidade ontologica da propria existéncia.



104

Magritte™®, pintor surrealista belga, foi um dos principais artistas contemporaneos que
mantiveram contato com Michel Foucault. Em 1960, o artista belga, impressionado com o
conteudo de 4 prosa do mundo, escrito por Foucault e publicado na obra As palavras e as
coisas: uma arqueologia das ciéncias humanas, - movido por curiosidades - escreveu ao
filosofo francés. Desse contato inicial, foi travado um didlogo que abrange varias questdes,
algumas até mesmo paradoxais. A troca de correspondéncias tornou-se a0 mesmo tempo troca
de argumentacdes filosoficas oriundas das artes do pintor e dos escritos do francés. Na carta
em que Magritte escreveu a Foucault, datada de 23 de maio de 1966, ele insiste em extrair de
Foucault mais informacgdes sobre a relacao entre o mundo e o individuo. Conforme Magritte,

o argumento de Foucault sugere ndo existir entre as coisas semelhangas, mas similitudes:

As palavras Semelhanca ¢ Similitude permitem ao senhor sugerir com forga a
presenga - absolutamente estranha - do mundo e de nds. Entretanto, creio que
essas duas palavras ndo sdo muito diferenciadas, os dicionarios ndo sdo muito
edificantes no que as distingue. Parece-me que, por exemplo, as ervilhas
possuem relagdo de similitude entre si, a0 mesmo tempo visivel (sua cor, forma,
dimensdo) e invisivel (sua natureza, sabor, peso). O mesmo se did no que
concerne ao falso e ao auténtico etc. As ‘coisas’ ndo possuem entre si
semelhancas, elas t€m ou ndo tém similitudes. S6 ao pensamento ¢ dado ser
semelhante. Ele se assemelha sendo o que vé, ouve ou conhece, ele torna-se o
que o mundo lhe oferece (MAGRITTE, 1979, p. 639)°’.

O artista belga permitiu a Foucault o que o escritor mais apreciava: Magritte colocou
Foucault diante do paradoxo existente entre os dados visuais fornecidos pela apatia do
cotidiano em contraste agudo com o choque quando a mente ¢ balangada, quando a dtavida ¢
ofertada e as certezas sdo abaladas, na medida em que ha o desencadeamento de formas ou
ideias outrora consolidadas como verdade. Foucault ficou intrigado com uma das reprodugdes

dos quadros que Magritte lhe enviara, intitulado 4 trai¢do das imagens’®.

36 René Frangois Ghislain Magritte (Lessines, 21 de novembro de 1989 / Bruxelas, 15 de agosto de 1967) foi um
dos principais artistas surrealistas belgas, ao lado de Paul Delvaux.

T En Ecrits complets, material publicado pela Livraria Flammarion, encontramos a Carta que Magritte escreveu
a Foucault em 23 de maio de 1966. Em seu trecho inicial, ele indaga: “Les mots Ressemblance et Similitude vous
permettent de suggérer avec l’orce la présence - absolument étrange - du monde et de nous-mémes. Cependant,
je crois que ces deux mots ne sont guere difféerenciés, les dictionnaires ne sont guere édifiants quant a ce qui
les distingue. C’est me semble-t-il que, par exemple, les petits pois entre eux ont des rapports de similitude, a la
fois visibles (leur couleur, leur forme, leur dimension) et invisibles (leur nature, leur saveur, leur pesanteur).
1l en est de méme du faux et de l'authentique, etc. Les “ choses” n’ont pas entre elles la ressemblance, elles ont
ou n'ont pas des similitudes. Il n'appartient qu’a la pensée d’étre ressemblante. Elle ressemble en étant ce
qu'elle voit, entend ou connait, elle devient ce que le monde lui offre” (MAGRITTE, 1979, p. 639).

¥ René Magritte, La trahison des images, 1926. Conforme CAMPOS, Jorge Lucio. Eis dois cachimbos:
roteiro para uma leitura foucaultiana de Magritte. Artigo escrito em 2004. Disponivel em:
<https://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/numero27/magritte.html>. Acesso em: 20 nov. 2015.




105

Assim, por ocasido da morte de Magritte, em 15 de agosto de 1967, Foucault escreve
em 15 de janeiro de 1968 um texto em homenagem ao artista belga. Neste texto, publicado em

»% o francés apresenta a analise

Ditos e escritos III, com titulo de “Isto ndo é um cachimbo
das obras que tanto o impressionaram. Foucault afirma que Magritte expde no quadro Isto ndo
¢ um cachimbo, simultaneamente, a linguagem escrita, o desenho e a forma conceituada -
delimitada e aceita - sobre um objeto, a saber: o cachimbo.

Foucault percebe na obra estética de Magritte uma analitica do poder da linguagem —
visual e escrita — muito proxima da interpretacao que ele realiza em relagao ao individuo que
vive em funcao das negatividades. Quando Magritte conduz o espectador a mirar o olhar para
o desenho usando a linguagem por meio do demonstrativo “isto”, forca-o a reconhecer o
objeto formalmente, mas, a0 mesmo tempo, leva-o a afirmar o cachimbo pela visao da

imagem do cotidiano. Todavia, a expressao “Isto [...]” também conduz o mesmo individuo a

negar o objeto visualizado se considerada a sequéncia do enunciado o “[...] ndo € [...]™:

A mesma coisa ocorre com a tautologia. Aparentemente Magritte vem de uma
repeti¢do caligrafica a simples correspondéncia de imagem com a legenda: uma
figura muda e suficientemente reconhecivel mostra, sem nada dizer, a coisa e sua
esséncia; e abaixo, pelo nome recebido dessa imagem seu “sentido” e sua regra de
utilizagdo. Ora, comparada com a tradicional func¢do da legenda, o texto de Magritte
¢ duplamente paradoxal (FOUCAULT, 1973, p. 25-26)%.

Dessa forma, o conteudo da linguagem escrita, na medida em que completa o
enunciado, “Isto ndo é um cachimbo” apresenta, no jogo da linguagem visual e escrita, a
afirmagdo e a negacdo, esteticamente representadas por Magritte, de um mesmo objeto e
historicamente percebidas por Foucault, em relacio ao individuo nas vivéncias das

negatividades e positividades:

[...] Agora que Magritte fez cair o texto fora da imagem, cabe ao enunciado retomar,
por sua propria conta, essa relagdo negativa, e dela fazer, em sua propria sintaxe, uma
negac¢do. O “ndo-dizer” que animava do interior e silenciosamente o caligrama ¢ dito
agora, do exterior, sob a forma verbal do “n3o”. Mas, a esse caligrama que esta
escondido atras dele, o texto que corre abaixo do cachimbo deve poder dizer
simultaneamente varias coisas (FOUCAULT, 2013b, p. 252).

% A versdo francesa de titulo Ceci n’est pas une pipe: deux lettres et quatre dessins, de René Magritte,
Montpellier: Fata Morgana, 1973.

59 Méme chose pour la tautologie. En apparence Magritte revient du redoublement calligraphique a la simple
correspondance de 1'image avec sa 1égende : une figure muette et suffisamment reconnaissable montre, sans le
dire, la chose en son essence; et au-dessous, un nom regoit de cette image son «sens» ou sa régle d'utilisation.
Or, comparé a la traditionnelle fonction de la légende, le texte de Magritte est doublement paradoxal
(FOUCAULT, 1973, p. 25-26).



106

Em As palavras e as coisas, Foucault. ao analisar a personagem Dom Quixote, de
Miguel de Cervantes, observa, também, nos elementos estéticos desta obra literaria os
embates existentes entre negatividades e positividades que podem ser vividas pelo individuo a
partir do exemplo do “cavaleiro da triste figura”. Assim, como no quadro de Magritte, “Isto
ndo ¢ um cachimbo”, Foucault apresenta a forma do objeto através do desenho, da figura e,
em um pequeno movimento do olhar, a representacdo do objeto torna-se desarrazoada na
medida em que o espectador ¢ for¢ado a negé-la por intermédio quer do enunciado escrito,
como acontece com o quadro de Magritte, quer pela dissociagdo entre figura e paisagem,
como acontece com o Dom Quixote de Cervantes.

Neste sentido, a obra de Cervantes ¢ exemplar, tendo em vista que apresenta a
acumulagdo e a multiplicagdo das negatividades de uma época, daquilo que vemos em termos
de mudanga no periodo entre o Renascimento e o Classicismo. Conforme Foucault, Dom
Quixote, o heroi de Miguel de Cervantes, possibilita ao leitor perceber as relagdes entre o

mundo e a linguagem no século XVI:

O heroi de Cervantes, lendo as relagdes entre o0 mundo e a linguagem como se fazia
no século XVI, decifrando, unicamente pelo jogo da semelhanga, castelos nas
estalagens e damas nas camponesas, aprisionava-se, sem o saber, no mundo da pura
representacdo; mas, visto que essa representacdo so tinha por lei a similitude, nao
podia deixar de aparecer sob a forma irrisoria do delirio. Ora, na segunda parte do
romance, Dom Quixote recebia desse mundo representado sua verdade e sua lei; ndo
lhe restava mais que esperar desse livro onde nascera, que ndo lera, mas cujo curso
devia seguir, um destino que doravante lhe era imposto pelos outros. Bastava-lhe
deixar-se viver num castelo onde ele proprio, que penetrara por sua loucura no mundo
da pura representagdo, se tornava finalmente pura e simples personagem no artificio
de uma representacao [...] (FOUCAULT, 1999, p. 290).

Nesse sentido, assim como as obras de artes analisadas por Foucault apresentam a
realidade de forma paradoxal, parece ser esse o entendimento do francés no que diz respeito a
vida do individuo moderno, pois este ¢ também, no embate entre negatividades e
positividades, perpassado pelo paradoxo.

As positividades diretamente vinculadas com as negatividades ndo sdo apenas
limitagdes, mas permitem ao sujeito a propria percepcao dos seus limites e, ao percebé-los,
afloram as possibilidades de cruzar fronteiras, abrem-se caminhos e, ademais, novos
conteudos se produzem. Sao as positividades que estdo no sujeito historico que lhe permitem
voltar o olhar para si mesmo e se questionar: é essa a minha vida? E esse o tipo de homem

que sou? E essa a sua vida? E esse o tipo de homem que ¢s? Em meio as condigdes em que

esta inserido e enredado, ao analisa-las, nesse processo do questionar a si proprio, o individuo



107

se interroga, se percebe e exercita, ao mesmo tempo, o poder. O exercicio do poder ¢ a
anula¢do do poder das determinagdes, massificagdes € dominagdes.

Logo, esta expresso nos corpos dos individuos, na linguagem, nas palavras e nos
movimentos o deslocamento sobre si mesmo. O sujeito historico que voltar o olhar sobre si
mesmo reconhece as positividades e possui a condicdo de se constituir enquanto sujeito
historico livre, isto €, como aquele que apresenta na propria relacdo de passividade a
possibilidade de lidar com seus proprios limites.

Sobre a possibilidades de o individuo lidar com situagdes limites, afirma Foucault

(1999, p. 510-511) o seguinte, em As palavras e as coisas:

[...] pois o que fala na linguagem, o que trabalha e consome na economia, o que vive
na vida humana ¢ o proprio homem; e, por esse motivo, também ele tem direito a
um devir tdo positivo quanto o dos seres ¢ das coisas, ndo menos autdbnomo — ¢
talvez até mais fundamental: ndo ¢ acaso uma historicidade propria ao homem e
inscrita profundamente em seu ser que lhe permite adaptar-se como todo ser vivo e,
também ele, evoluir (gragas porém a instrumentos, a técnicas, a organizagdes que
ndo pertencem a nenhum outro ser vivo), que lhe permite inventar formas de
produgdo, estabilizar, prolongar ou abreviar a validade das leis econdmicas, pela
consciéncia que delas tem e pelas instituigdes que organiza a partir delas ou em
torno delas, que lhe permite, enfim, exercer sobre a linguagem, em cada uma das
palavras que pronuncia, uma espécie de pressdo interior constante que,
insensivelmente, fa-lo deslizar sobre si mesmo em cada instante do tempo?

Conforme Foucault, ¢ ele, o individuo, quem fala na linguagem, quem produz, quem
trabalha e consome na economia. Assim sendo, € entdo essa historia que concerne agora ao
ser mesmo do individuo, ndo mais, obviamente, para se deter na forma especulativa sobre o
que ele tem em termos de aquisi¢ao de propriedade e bens, mas para voltar o olhar em torno
de si mesmo, para sua historia efetiva, sua historicidade propria, a fim de nela correr riscos,
tomar precaucoes e apostar nas mudancas. Foucault admite, em Ditos e escritos 11, no texto O

que sdo as luzes?, de 1984 que:

[...] E verdade que é preciso renunciar a esperanga de jamais atingir um ponto de
vista que poderia nos dar acesso ao conhecimento completo e definitivo do que pode
constituir nossos limites historicos. E, desse ponto de vista, a experiéncia tedrica e
pratica que fazemos de nossos limites e de sua ultrapassagem possivel é sempre
limitada, determinada e, portanto, a ser recomecada.

Mas isso ndo quer dizer que qualquer trabalho s6 pode ser feito na desordem e na
contingéncia. Esse trabalho tem sua generalidade, sua sistematizacdo, sua
homogeneidade e sua aposta (FOUCAULT, 2013a, p. 365).

Quando Foucault afirma que os processos de subjetivagdo possuem sua
sistematizagdo, isso nao significa que, nesse mesmo processo, ndo haja espago para a

indignacdo sobre o estado de passividade em que o individuo vive. Da mesma forma, ao



108

afirmar Foucault a necessidade de se renunciar a esperanca ao acesso completo, acabado e
definitivo dos limites historicos do individuo, isso significa dizer que este mesmo individuo
permanece em processo, em vias de mudanga e alteragao.

Deste modo, por tras da historia das passividades estd o embate entre positividades e
negatividades, entre os quais o embate mais radical ¢, a saber, a historia do proprio individuo
ou a subjetivacdo do individuo em sua histéria. Assim, uma das formas de mudanga ¢ a
indignacdo, outra, a criacao de estratégias. Quando admitimos a indignagao, nao € no sentido
de revolta que levaria o individuo ao estado de guerra, mas como a condi¢do em que se
encontra o individuo, a propria situacdo em que ele vive e que lhe permite se constituir
enquanto sujeito livre, que o faz tomar consciéncia do vivido e entrar na luta. E assim que,
nesse sentido, o estado de passividade poderia ser considerado como aquele que coloca o
homem sob suspeita de si mesmo, sendo que da suspeita surge a possibilidade de subjetivacao
e, com ela, a criacdo de estratégias, dos riscos na agcdo € a consequente aposta na mudanga.
Tudo se delineia na vida do sujeito historico, com todas as demais complexidades que a
envolvem em seus varios aspectos: economia, linguagem, trabalho, criacdo. Eis o locus

proprio para a luta pela liberdade.

2.1.1 Relagdes de poder: subterfugios, estratégias e resisténcias

Sobre os estados de dominacao, vimos anteriormente que ela, a dominagdo, possui
positividades que, quando nao consideradas, sequer pode ser pensada enquanto uma relagao
de poder pois impede ao individuo a luta, o confronto e o embate nas relagcdes seja consigo
mesmo ou com outro individuo®'. Ao contrario, o que se mostra é a destitui¢do do individuo
pela for¢a do poder instituido em seus corpos, dessa forma, ndo € possivel criar estratégias.
Por isso, em cada momento da historia a dominagao se fixa, se determina, se universaliza,
impde obrigagdes e "supostos" direitos, uma vez que visam, pelo estatuto da lei, o controle e a
dominac¢ao de uns sobre os outros.

No que tange a concepcao delineada pelo filésofo francés sobre a dindmica do
processo de dominagdo, na entrevista de 1977, intitulada: Poderes e estratégias, publicada em

Ditos e escritos IV, Foucault (2012a, p. 243-244) adverte:

%' Quando tratamos da positividade ndo se estd querendo destacar o papel positivo da dominagio, muito pelo
contrario, a positividade possibilita aberturas em meio a qual o individuo pode vir a subjetivar-se por meio das
resiosténcias, das lutas e mesmo da oposi¢do ao poder.



109

[...] que ndo se deve, portanto, pensar um fato primeiro e macigo de dominagdo (uma
estrutura binaria com, de um lado, os “dominantes” e, do outro, os “dominados”),
mas, antes, uma producdo multiforme de relacdes de dominacdo, que sdo
parcialmente integraveis a estratégias de conjunto: - que as relagdes de poder
“servem”, de fato, porém ndo porque estdo “a servigo” de um interesse econdomico
dado como primitivo, mas porque podem ser utilizadas em estratégias [...].

Nesse sentido, considerando a observagdo de que nao se deve aceitar macicamente
uma estrutura binaria no poder, tendo em vista que tal aceitagdo dificultaria a criacdo de
estratégias e resisténcias, Foucault (2006b, p. 258) aponta em A ética do cuidado de si como
pratica de liberdade, publicada em Ditos e escritos V, os estagios de sua andlise, a saber: “Em
minha anélise do poder, ha esses trés niveis: as relacdes estratégicas, as técnicas de governo e
os estados de dominagao”.

Sobre os estados de dominagdo, tem-se que o poder nao ¢ identificado em um ponto
especifico da sociedade, como, por exemplo, na manifestacdo do aparelho central. Pelo
contrario, as relacdes de poder se exercem em niveis variados e em pontos diferentes da rede
social, por isso mesmo admitir-se-4, nessas relacdes, a existéncia de um complexo de
micropoderes, integrados ou ndo ao Estado. Por conseguinte, as técnicas de governo também
nao sdao de uso exclusivo de instituigdes, pois ¢ nessas técnicas que os sujeitos — sejam
individuais ou coletivos — elaboram as estratégias para a superagao dos limites impostos pela
dominacao.

Na entrevista Poderes e estratégias, Foucault trata das relagdes que se imbricam nos
trés niveis da analise de poder: relagdes estratégicas, técnicas de governo e estados de
dominagdo. Dentre algumas das sugestdes que aponta, embora com a observagao de que se
trata de hipoteses a serem exploradas, indica como os subterfigios, as estratégias e as
resisténcias sdo condig¢des intrinsecas que estdo nas agdoes do individuo em suas relagdes de

poder. Assim, sobre as relagcdes de poder apresenta as seguintes consideragoes:

[...] - que as relagdes de poder sdo intrincadas em outros tipos de relagdo (de
producdo, de alianca, de familia, de sexualidade) em que desempenham um papel ao
mesmo tempo condicionante e condicionado;

- que elas ndo obedecem a forma unica da interdigdo e do castigo, mas que sdo
formas multiplas;

- que seu entrecruzamento delineia fatos gerais de dominagdo, que esta dominagao
se organiza em estratégia mais ou menos coerente e unitaria; que os procedimentos
dispersados, heteromorfos e locais de poder sdo reajustados, reforcados,
transformados por essas estratégias globais, ¢ tudo isso com numerosos fendmenos
de inércia, de intervalos, de resisténcias [...] (FOUCAULT, 2012a, p. 243).



110

Dessa forma, o poder € coextensivo ao corpo social, nas malhas de sua rede. Os varios
sujeitos estdo sempre em posicao tanto de exercer o poder como de sofrer sua acdo. O sujeito
¢ ativo e reativo e € neste aspecto que estdo as relagcdes de poderes. O individuo ndo € tao
somente um efeito do poder, tendo em vista que mesmo na dominacdo se organizam
estratégias mais ou menos coerentes, cujas vivéncias, com suas marcas, lembrangas, formas e
modos de existéncia em seus procedimentos locais € corporais - mesmo que dispersos - sao
ativados e organizados estrategicamente. E assim que o jogo e a luta se situam no individuo, o
qual, simultaneamente, pelo proprio fato de ser efeito do poder, € seu centro de transmissao.

Na andlise das técnicas de poder, Foucault ndo absolutiza o poder. Este ndo se funda
necessariamente no direito, na lei, na regra, nem na coer¢do, na violéncia ou na repressao,
embora sejam elementos que ndo possam ser negados. O poder também nao se constitui como
forma totalizante e absolutizada de exercicio e uso do poder, ao contrario: nele sao
compreendidas relacdes e, frente a elas, estdo as estratégias. Assim, no que concerne as
técnicas de poder, € frente a lei, as regras estabelecidas, a coer¢do e a violéncia que as
estratégias desempenham o seu papel.

As estratégias estdo presentes na relacdo de poder nas mais variadas relagdes sociais.
Nao devem ser entendidas como subterfigios para uns ou a consequente negagao para outros.
Ademais, se um individuo resiste, outro, consequentemente, reage. Entdo, diante desse
quadro, regras aparecem, leis sdo estabelecidas e acordos criados. Contudo, € preciso perceber
que mesmo as estratégias podem se apresentar nas representacdes historicas, por vezes,
vinculadas a uma moral, como abstengdes ou omissdoes do individuo. Por isso mesmo
chamamos a aten¢ao para a atitude de Foucault (2006b, p.80) no que diz respeito a inversao

da moral teorica. Ele afirma, em Ditos e escritos V-

[...] pois bem, para mim, ¢ indiferente que o estrategista seja um politico, um
historiador, um revolucionario, um partidario do x4 ou do aiatold; minha moral
teorica ¢é inversa. Ela ¢ ‘antiestratégica’®: ser respeitoso quando uma singularidade
se insurge, intransigente quando o poder infringe o universal. Escolha simples, obra
penosa: pois € preciso ao mesmo tempo estreitar, por baixo da historia, o que a
rompe € a agita, e vigiar um pouco por trds da politica o que deve
incondicionalmente limita-la; Afinal, é meu trabalho; ndo sou o primeiro nem o
ultimo a fazé-lo. Mas o escolhi.

2 ~ i . . N
%2 Em Foucault, a expressio “ética-antiestratégica” se refere ao modo de ser que nio segue uma moral
estabelecida ou uma regra geral, na medida em que o individuo ¢é aquele que é capaz de subverter, resistir e criar
estratégias que modificam o quadro geral.



111

Foucault alerta para a importancia de se perceber todas as dobras que estdo no
universo de regras e acordos. Quando as regras deixam de ser estratégias no processo de
subjetivacdo e passam a subterfiigios para a manutencao do status quo estabelecido, tal
situagcdo torna o jogo desigual e desleal. Nesse caso, as regras se instituem como vazias e
violentas, de modo a neutralizar as relagdes de poder e retardar as resisténcias.

Sobre este universo, lembra Foucault (2013a, p. 283), no texto de 1971 intitulado

Nietzsche, a genealogia, a historia, publicado em Ditos e escritos II:

[...] Universo de regras que nao ¢ de forma alguma destinado a apaziguar mas, ao
contrario, a satisfazer a violéncia. Seria um erro acreditar, segundo o esquema
tradicional, que a guerra geral, esgotando-se em suas proprias contradigdes, acaba
por renunciar a violéncia e aceita se suprimir nas leis da paz civil. A regra é o prazer
calculado da obstinagdo, é o sangue prometido. Ela permite relangar
ininterruptamente o jogo da dominacdo; ela encena uma violéncia minuciosamente
repetida. O desejo de paz, a serenidade do compromisso, a aceitacdo tacita da lei,
longe de serem a grande conversio moral ou o cdalculo utilitario que deram
nascimento a regra, sdo apenas seu resultado e, propriamente falando, sua perversao

[.].

Nesse jogo assim estabelecido, o poder se apresentaria de forma tdo agressiva a ponto
de permitir a submissdao e a dominacao, mas sempre ha uma dobra e, com ela, um escape.
Aquele que se apossa das regras sera quem melhor as utilizara. Consequentemente, o
“dominado” pode ocupar o lugar daqueles que elaboraram, convencionaram e legitimaram as
leis. Todavia, surge neste aspecto na analitica das técnicas de poder a inclinagdo para aceitar
que as regras estabelecidas possuem vias de mao dupla, podendo ser burladas, transgredidas
ao sabor da vontade de uns e de outros, estando disponivel para ambos em meio as relagdes de
poder. Se assim aceita, a grande vitéria no jogo da dominagdo serd de quem se apossar das

regras. Conforme Foucault (2013a, p. 283):

[...] A humanidade ndo progride lentamente, de combate em combate, at¢ uma
reciprocidade universal, na qual as regras substituiriam, para sempre, a guerra; ela
instala cada uma dessas violéncias em um sistema de regras, e prossegue assim de
dominagdo em dominagao.

E justamente a regra que permite que seja feita violéncia a violéncia e que uma outra
dominagao possa dobrar aqueles mesmos que dominam [...].

Assim, tem-se que, de posse das regras do jogo, tanto subterfugios quanto estratégias
podem ser elaboradas e criadas visando a quebra do poder de dominagdo. Na elaboracao de
subterfugios, as relagdes de poder ndo sao eliminadas, mas enfraquecem na medida em que —
como observa Foucault — deslocam ininterruptamente o jogo da dominagdo. Por outro lado,

no uso de estratégias para lidar com as regras e leis estabelecidas, ha a possibilidade de



112

estruturar resisténcias. Ao detectar a violéncia na utilizacdo das normas instituidas, quando no
uso das leis, pode-se perceber no seu conteido determinadas nuances e implicagdes, o que
torna possivel elaborar subterfiigios para disfarcar seus conteudos ou para perverté-las, isto €,
utiliza-las pelo avesso.

Nesse sentido, pode-se ainda questionar: as regras sao condi¢des de fato, elementos
possiveis para a constituigdo do sujeito em sua historia efetiva? Conforme Foucault, o
importante ndo sdo necessariamente as regras em si, mas seu conteudo. O estabelecimento de
regras € um mecanismo que faz parte da tecnologia de controle. Contudo, quando o individuo
se apossa de seu conteudo, ele esta diante da agonistica em suas relacdes de poder. Entdo,
muito embora as regras estabelecidas sejam limites, o individuo em sua subjetividade,
conhecendo seu conteudo, reconhecendo-as, suspeitando delas e organizando-as, cria
estratégias para aceita-las ou para resistir a elas. Nesse ultimo caso, elabora estratégias para
transpor a divisa deste limite. Assim, mesmo as leis sdo passiveis de atualizacdes e alteracoes,
nao sendo fixas ¢ nem se instaurando, tdo somente, como mecanismo de dominagao.

Dessa forma, ha necessariamente no sujeito, em suas relacdes de poder, ao viver a
agonistica dessas relacdes, a possibilidade de resisténcia. Elas estdo no cerne das relagdes e
reagem de formas diversas e complexas: pode-se fazer uso de artificios de enfrentamento da
realidade como de fugas; pode-se criar subterfiigios e aceitar a situacdo em que se encontra,
ou estratégias que a invertam. Todos esses modos de agir sdo resisténcias, as quais nao
existiriam de modo algum sem a agonistica propria das relagdes de poder.

Sao exatamente as resisténcias que impedem que as relacdes de poder sejam e
permanegam como um limite intransponivel. As resisténcias mostram na agonistica as
fronteiras do limite e a possibilidade de apreendé-lo e lidar com ele. Foucault, sobre
resisténcias, em entrevista de 1977 intitulada Poderes e estratégias, publicada em Ditos e

escritos 1V, aponta que:

[...] ndo ha relagdes de poder sem resisténcias; que estas sdo tdo mais reais e eficazes
quanto mais se formem ali mesmo onde se exercem as relagcdes de poder; a
resisténcia ao poder ndo tem que vir de fora para ser real, mas ela ndo € pega na
armadilha porque ela é a compatriota do poder. Ela existe tanto mais quanto ela
esteja ali onde estd o poder; ela é, portanto, como ele, multipla e integravel a
estratégias globais (FOUCAULT, 2012a, p. 244).

A resisténcia €, em Foucault, uma “pratica de liberdade” inserida no amago das
relagdes de poder e ndo deve, neste sentido, ser considerada como revolugdo. Existe uma

diferenca entre revolugdo e resisténcia. A primeira parece ser, no pensamento do autor, algo



113

inttil quanto & sua possibilidade de efetivar a liberdade®; a segunda, compreendida como
integrada as estratégias, constitui a subjetivagdo do individuo. Nesse sentido, no que diz
respeito as relagdes de poder, ¢ preciso realizar a dissociagdo do entendimento de resisténcia e
revolucdo. Enquanto a resisténcia ¢ uma “pratica de liberdade”, a revolugdo aparece associada
com frequéncia, nas filosofias do século XIX, ao apogeu tedrico que o subsidia, ampara e
fundamenta, isto €, aquele que visa a tornar legitima, designar e determinar a finalidade de
cada um dos lados dos que estdo em uma luta visando ao poder. Por isso mesmo Foucault fez
questao de diferencia-las. A diferenga elementar ¢ a de que a resisténcia ¢ uma “pratica de
liberdade” e a revolucdo é s mais uma forma de dominio®.

Um exemplo da revolug¢do enquanto forma de dominagao nos ¢ apontado por Foucault,
em entrevista de 1978, ao abordar os lagos que ligam filosofia e Estado. Em Filosofia
analitica da politica, publicada em Ditos e escritos V, o filésofo franc€s apresenta a
Revolu¢do Francesa na esteira da representagdo do império napolednico, mostrando uma
ligacdo organica com as ideias de Rousseau. Ademais, outras associacdes sao consideradas: o
Estado Prussiano com o pensamento de Hegel; o Estado Soviético com a abordagem de Lénin
e Marx e até mesmo o Estado Hitlerista com Wagner e Nietzsche. Observa Foucault que todos
estes Estados de direito elaboraram revolugdes fundamentadas em sistemas, teorias, filosofias

e, até mesmo, usurpando mecanismos presentes em obras de arte:

O século XIX viu surgir na Europa alguma coisa que jamais existira: Estados
filos6ficos - eu ia dizer Estados-filosofias -, filosofias que sdo simultaneamente
Estados, e Estados que pensam sobre si, que refletem sobre si mesmos, que se
organizam e definem suas escolhas fundamentais a partir de proposicdes filosoficas,
dentro de sistemas filosoficos e como a verdade filosofica da historia (FOUCAULT,
2006b, p. 40).

8 A respeito da revolugdo, Foucault, em didlogo com Chomsky, intitulado “Da natureza humana: justica contra
o poder”, 1974, publicado em Ditos e Escritos IV, afirma o seguinte: “Quando o proletariado tomar o poder,
pode ocorrer que ele exerga para com as classes sobre as quais ele acaba de triunfar um poder violento, ditatorial,
e até mesmo sangrento [...]” (FOUCAULT, 2012, p. 118).

6% Conforme Foucault (2012, p. 111), em Ditos e Escritos IV, didlogo com Chomsky: “[...] talvez ndo baste dizer
que, por tras dos governos, por tras do aparelho do Estado, ha a classe dominante; é preciso situar o ponto de
atividade, os lugares ¢ as forma sob as quais se exerce essa dominagdo. E porque essa dominagdo nio é
simplesmente a expressdo, em termos politicos, da exploragdo econdmica, ela ¢ um instrumento, € em ampla
medida a condi¢do que a torna possivel; a supressdo de uma se realiza pelo discernimento exaustivo da outra. Se
ndo conseguirmos reconhecer esses pontos de apoio do poder de classe, arriscamo-nos a lhe permitir continuar a
existir, € a ver se reconstituir esse poder de classe depois de um processo revolucionario aparente”. Podemos
depreender a partir da fala de Foucault, no que tange suas consideragdes sobre a revolugdo, que mesmo o0s
movimentos que sdo revoluciondrios, quando se constituem na forma do Estado em meio ao exercicio da
atividade soberana, expressam o poder através de formas de dominagdo. Assim, o que era revolucdo pode se
constituir como outra forma de dominagdo. Quanto a resisténcia, deve-se ter em mente que essa perpassa todas
as formas de dominagao possivel.



114

A resisténcia, por sua vez, ¢ uma “pratica de liberdade” e sua finalidade ndo ¢ ganhar
ou perder; ndo ¢ a tomada de poder; ndo ¢ um simples duelo. Essa “pratica de liberdade”
permite ao individuo o reconhecimento dos elementos que o aprisionam, das negatividades e
positividades que estdo inseridas na luta. Assim, as criagdes de estratégias, paulatinamente,
provocam mudangas efetivas seja no individuo, seja no grupo, seja em um segmento social ou
instituigao.

Na analise do francés, os sistemas filoséficos e a verdade filoséfica da historia ndo
oferecem de fato resisténcia as determinagdes sociais, pois investigaram as relacdes proprias
do poder, servindo, assim, longe da concretizagdo do ideal de liberdade, ao contrario, - de
uma maneira ou de outra -, como inspiracao para grandes revolucdes que cada vez mais
limitavam o individuo em se constituir enquanto sujeito na historia.

As filosofias do século XIX contribuiram, mesmo que indiretamente, para uma
histéria das determinagdes e, ao invés de uma historia efetiva, instituiram formas de poder

que, no lugar de libertar, espalharam o terror € o medo:

Uma cOmica amargura caracteriza esses filosofos ocidentais modernos: eles
pensaram, eles proprios se pensaram segundo uma relagdo de oposi¢ao essencial ao
poder e ao seu exercicio ilimitado, mas o destino de seu pensamento fez com que,
quanto mais eles eram escutados, mais o poder, mais as instituigdes politicas se
impregnavam de seu pensamento, mais eles serviam para autorizar formas
excessivas de poder [...] (FOUCAULT, 2006b, p. 41).

Para Foucault, o que estd em jogo ¢ algo bem diferente. Essa liberdade, ao mesmo
tempo ideologia e técnica de governo, deve ser compreendida no interior das mutagdes e
transformagdes das tecnologias de poder. O que aconteceu com as filosofias modernas foi que
elas tentaram se afastar do poder, opor-se, e ao fazerem isso idealizaram teorias de libertagao,
as quais foram absorvidas com rapidez e criatividade por aqueles que estavam a dirigir as
instituigdes. As revolugdes mostraram a crueldade cristalizada na forca de uma liberdade
idealizada.

Nesse panorama, Foucault adverte que as técnicas de governo necessitam levar em
consideragdo as tecnologias de poder. Os dirigentes, quaisquer que sejam — pai de familia,
gestor de uma instituicdo, representante do Estado —, precisam perceber as resisténcias as suas
acoes, pois estas sdo possibilidades de aperfeicoamento das técnicas de governo. O individuo,
enquanto dirigente de si mesmo, da mesma forma, necessita perceber nas relagdes de poder os
enlaces da relagcdo, os jogos estratégicos e elaborar praticas e exercicios para conduzir suas

acgoes no cuidado de si e dos outros.



115

Os individuos, ao fazerem uso de estratégias e resisténcias € ao ndo deixarem que suas
condutas, suas atitudes, seus modos de ser sejam determinados pelos outros, deve também
cuidar de ndo determinar, por sua vez, a conduta dos outros, mantendo-os em um estado de
dominagdo. Dessa forma, ao elaborarem praticas e exercicios tendo em vista o cuidado, estao
constituindo o que Foucault aponta como tecnologias do poder. Nesse sentido, as pessoas,
independentemente de classes ou determinagdes sociais, necessitam criar e constituir
tecnologias de poder. Todavia, parece-nos, essa postura s6 € possivel quando as relagdes de

poder estiverem associadas as relacdes de forga.

2.1.2 Relagdes de forca: verdade, poder e sujeito

Seguindo os passos de Foucault, percebe-se, nas relagdes de forca, ndo somente o jogo
instaurado entre o poder e a concepgao de verdade: ha também o individuo que permeia este
jogo, o apreende e luta com todas as suas for¢as, como se no cerne da paisagem do estado de
dominagdo uma outra paisagem aflorasse. E como se ela estivesse camuflada, num jogo de
claro escuros, mas cuja visibilidade nunca serd reduzida, funcionando como, segundo uma

bela abordagem que encontramos em Caminha (2010, p. 204):

[...] uma janela que nos abre sobre um espago primordial em que estamos situados —
um lugar através do qual nossa relacdo com a visibilidade do mundo nunca esta
reduzida ao encontro passivo como a exibi¢do de uma tela totalmente exterior ao
nosso olhar [...].

,

E com base nessa compreensao que pretendemos examinar as relacoes de forca no
processo de subjetivacdo. O entendimento do poder ndo se fecha na representacao do poder,
ao contrario: trata-se de uma janela sempre aberta as relagdes proprias de existéncia do
individuo. Em meio a essa abordagem, apresenta-se a verdade, muito embora associada
sempre ao poder, como uma espécie de representacao, e dai alguns questionamentos surgem:
Como no pensamento historico-filoséfico de Foucault ¢ possivel compreender a verdade?
Quanto ao individuo situado no emaranhado das relagdes de poder, como este se apresenta
nessa nova paisagem, tendo em vista que a atmosfera em que se situa nas relagdes de poder ¢
a mesma que o impulsiona a luta e a descobertas de novas vias nos processos de subjetivacao?

E a essa andlise que Foucault se reporta em O Governo dos vivos:



116

[...] tal forma de analise repousa, como de outro modo todas as outras analises
inversas, mais sobre uma atitude do que sobre uma tese. Mas essa atitude nao ¢
exatamente, digamos, a atitude da época: do ceticismo, de colocar em suspensdo
todas as certezas, as posigdes téticas da verdade. E uma atitude que consiste,
primeiramente, em dizer: nenhum poder existe por si! [quelque pouvoir ne va pas de
soi!/] Nenhum poder, qualquer que seja, € evidente ou inevitavel! Qualquer poder,
consequentemente, ndo merece ser aceito no jogo! Nao existe legitimidade
intrinseca do poder! E a partir dessa posi¢ao, a démarche consiste em perguntar-se o
que, a partir disso, ¢ feito do sujeito e das relagdes de conhecimento no momento em
que nenhum poder ¢ fundado no direito nem na necessidade; no momento em que
qualquer poder jamais repousa a ndo ser sobre a contingéncia e a fragilidade de uma
histéria; no momento em que o contrato social é um blefe e a sociedade civil um
conto para criangas; no momento em que nio existe nenhum direito universal,
imediato e evidente que possa, em todo lugar e sempre, sustentar uma relacdo de
poder qualquer que ela seja (FOUCAULT, 2009, p. 34).

Na abordagem de Foucault (2009, p. 35) em O Governo dos vivos, “[...] qualquer
poder, qualquer que ele seja, ndo ¢ de pleno direito aceitavel ou ndo € absolutamente e
definitivamente inevitavel”. Assim, quando o francés se dedica a analise sobre a verdade
frente ao poder, uma proposta ¢ imediatamente apresentada aos leitores e pesquisadores, a

saber: o convite a realizagdo de alguns deslocamentos:

[...] o curso deste ano se ocupara em elaborar a nogdo de governo dos homens pela
verdade. [...] O que significa elaborar essa no¢do? Trata-se de deslocar um pouco as
coisas em relagdo ao tema atualmente utilizado e repetido do saber-poder, tema que
foi ele mesmo apenas uma maneira de deslocar as coisas em relagdo a um tipo de
analise no dominio, digamos, da historia do pensamento; dominio de analise que foi
mais ou menos organizado ou que girou em torno da nogao de ideologia dominante.
Grosso modo, se vocés quiserem, dois deslocamentos sucessivos: um da nocao de
ideologia dominante para essa noc¢do de poder-saber e agora um segundo
deslocamento da nogdo saber-poder para a nogdo do governo pela verdade
(FOUCAULT, 2009, p. 19).

Foucault aponta a necessidade de se realizar ao menos dois deslocamentos, o primeiro,
da ideologia dominante para a no¢ao de poder-saber, o segundo, da nogao de saber-poder para
a do governo pela verdade. Entdo, sobre a nog¢do de ideologia, tem-se, ao considerar a
etimologia da palavra originada do grego idea e logos, que esta nogdo se refere a estudo,
conhecimento e investigacao de um modo de ser, de uma condigdo de existéncia, etc., estudo
que pode vir a constituir um conceito para determinado momento da historia, embora,
conforme Foucault, vale salientar, nenhum conceito possa ser eternizado na medida em que a
historia € dindmica e esta em movimento.

Todavia, nao considerando mais sua etimologia, mas o sentido moderno sobre o termo
ideologia, tem-se que este nao ¢ empregado para identificar o conhecimento ou o estudo, seja
de que natureza ou aspecto em que algo se apresente, mesmo uma doutrina filoséfica. Ao

contrario, o termo, como ¢ utilizado na modernidade, solidifica ideais de uma verdade



117

determinada, embora na modernidade as ideologias se apresentem como que destituidas de
validades objetivas, reais ou historicas. Nesses casos, a ideologia mantém interesses claros ou
mesmo ocultos por aqueles que a utilizam. E, entdo, ao considerar este aspecto que Foucault
propoe o primeiro deslocamento: o da ideologia para o poder-saber.

Em Foucault, pensamos ndo ser possivel uma generalizacdo gratuita das ideias e
conceitos. Nao ha como aceitar determinacdes prodigiosas de ideias, obras, invencoes e
inovagdes implantadas ou, ainda, eventos com conflitos explicados e conceituados de forma
translicida, apaziguante e harmonica. Neste sentido, tem-se em Foucault, considerando o
tratamento que nos tempos modernos ¢ dado a nog¢do de ideologia, a necessidade do
deslocamento, pois o filosofo francés percebe nessa uma devida associacdo com o que ele vai
considerar dispositivo de poder.

O termo “dispositivo” aparece em Foucault nos anos 70, quando ele o designa,
inicialmente, como operador que possui uma espécie de poténcia mediante ao poder, isto
porque estdo presentes nos dispositivos tanto as técnicas, como formas de sujei¢dao
implementadas por autoridades que tomam o poder enquanto representacdo da historia,
quanto as estratégias para superd-las. Todavia, a partir do momento em que a andlise de
Foucault se centra na questdo do poder, o filésofo salienta a importancia de abordar nao o
edificio legal da soberania do aparelho do Estado com todas as ideologias que o acompanham,
pois ainda mais importante que isso, para ele, € a analise dos dispositivos como mecanismo de
dominacdo. E essa a escolha metodolégica que realiza o francés e em O Governo dos vivos
quando, por exemplo, mostra que ¢ nesse aspecto que o deslocamento de ideologia tende ao

saber-poder:

A nogdo de saber tinha por fungio colocar fora de terreno a oposi¢do do cientifico e
do ndo cientifico, a questdo da ilusdo e da realidade, a questdo do verdadeiro e do
falso, ndo para dizer que essas oposigdes ndo tinham um estado de causa, de sentido,
de valor; eu quis dizer, simplesmente, que se tratava, com o saber, de colocar o
problema em termos de praticas constitutivas de dominios de objetos e de conceitos
no interior das quais as oposi¢des do cientifico e do ndo cientifico, da ilusdo e da
realidade, do verdadeiro e do falso, poderiam assumir seus efeitos. J4 a nocdo de
poder tinha, essencialmente, por funcdo substituir a noc¢do de sistemas de
representacdo: aqui a questdo, o campo de analise, sdo os procedimentos, 0s
instrumentos e as técnicas pelas quais se realizam efetivamente as relagcdes de poder
(FOUCAULT, 2009, p. 20).

Conforme Foucault, na nocdo de saber-poder estdo os dispositivos presentes nas
relagdes de poder. Esta nogdo pode se constituir em discursos, praticas e taticas que se
deslocam paulatinamente. E esse o método que o proprio Foucault utiliza nas andlises das

problematicas por ele desenvolvidas. O que o francés realizou foram constantes



118

“deslocamentos”; seja na analise do poder quando nos apresenta os “dispositivos de poder”
(1977, p. 211-222; 2006, p. 3-24), seja na analise sobre o conhecimento em que mostra os
“dispositivos de saber” (1999, p. 475 ss), seja na investigacdo sobre a loucura ou sobre as
prisdes com os “dispositivos disciplinares” (1978, p. 556-584; 1975, p. 195ss) ou, mesmo na
Historia da sexualidade na qual estdo presentes “dispositivos de sexualidade” (1998, pp.
11ss).

Em O Governo dos vivos, Foucault aponta para a importincia de realizar alguns
deslocamentos em relacdo aos conceitos de saber e poder, uma vez que, ao fazer esse [...]
“deslocamento em relagdao a essa nog¢ao de saber-poder trata de se desembaracar disso para
tentar elaborar a nogdo de governo pela verdade. Desembaracar-se da nogdo saber-poder
como se desembaracgar da no¢ao de ideologia dominante” (FOUCAULT, 2009, p. 20).

Entdo, nas relagdes de poder estdo dispositivos que desencadeiam relacdes de forca, as
quais, por sua vez, colocam o sujeito face a analise de como o saber se apresenta, seja
fabricando ideias ou produzindo verdades. Neste sentido, podem os dispositivos, também,
auxiliar o individuo na constitui¢do de sua subjetividade. E neste aspecto que nos deparamos
com o segundo deslocamento proposto por Foucault: da nogdo saber-poder para a nog¢ao do

governo pela verdade. Contudo, afirma Foucault (2009, p. 21) ainda em O Governo dos vivos:

Por conseqiiéncia, eu serei certamente mais indulgente com a nogdo saber-poder do
que com a nog¢do de ideologia dominante, mas cabe a vocé€s me reprovarem. Na
incapacidade, portanto, de tratar a mim mesmo como eu trataria os outros, eu diria
que trata-se essencialmente, passando da nocdo saber-poder para a no¢dao do
governo pela verdade, de dar um conteudo positivo e diferenciado a esses dois
termos saber e poder .

Foucault, ao assumir a incapacidade de tratar de si mesmo, opera com a ideia da
dificuldade epistémica que todo autor tem ao dar conta do seu proprio pensamento. Essa
perspectiva adotada por ele marca a passagem da noc¢do de saber-poder para o governo da
verdade. Nesse sentido, o objetivo dele ¢ mostrar ao individuo que se os saberes foram
produzidos nao se deve toma-los como simplesmente verdadeiros ou falsos, esta implicagdo €
imprescindivel na constitui¢do do sujeito.

Por conseguinte, aquilo que pode interessar numa dimensao epistemologica pode nao
ser util ao processo de subjetivacdo ou ao individuo na constituicdo da sua subjetividade. O
governo pela verdade coloca o individuo nao diante de uma verdade universal — de uma

condi¢cdo confortavel por forca de uma resposta para todas as questdes, pela submissao de

uma ideologia dominante — mas, ao contrario, no entrelacamento das relagcdes de poder e forca



119

o saber se apresenta como aquele que € capaz de mostrar ao individuo os diversos usos das
formas de poder, inclusive como formas de subjetivacdo passiveis de serem apreendidas e
utilizadas por outros individuos.

Nesse sentido, a nogao de saber-poder ndo ¢ em Foucault aquela que desenvolve uma
historia das idéias ou mesmo uma histéria da evolucao da ciéncia. O filésofo francés sequer
discute essa nocao, isto ¢, de investigar se determinada teoria ¢ verdadeira ou falsa. Ao
contrario, ele analisa 0 modo como o saber vai se constituindo, fabricando ideias, produzindo
verdades e, a0 mesmo tempo, elabora criticas que permitem ao individuo se deparar com
dispositivos presentes nas pretensas verdades estabelecidas para fazer parte do jogo.

Em O Governo dos vivos, Foucault apresenta sua analise sobre a construcao da nogao

de saber na dire¢ao do problema da verdade:

E um lugar comum dizer que as artes de governar e os jogos de verdade nio sdo
independentes um do outro, e que ndao ¢ possivel governar sem entrar, de uma
maneira ou de outra, nos jogos de verdade. Tudo isso sdo lugares comuns e creio
que em relagdo a isso pode-se encontrar quatro ou cinco formas principais, digamos,
no pensamento politico moderno, no sentido largo do termo, quer dizer, a partir do
século XVII [...] (FOUCAULT, 2009, p. 21).

Assim, ao observar que nao € possivel governar sem os jogos de verdade, Foucault
ndo somente apresenta o quadro geral de como sdo elaboradas as relagdes de poder no
pensamento politico moderno, como aponta para a extensdo da nocao de governo, de
autarquia com o cuidado de si nas relagdes com o poder no processo de subjetivacao.

Neste sentido, o individuo em processo de subjetivacdo deve perceber seu proprio
entorno, 0 meio em que vive, o que esta diante de si e realizar um exame das relagoes que lhes
sdo subjacentes. Assim, aparece o saber enquanto mapeamento da situagdao e o poder como o
uso desses saberes. Essa relacao saber-poder esta no cerne dos procedimentos que constituem
o individuo. Deste modo, este €, a0 mesmo tempo, objeto e efeito do poder e, nesta posicao, €
também efeito e objeto do saber. Nessa perspectiva, o sujeito € movido e, a0 mesmo tempo, €
aquele que move a si proprio.

Por conseguinte, conforme Foucault, entendemos que entre a ideologia dominante, o
pensamento dos outros e a relacdo saber-poder, encontraremos o individuo com o seu proprio

pensamento, elaborado e criado em fungdo das suas relagdes de poder e forca. Sobre este

aspecto, aborda Foucault (2009, p. 29):

Diz-se frequentemente que por detras de todas as relagdes de poder existe, em
ultima instancia, qualquer coisa como um nticleo de violéncia e que, ao se despir o



120

poder de seus adornos, ¢ o jogo nu da vida e da morte que se encontrara. Pode ser.
Mas, pode haver poder sem adorno? Dito de outro modo, pode haver efetivamente
um poder que se passaria sem jogos de sombras e de luzes, de verdade e de erro, do
verdadeiro e do falso, do oculto e do manifesto, do visivel e do invisivel? Ou ainda,
pode haver exercicio de poder sem um [clardo] de verdade, sem um circulo
aleturgico que gira em torno dele e que o acompanha?

O poder tem uma aparéncia, uma forma de manifestacdo; como o proprio Foucault
salienta, tem seus adornos, mas encontra-se subjacente ao individuo a capacidade de
compreendé-lo e, nesse sentido, de se precaver desse engodo, desenvolvendo condigdes de
resistir a tais manifestacdes do poder, criando, assim, estratégias para supera-lo enquanto
manipula¢do e dominacao.

E assim também que se deve entender a verdade, como uma questdo de atitude de
reconhecer que o poder repousa sobre a contingéncia e a fragilidade de uma histéria e de uma
manifestacdo localizada no tempo e no espaco e, portanto, sujeito as suas contingéncias. Tal
condi¢do o desapropria da ilusdo do absoluto € do dominio pleno.

Anteriormente afirmamos, nesta pesquisa, a nao separacao por Foucault dos métodos
arqueologico e genealdgico, agora, neste momento da investigacdo podemos perceber com
maior clareza uma espécie de procedimento arquegenealégico® atuando nas relagdes de
forca: verdade, poder e sujeito. Esse procedimento € perceptivel na medida em que aquilo que
o individuo toma como evidente e certo, porque € o que é-lhe dado pelo poder, ¢ também, o
que, pelo saber, pode ser criticado, ponderado, transformado ou desmistificado. E nesse

aspecto que as relagdes de forca se contituem no pensamento filosofico-historico de Foucault

% Em entrevista com D. Trombadori, Paris, fim de 1978, intitulada: Conversa com Michel Foucault, publicada
em Ditos e escritos VI, o proprio Foucault nos clareia um pouco sobre o seu método, diz ele: “- Quando comego
um livro, ndo somente ndo sei o que pensarei no final, mas ndo sei, claramente, que método empregarei. Cada
um de meus livros é uma maneira de recortar um objeto e de forjar um método de andlise [...]”, 0 que nos leva a
acreditar que arqueologia e genealogia se cruzam nas investiga¢cdes do autor, que ainda observa: “/...J
Terminado o meu trabalho, posso, por uma espécie de olhar retrospectivo, extrair da experiéncia que acabo de
fazer uma reflexdo metodologica que tira o método que o livro pode [sic] seguir. De modo que escrevo, um
pouco em alterndncia, livros que chamaria de exploragdo e livros de método. Livros de exploragdo: a Historia
da loucura, o Nascimento da clinica etc. Livros de método: A arqueologia do saber. Em seguida, escrevi coisas
como vigiar e punir, A vontade de saber”. Parece-nos, entdo, que os trabalhos do francés se intercruzam e ¢ nas
entrevistas, prefacios, artigos, isto €, nos Ditos e escritos que ele nos fornece e esclarece os aspectos de sua obra
uma vez que, como ele mesmo admite: “Proponho, também, reflexdes metodicas em artigos e entrevistas. Sdo,
antes, reflexdes sobre um livro terminado, suscetiveis de me ajudar a definir um outro trabalho possivel. Sdo
espécies de andaimes que servem de relés entre um trabalho que se esta acabando e um outro. Ndo é um método
geral, definitivamente valido para os outros e para mim. O que escrevo ndo é jamais prescritivo nem para mim
nem para os outros. E, quando muito, instrumental e sonhador” (FOUCAULT, 2010b, p. 290). E, entdo, a partir
dos esclarecimentos que Foucault nos fornece sobre o seu trabalho que podemos afirmar que ndo se separa
arqueologia e genealogia, que o francés, desse modo, ndo adota um método especifico, oscilando entre uma e
outra abordagem, e numa relacdo entre as duas, ao contrario, o que ele promove sdo constantes deslocamentos
ndo no sentido de prescrever e anunciar, ndo no sentido de cair em um relativismo em suas posi¢cdes e
argumentos, mas na inquietacdo de, na analitica do poder, buscar detectar as relagcdes proprias que permitem que
“[...] as posi¢des tedricas ndo cessam de se transformar [...]” (FOUCAULT, 2009, p. 32).



121

como o que denuncia a impossibilidade de se estabelecer uma relacdo entre verdade, saber e
poder.

Foucault procura com esse método desestabilizar as evidéncias, descaracterizar as
verdades universais e dar sentido a existéncia do individuo. Ele mesmo, enquanto
pesquisador, € coerente com o entendimento de que a verdade ndo ¢ dada, mas ¢ uma
manifestacdo na forma da subjetividade. Sobre a produgdo teodrica, isto €, aquele tipo de

conhecimento que via de regra se elege como conceitual, afirma Foucault em O Governo dos

vivos, sobre sua propria atitude em relacao a esse tipo de saber:

[...] € que para mim, apés tudo, o trabalho tedrico ndo consiste, ¢ eu ndo digo isso
por orgulho ou vaidade, mas por sentimento profundo de uma incapacidade; para
mim o trabalho tedrico ndo consiste em estabelecer e fixar um conjunto de posi¢des
sobre as quais eu me manteria e cuja ligacdo entre essas diferentes posigdes, na sua
suposta ligacdo coerente, formaria um sistema. Meu problema, ou a unica
possibilidade tedrica que sinto, seria a de deixar somente o desenho o mais
inteligivel possivel, o trago do movimento pelo qual eu ndo estou mais no lugar onde
eu estava agora pouco. [...] Essa necessidade, portanto, ndo aparece jamais como
plano de um edificio permanente; ndo ¢ preciso lhe reclamar e impor as mesmas
exigéncias como se tratasse de um plano: trata-se, ainda uma vez, de tragar um
deslocamento, quer dizer, tragar ndo edificios tedricos, mas deslocamentos pelos
quais as posigdes tedricas ndo cessam de se transformar (FOUCAULT, 2009, p. 32).

Coerente com a perspectiva, reconhecida pela maioria dos seus comentadores, na
auséncia em sua obra de estruturas rigidas, de sistemas, de quadros tedricos fechados,
Foucault aponta para uma abertura conceitual no que tange aos temas e teorias por ele
utilizadas, o que nao implica, necessariamente, na auséncia de uma estrutura subjacente a sua
propria obra e ao seu proprio pensamento. A propdsito do que estamos tentando mostrar, suas
consideragdes arqueoldgicas e genealogicas acerca de varios temas destacados em meio ao
processo historico t€ém como elemento presente uma compreensdo sobre o poder que se
estabelece nas relacdes. Entretanto, a despeito de que tais consideragdes pudessem servir para
a constru¢ao de um quadro geral sobre uma manifestagdo universal das formas de poder, o
que interessa a Foucault ¢ dar subsidios ao individuo para constituir-se em meio as relagdes
de forca e poder.

Desse modo, o filésofo franc€s nos apresenta como, no produto das determinacdes
histéricas, ¢ possivel ao individuo trabalhar a si mesmo. E nesse aspecto que esta a ligagdo do
problema da resisténcia subjetiva nas diversas singularidades que da lugar a auto-invengao.
Este espaco para a criacdo e transformacao ¢ o proprio processo de subjetivagao do individuo.
Esse acontecimento nao ¢ mais algo de fora, isto ¢, ndo se trata mais de dizer que o vinculo

J4

que liga voluntariamente o individuo, a verdade e o poder ¢ algo condicionado, pois ha



122

também aspectos incondicionados, aqueles do proprio individuo, a saber: vontade, decisdo e
esforgo.

Neste sentido, a relagdo condicionada de verdade, poder e saber que, por vezes, se
modula, encontra-se com a relagdo incondicionada de vontade, decisdo e esfor¢o, coloca o
individuo na posicao de objeto e sujeito face a transformagdo. O individuo, a0 mesmo tempo
que mostra a atuag¢ao do poder, apresenta, por outro lado, a possibilidade de se desfazer da sua
totalizacdo e movimentar-se diante dele, edificando novos dispositivos que permitem ao

proprio individuo o interrelacionamento com o poder.

2.2 Formas do sujeito se constituir

Embora Foucault tenha se dedicado a investigacdo sobre diversas problematicas em
que o individuo se move cotidianamente, as quais enfatizamos anteriormente nesta pesquisa —
sexualidade, loucura, prisao —, o francés percebe que ainda falta um aspecto relacionado ao
poder que ¢ imprescindivel de ser considerado para que possamos entender o individuo em
meio ao processo de subjetivacdo: a problematica da verdade em relagdo as singularidades
proprias do individuo, isto ¢, o individuo diante de si mesmo, movimentando-se nas suas
proprias acdes. Assim, ainda na andlise sobre o poder, mesmo ciente das formas do sujeito se
constituir, Foucault tece uma investigagao sobre a problematica da verdade como uma espécie
de exercicio e menos conceitual.

Poder-se-ia afirmar com Foucault que essa forma da apreensao da realidade ¢ a andlise
da acdo em que os sujeitos, em suas singularidades, ao dizer a verdade®®, mostram-se a si
mesmos. Em outras palavras, se manifestam em sua propria subjetivagdo tanto quanto em sua
propria representacdo objetiva quanto na relagdo com outros sujeitos historicos. Nesse
sentido, apresenta Foucault alguns passos a serem trilhados, pois acredita que as condi¢des do
sujeito se constituir em si mesmo, no exercicio de suas proprias agdes, estdo inter-
relacionadas com o poder. Assim, considera que o poder € presente, ativo no individuo, razao
pela qual o individuo se constitui nas relagdes de poder e se posiciona, a0 mesmo tempo, de
forma reativa, elaborando a possibilidade dos subterfiigios, das estratégias e das resisténcias

frente as estruturas globais ja edificadas.

% Em Foucault, o tema da verdade assume um papel importante em dois textos basicos: O curso do Collége de
France, A coragem da verdade, e o curso de Louvain, Mal faire, dire vrai, nos quais ele destaca a importancia
nas relagoes da declaracao da verdade.



123

E importante destacar que enquanto as condi¢cdes do sujeito se constituir estdo no
embate das relacoes de poder e forca, parece-nos necessario agora considerar que nesta
relacdo, nesta luta, neste embate mesmo, apresentam-se as formas do sujeito se constituir, e
para compreendé-las € preciso retornar ao tema da verdade em suas implicagdes singulares no
fazer proprio do individuo que se constitui. Foucault, em A coragem da verdade, no interim
das suas ultimas aulas no Collége de France, propde uma nova trajetoria para pensar a

questao da verdade, a saber: a analise da parresia. Vejamos:

Este ano, gostaria de continuar o estudo da fala franca, da parresia como modalidade
do dizer-a-verdade. [...] E absolutamente verdade que é interessante e importante
analisar, no que elas podem ter de especifico, as estruturas proprias dos diferentes
discursos que se propdem e sdo recebidos como discursos verdadeiros. A analise
dessas estruturas ¢é, grosso modo, o que poderiamos chamar de uma analise
epistemologica. Mas, por outro lado, pareceu-me que seria igualmente interessante
analisar, em suas condi¢des ¢ em suas formas, o tipo de ato pelo qual o sujeito,
dizendo a verdade, se manifesta, e com isso quero dizer: representa a si mesmo e €
reconhecido pelos outros como dizendo a verdade. Nao se trataria, de modo algum,
de analisar quais sdo as formas do discurso tais como ele ¢ reconhecido como
verdadeiro, mas sim: sob que forma, em seu ato de dizer a verdade, o individuo se
constitui e € constituido pelos outros como sujeito que pronuncia um discurso de
verdade, sob que forma se apresenta, a seus proprios olhos e aos olhos dos outros,
quem diz a verdade, [qual é] a forma do sujeito que diz a verdade [...]
(FOUCAULT, 2011a, p. 4).

O francés deixa claro ainda que o individuo em sua subjetividade s6 consegue ser
ativo frente ao poder estabelecido na medida em que € reativo as suas proprias condigdes de
existéncia; do mesmo modo, s6 € ativo em si mesmo em sua subjetividade quando reativo as
condigdes estabelecidas. Essa reacdo ¢ apresentada no pensamento de Foucault quando ele
propde que nas relagdes de poder estdo inseridas relagdes de forga, surgindo destas novos
caminhos a serem trilhados.

Assim, das relagdes de poder e forca € possivel investigar sobre as verdades
estabelecidas, os poderes consolidados e sobre a possibilidade de o proprio individuo vir a se
posicionar frente a este jogo de relagdes. O individuo em sua subjetividade estd inserido na
histéria da verdade, entendida como sua propria historia. E neste sentido que Foucault
apresenta como formas do sujeito se constituir o voltar-se para si mesmo considerando os

aspectos dos saberes e veridiccdo, das técnicas de governamentalidade e da atitude-limite.



124

2.2.1 Saberes e veridiccao

Enquanto a filosofia moderna desde Descartes liga o tema da verdade ao problema do
conhecimento, isto ¢, a questao epistemologica da verdade, Foucault, em sua andlise sobre
esta problematica da verdade, se depara com mecanismos e organismos que distinguem as
verdadeiras ou falsas declaragdes. Assim, por exemplo, sobre as formas como se pune um
outro®’; as técnicas e procedimentos que sdo medidos para se obter a verdade®; o status
daqueles que tém a responsabilidade de dizer sobre o funcionamento da verdade®, etc.

Em texto escrito em 1966 intitulado 4 prosa do mundo, texto que pode ser encontrado
nos Ditos e escritos II, Foucault apresenta como os sujeitos historicos contemporaneos se
encontram em relagdo ao saber, admitindo que estamos situados “na era do saber”, momento
em que sao debatidas as grandes questdes epistemologicas. Foucault considera também que o
saber, quando ponderado e avaliado, apresenta-se, por via das investigacdes e revisoes
constantes, como um saber multiplo e variado. Nessa multiplicidade, percebe-se que o
estatuto da veridiccdo nao se encerra no limite do conhecimento, isto €, em defini¢des
acabadas, em descobertas finalizadas, mesmo porque, como bem acentua Foucault, o saber

filosofico na contemporaneidade se associa e se nutre de varios outros dominios e disciplinas:

[...] estamos hoje na era do saber. Fala-se correntemente de um empobrecimento do
pensamento filosofico; julgamento inspirado por conceitos ultrapassados. Existe
hoje uma reflexdo filoséfica extremamente rica em um campo que, antigamente, nao
fazia parte da reflexdo filosofica. Os etndlogos, os linguistas, os socidlogos, os
psicologos comentam os atos filoséficos. O saber se disseminou. O problema
filos6fico contemporaneo € cernir o saber em seu proprio limite, definir seu proprio
perimetro (FOUCAULT, 2013a, p. 34).

Desta forma, diante do saber disseminado, multiplo e diverso o problema filoséfico
contemporaneo, conforme Foucault, ¢ colocar o saber em seu proprio limite, ou seja, se faz
necessario estabelecer os objetos proprios da filosofia, bem como os momentos em que ela
estabelece uma relagdo com outras areas do conhecimento. Todavia, para aclarar essa
perspectiva levantada pelo francés, vale destacar o texto Filosofia e verdade, publicado em

Ditos e escritos X, fruto do Dossié pedagogico de 27 de marco de 1965, originado da conversa

" Em Vigiar e punir, a problematica da verdade, em relagdo a como se pune o outro, se depara com mecanismos
e organismos que distinguem as verdadeiras ou falsas declaracdes.

%% Sobre as técnicas e procedimentos que sdo medidos para obter a verdade, Foucault debate tanto em Pierre
Riviere como em Loucura e desrazdo.

% Em Arqueologia do saber ¢ em muitas passagens de As palavras e as coisas, Foucault deixa reflexdes sobre o
status daqueles que t€m a responsabilidade de dizer qual o funcionamento da verdade.



125

entre A. Badiou, G. Canguilhem, D. Drefus, J. Hypollite, P. Ricoeur e que contava com o
proprio Michel Foucault. Nesse texto, Canguilhem e Foucault apresentam uma reacao diante
dos sistemas filos6ficos com pretensao de verdade. Afirma Canguilhem: “Pessoalmente, eu
nao o admito. Nao vejo qual ¢ o critério ao qual vocés poderiam referir um sistema filosofico
para dizer dele que ¢ verdadeiro ou falso”. Foucault (2014b, p. 5), por sua vez, concorda com
Canguilhem e afirma: “Eu também nao, nao o admito. H4 uma vontade de verdade [...]".

Por conseguinte, sobre saberes e veridiccao, Foucault propde realizar um movimento
inverso: ele ndo estd interessado na verdade enquanto disposi¢ao conceitual, pois, ao
reconstruir tal problemadtica, ele se reporta aos individuos em suas singularidades. E,
conforme Canguilhem, ao dar conta do singular e da singularidade no campo da
epistemologia da biologia: “[...] O singular estd sozinho porque, diferente de outros, o
singular estd sozinho porque separado. E o conceito de um ser sem conceito, que sendo
somente por ele mesmo interdita toda outra atribui¢do a ele que nao seja vinda dele mesmo
[...]” (CANGUILHEM, 1983, p. 214).

Como vimos, Canguilhem destaca que o singular tem como aspecto basico de si a
singularidade. Entretanto, essa singularidade nao o constitui enquanto um ser dissociado dos
outros, pois, ainda segundo o autor, “[...] a singularidade consiste num tipo de garantia para a
reconhecida vaidade de toda investigacao de relagdes. Assim, o singular ndo ¢ tanto o ser que
recusa o género [...], mas com a regra do género considerada aqui como a fixagdo da norma
[...]” (CANGUILHEM, 1983, p. 214)"°. O singular, em sua singularidade, recusa essa
modalizacdo, essa universalizacdo da qual faz parte, por exemplo, um conceito confuso como
o de homem.

Tal perspectiva ndo conduz a um solipsismo do individuo, muito pelo contrario:
representa a possibilidade da valorizagdo daquilo que o individuo tem de singular e da
contribuicdo que dad para a constituicdo da historia. Nesse sentido, Foucault valoriza esses
sujeitos historicos e desenvolve uma analitica da verdade em relacdo ao poder, buscando
identificar — na medida em que a realidade esté repleta de pessoas que impdem o seu proprio
estatuto de verdade, ou seja, tipos de discurso que hospedam e operam como verdade — os
constrangimentos que essa ‘“‘verdade” apresenta ao individuo, pois neles estd a forga que o

movera no desafio de supera-la.

70«[...] Le singulier est seul parce que différent de tout autre, le singulier est seul parce que séparé. Clest le
concept d'un étre sans concept, qui n'étant que lui-méme interdit toute autre attribution a lui que de lui-méme.
[...] La singularité est en quelque sorte garantie par la vanité reconnue de toute recherche de relations. Donc le
singulier n'est pas tant I'étre qui refuse le genre mais avec la régle du genre, la régle étant ici une moyenne tenue
pour norme [...] (CANGUILHEM, 1983, p. 214).



126

Foucault, ao se reportar aos saberes e veridiccdo e nao a verdade, apresenta os “jogos
de verdade” nas agdes experienciadas historicamente. Esses jogos permitem ao individuo

pensar quando e enquanto se identifica com o que est4 posto e estabelecido e, para além disso,

,

o quanto pode haver de insano e doentio no que experiencia nessas vivéncias. E esse aspecto
desviante das agdes, seja no trabalho, seja na linguagem, seja na familia, seja nas relagdes
institucionais ou na vida com todas as suas reviravoltas, que interessa a Foucault. Como

aponta Canguilhem:

[...] A vida teria, pois, abortado por engano a esse vivente capaz do erro. De fato, o
erro humano nio se produz que por uma errancia. O homem se engana porque ele
ndo sabe onde se por. O homem se engana quando ele ndo se coloca no lugar
adequado para recolher uma certa informagdo que ele busca. Mas também, é por
for¢ca de se deslocar que ele recolhe da informagdo ou no deslocamento, por toda
sorte de técnicas — e poder-se-ia dizer que a maior parte das técnicas cientificas vem
desse processo — os objetos, uns em relagdo aos outros, € o conjunto em relagdo a
eles. O conhecimento é pois uma pesquisa inquieta da maior quantidade e da maior
variedade de informagdo. Por consequéncia, ser sujeito do conhecimento, se o a
priori estd nas coisas, se 0 conceito estd na vida, é tdo somente estar insatisfeito do
sentido encontrado. A subjetividade ¢ entdo, unicamente, a insatisfagdo. Mas esteja
ai, talvez, a vida mesma. A biologia contemporanea, lida de uma certa maneira, €, de
qualquer modo, uma filosofia da vida (CANGUILHEM, 1983, p. 364)"".

A veridiccado em Michel Foucault possui uma aproximagdo com as ciéncias da vida,
entendimento segundo o qual o individuo, ao apreender certo saber — a0 mesmo tempo —
modifica-se como ser vivo, na medida em que, constituindo-se, em sua subjetividade pode
agir sobre si mesmo, mudar suas condi¢des de vida e a propria vida. Foucault, inspirado nas
analises de Canguilhem, encontra na reciprocidade da relagdo entre saber e vida, o que ele
denomina de veridiccdo, sendo nela que se encontra a relagdo entre objetividade e
subjetividade, considerando estar nessa relacdo a inclusdo das ciéncias da vida — o elemento

que faltava na histéria da espécie humana. Afirma ainda Canguilhem:

[...] Se ndo houvesse obstaculos patologicos, ndo haveria também fisiologia, pois
ndo haveria problemas fisioldégicos a resolver. Resumindo as hipoteses que
haviamos proposto quando analisamos as idéias de Leriche, podemos dizer que, em
matéria de biologia, ¢ o pathos que condiciona o logos porque ¢ ele que o chama. E

"' La vie aurrait donc abouti par erreur a ce vivant capable d'erreur. En fait, l'erreur humaine ne fait
probablement qu'un avec l'errance. L'homme se trompe parce qu'il ne sait ou se mettre. L'homme se trompe
quand il ne se place pas a l'endroit adéquat pour recueillir une certaine information qu'il recherche. Mais aussi,
c'est a force de se déplacer qu'il recueille de l'information ou en déplagant, par toutes sortes de techniques - et on
pourrait dire que la plupart des téchniques scientifiques reviennent a ce processus - les objets les uns par rapport
aux autres, et l'ensemble par rapport a lui. La connaissance est donc une recherche inquicte de la plus grande
quantité et de la plus grande variété d'information. Par conséquent, tre sujet de la connaissance, si 1'a priori est
dans les choses, si le concept est dans la vie, c'est seulement &tre insatisfait du sens trouvé. La subjectivité, c'est
alors uniquement l'insatisfaction. Mais c'est peut-étre 1a la vie elle-méme. La biologie contemporaine, lue d'une
certaine maniére, est, en quelque fagon, une philosophie de la vie (CANGUILHEM, 1983, p. 364).



127

o anormal que desperta o interesse tedrico pelo normal. As normas sé sdo
reconhecidas como tal nas infragdes. As fungdes s6 sdo reveladas por suas falhas. A
vida s6 se eleva a consciéncia e a ciéncia de si mesma pela inadaptagdo, pelo
fracasso e pela dor [...] (CANGUILHEM, 2006, p. 108).

Foucault considera haver na abordagem de Canguilhem sobre a constru¢ao da biologia
aspectos extremamente importantes para pensar relagdes com o sujeito, encontrando ai
elementos que possuem um parentesco com o que ele aborda sobre o individuo em processo
de subjetivacdo. Canguilhem apresenta nos obstaculos patoldgicos o que, provavelmente,
Foucault enfatizaria como experiéncia-limite, na medida em que as pesquisas de Canguilhem
sobre a biologia estdo inicialmente e objetivamente instauradas na patologia como aquilo que
move a descoberta da cura. E na dor que estd instaurado o consequente redirecionamento de
um extremo ao outro, de um estado a outro. Assim, a transformagdo propria do sujeito se da
nesse processo de constitui¢do do novo saber.

Em Foucault, a forma do sujeito se constituir ¢ similar ao processo indicado por
Canguilhem para a biologia, pois € na patologia que se encontra o ponto a partir do qual pode
se constituir a ciéncia da vida. SO se constitui a biologia enquanto ci€éncia com suas normas
em se considerando as anormalidades, isto €, opondo-se, € em face da vida ¢ que estdo e se
encontram as doencas, as anomalias, a morte e, quaisquer que sejam as experiéncias, estas se
inserem, a0 mesmo tempo, em cada nova descoberta, entre o velho e 0 novo, entre a oposi¢ao
do verdadeiro e do falso, da afirmagdo e da negacdo. Isso significa, em Foucault, que as
posigoes extremas na ciéncia bioldgica sdo as mesmas que fazem os “jogos de verdade” pois,
como bem afirma Canguilhem (2006, p. 108), “[...] ¢ o pathos que condiciona o logos porque
¢ ele que o chama [...]".

Neste sentido, € necessario considerar a historia da ciéncia como descontinua, tendo
em vista que ela € passivel de alteragdo, corregdo, o que impede o fechamento dos conceitos
no ambito da verdade. Essa ¢ também a dimensao peculiar a vida do individuo em processo
de subjetivagao.

Tem-se, entdo, a forma do individuo se constituir como a realizagdo de si mesmo
enquanto sujeito na medida em que ndo somente as suas necessidades sdo supridas, mas os
seus fins sdo realizados, uma vez que seus desejos, suas relagdes se mostram na existéncia
concreta € ndo sao mais os discursos que definem o individuo, menos ainda sdo os discursos
que possuem a verdade.

Assim, o discurso razodvel, o saber apreendido na ciéncia da vida ¢ a veridic¢ao que,

em Foucault, se constitui no movimento parresiastico. Por esta razdo, o filosofo decide, no



128

fim de sua vida e em suas ultimas aulas no College de France, investir sua analise sobre o

poder a partir de uma espécie de historia da verdade:

O discurso revolucionario’?, quando assume a forma de uma critica da sociedade
existente, desempenha o papel de discurso parresiastico. O discurso filoséfico, como
analise, reflexdo sobre a finitude humana, e critica de tudo o que pode, seja na
ordem do saber, seja na ordem da moral, extravasar os limites da finitude humana,
desempenha um pouco o papel da parresia. Quanto ao discurso cientifico, quando
ele se desenrola e ndo pode deixar de fazé-lo, em seu desenvolvimento mesmo -
como critica dos preconceitos, dos saberes existentes, das instituicdes dominantes,
das maneiras de fazer atuais, desempenha justamente esse papel parresiastico. Eis o
que eu queria dizer (FOUCAULT, 2013a, p. 29).

Neste sentido, percebe-se os "jogos de verdade" como onipresentes ao pensamento de
Foucault. Poder-se-ia admitir na existéncia as condi¢des de possibilidade de constitui¢cao dos
sujeitos de conhecimento - ou o que poderiamos chamar de objetivacao -, como inseparaveis
das formas de subjetivacdo, na medida em que objetivacao e subjetivagdo sdo dependentes
uma do outra. Por outro lado, a descricdo do seu desenvolvimento ¢ da sua relagdo mutua,
reciprocamente, € precisamente o que Foucault chama de "jogos de verdade".

Por conseguinte, nao ¢ a descoberta do que ¢ verdadeiro, mas o apreender as regras
segundo as quais o que um sujeito diz sobre determinado objeto aborda, ao mesmo tempo, a
questao da verdade ou falsidade. Assim, hd no dizer, na linguagem expressa pela fala, nao
apenas uma defini¢do, mas o comprometimento com o que se enuncia. E, entdo, no aspecto

dos “jogos da verdade” que se encontra o sentido dos saberes quando associados, pois

permitem ao sujeito se renovar, se processar, se subjetivar.

2.2.2 Relagdes de poder e técnicas de governamentalidade

Frederic Gros””, em anélise & situa¢io do Gltimo curso de Foucault no Collége de

France, A Coragem da verdade (1984), aponta que Foucault, nos seus ultimos estudos,

desenvolve um conceito de verdade de incomparavel originalidade. Conforme Gros, o francés

2 ~ . . o .. .

2 A observagio de Foucault acerca do discurso revolucionario tem um aspecto condicional, ou seja, “quando
este assume a forma de uma critica da sociedade existente”. Neste sentido, a analise o discurso revolucionario de
modo algum anula a critica de Foucaul a ideia de revolugdo.

73 Frédéric Gross ¢ professor de Filosofia Politica da Universidade de Paris-XII. Ensina também no Institut
d’études politiques de Paris e em sua Gltima obra publicada, intitulada Etat de violence. Essai sur la fin de la
Guerre, apresenta discussdes cuja abordagem paradoxal mostra similaridades as que Foucault desenvolve sobre
o individuo em meio ao processo de subjetivacao, isto €, do estado de violéncia a luta, a compreensao dos “jogos
de verdade” e a efetivacdo do sujeito.



129

retoma a experiéncia de fildsofos da antiguidade e consegue apresentar aspectos da filosofia
antiga em sua forma mais genuina. Essa forma de investigacdo, proposta por Foucault,
permite a filosofia antiga uma inscri¢do maior do que a tradicao lhe rende, isto ¢é, a inscrigao
viva do agir filosofico, que esteve oculta devido aos discursos e saberes das teorias filosoficas

modernas. Gros (2011a, p. 304), afirma ainda sobre Foucault que:

[...] em suas primeiras aulas, torna a expor o triptico da sua obra critica: um estudo
dos modos de veridiccdo (muito mais que uma epistemologia da verdade); uma
analise das formas de governamentalidade (muito mais que uma teoria do poder);
uma descricdo das técnicas de subjetivacdo (muito mais que uma dedugdo do
Sujeito) - consistindo a aposta em tomar como objeto de estudo um nticleo cultural
determinado (a confiss@o, o cuidado de si etc.) que adquire justamente seu volume
no cruzamento dessas trés dimensoes [...].

A partir do comentario de Gros, optamos por iniciar nossa investigagao das relacdes
de poder e técnicas de governamentalidade destacando que os modos de veridicgado, as formas
de governamentalidade e as técnicas de subjetivacdo nao estdo dissociadas, ao contrario,
possuem um nucleo, a saber: o individuo. Assim, vale salientar que ndo ¢ possivel conceber
no processo de subjetivacdo as condigdes, formas e modos de existéncia como esferas
separadas. Elas sdo movidas e movem, pois sdo aspectos presentes nas relagdes de poder e
forca, nas relagcdes do individuo em si mesmo e com o outro, as relagdes sociais €
institucionais.

E neste movimento que Foucault associa a questio das técnicas de
governamentalidade a parresia, na medida em que com o movimento parresiastico a questao
do sujeito e da verdade, do ponto de vista da pratica, aparece na sua dimensao mais genuina,
isto €, no governo de si mesmo e dos outros. No momento inicial do curso de 1984, Foucault
confessa ter analisado a parresia como uma nogao politica, muito embora, apOs analisar
alguns elementos dos didlogos de Platdo e de vivéncias antigas, ele venha a perceber que a
no¢ao abrange a dimensdo politica e se estende a outras nog¢des, morais, €ticas € mesmo

Lot 4
tecnlcas7 .

A nogado de parresia - foi o que procurei lhes mostrar ano passado €, primeiro,
fundamentalmente, uma nogao politica. E essa andlise da parresia, como nocao,
conceito politico, evidentemente me afastava um pouco do que era meu projeto

™ As abordagens referentes aos aspectos morais ¢ éticos serdo desenvolvidas nos topicos seguintes deste
capitulo, quando nos detivermos sobre modos como o individuo se constitui no processo de subjetivagio.
Contudo, quanto a possibilidade de compreensdo do movimento parresidstico, segundo uma no¢do técnica,
percebemos que esta trata de algo imprescindivel a ser destacado neste momento em questdo, a saber, em que se
aborda a quest@o sobre as técnicas de governamentalidade.



130

imediato: a historia antiga das praticas do dizer-a-verdade sobre si mesmo. Mas, por
outro lado, esse inconveniente era compensado pelo fato de que, retomando ou
empreendendo a andlise da parresia no campo das praticas politicas, eu me
aproximava um pouco de um tema que havia sido afinal de contas constantemente
apresentado na andlise que eu havia [empreendido] das relagdes entre sujeito e
verdade: o das relagdes de poder e de seu papel no jogo entre o sujeito e a verdade
[...] FOUCAULT, 2011c, p. 9).

Em conformidade com o texto 4 Governamentalidade (1978), In: Ditos e escritos 1V,
Foucault opta pela nocao de governamentalidade no sentido de diferencia-la das significagdes
usuais atribuidas pelas teorizacdes ao nivel dos conceitos politicos, geralmente aplicadas as
formas de governo ao longo da histéria como meras representagdes sociais ou como se nao
fizessem parte das experiéncias do individuo. Em Foucault, as técnicas de
governamentalidade, associadas a nocao de parresia, apresentam uma relacao estreita com a
analise dos modos de veridic¢do, de modo a permitir ao individuo a identificacao das formas

das pratica de si.

[...] Com a nogdo de parresia, arraigada originariamente na pratica politica e na
problematizagdo da democracia, derivada depois para a esfera da ética pessoal e da
constitui¢gdo do sujeito moral, com essa noc¢do dotada de arraigamento politico e
derivagdo moral, temos, para dizer as coisas muito esquematicamente - € € por isso
que me interessei por ela, que me detive nela e torno a me deter -, a possibilidade de
colocar a questao do sujeito e da verdade do ponto de vista da pratica do que se pode
chamar de governo de si mesmo e dos outros. E chegamos assim ao tema do
governo que eu havia estudado anos atras. Parece-me que examinando a nocdo de
parresia podemos ver se ligarem entre si a analise dos modos de veridic¢do, o estudo
das técnicas de governamentalidade e a identificagdo das formas de pratica de si. A
articulagdo entre os modos de veridic¢do, as técnicas de governamentalidade e as
praticas de si ¢, no fundo, o que sempre procurei fazer (FOUCAULT, 2011c, p. 5).

Quando Foucault aborda a governamentalidade, ele esta, ao mesmo tempo,
apresentando a existéncia de uma forma de governo que perpassa todas as acdes do individuo.
Nesse sentido, existe uma técnica de governamentalidade que se constitui a partir do
movimento deste, e dai a extensdo para as demais relagdes com os outros, de modo que se
estende do governo de si ao governo com os outros, sendo possivel pensar a
governamentalidade na familia quando do governo dos filhos; na cidade quando do governo
das representacdes politicas; na educagdo e outras formas de governo quando das finalidades
das instituigdes sociais. Embora admita Foucault (2012a, p. 282), em 4 Governamentalidade

(1978), Ditos e Escritos 1V, que:

A arte do governo, tal como aparece em toda essa literatura, deve responder
essencialmente a seguinte questdo: como introduzir a economia, quer dizer, a
maneira de gerir como se deve os individuos, os bens, as riquezas, tal como se pode
fazer no interior de uma familia, tal como pode fazé-lo um bom pai de familia que



131

sabe dirigir sua mulher, seus filhos, seu empregados, que sabe fazer prosperar a
fortuna de sua familia, que sabe manejar, para ela, as aliancas que convém, como
introduzir essa atengdo, essa meticulosidade, esse tipo de relacdo do pai de familia
para com sua familia no interior da gestdo de um Estado? [...] A introducdo da
economia no interior do exercicio politico, penso eu, a aposta essencial do governo.
Isto ja era assim no século XVI, e o sera ainda no século X VIII.

Nessa perspectiva, o entendimento de Foucault da nocdo de governamentalidade se
apresenta como algo que parece nao ter espaco mesmo no século XIX, na medida em que
nesses novos tempos o que se apresenta, via de regra, ¢ uma concepcao de historia fechada ou
modelos de representagdo de poder politico nos quais impera a produgdo da massificacao dos
individuos. As proprias teorias filosoficas do pensamento politico-filosofico do século XIX,
em suas ideologias, por vezes comungam com uma forma de dominagdo e solidificam lacos
entre filosofia e Estado, como Foucault percebeu no uso das ideias de Rousseau pelo império
napolednico; no uso do pensamento de Hegel pelo Estado Prussiano; no uso das abordagens
de Lénin e Marx pelo Estado Soviético; no uso da musica de Wagner e de ideias de Heidegger
pelo Estado Hitlerista.

Contudo, mesmo que o poder se apresente como apropriado por um pequeno grupo,
ainda assim, € possivel abordar a questdo da governamentalidade ao nivel do individuo. Em
meio a tal perspectiva, as nogdes de Foucault sobre as técnicas de governamentalidade,
associadas nao somente a economia, mas principalmente ao governo de si e dos outros, ao
individuo que faz uso de “praticas de liberdade” e faz emergir das relagdes de poder o cuidado
de si no processo de subjetivacdo, € para os dias atuais uma nog¢do por demais importante, a
qual pode inicialmente ser considerada como algo paradoxal se considerarmos que nas
ideologias, embora uteis a usurpagdo e eliminacdo da subjetividade do individuo, ha
elementos que possuem positividades e que o individuo pode utilizar como dispositivos para,
a partir dos pressupostos ideoldgicos, apontar aspectos que se chocam e se contrapdem,
negando-os, deslocando-os ou abrindo a janela para a descontinuidade das afirmacdes e
legitimagoes ideoldgicas. Nesse sentido, no lugar onde se sedimentam as ideologias ha espaco
para transformagdo, na medida em que existe espacgo para a liberdade. Nesse espago, situa-se
a nocao de governamentalidade proposta por Foucault enquanto “governo de si e dos outros”.

Foucault, sobre a governamentalidade que se contitui no “governo de si e dos outros”,
retoma vivéncias, didlogos e acontecimentos da antiguidade que possibilitam apresentar as
relagdes de poder que se desenvolvem na existéncia propria do individuo. Conforme Foucault,

a partir dessas relacdes surgem o que ele denomina de técnicas de governamentalidade.



132

Contudo, ¢ preciso deixar claro que embora Foucault retome acontecimentos da
antiguidade, o que o filésofo realiza ¢ a andlise do poder do seu momento presente, pois,
concomitantemente, discute sobre as condicoes, formas e modos do individuo na
manifestacdo de sua subjetivagdo e apresenta o jogo presente nas relagcdes do individuo
consigo ou do individuo quando se relaciona com os outros ou frente aos outros.

Por conseguinte, nas técnicas de governamentalidade, quando se refere a familia ou
aos pais, em atengdo ao cuidado com os filhos, por exemplo, Foucault, em A coragem da
verdade, retorna a Lisimaco e Melésias, personagens que, embora imperceptiveis, alavancam
toda a trama do didlogo Laques, de Platdao. Em verdade, sdo eles — Lisimaco e Melésias — que
permitem a movimentacdo do didlogo a partir do momento em que pdem em jogo a questdao
da educacao dos filhos.

Lisimaco e Melésias, em um primeiro momento, olham para si mesmos e percebem
que nao fizeram nada de notavel em suas vidas, embora pertencessem a familias influentes e
de elevada trajetéria na cidade. Assim, insatisfeitos com o tipo de educagao que lhes fora
proporcionada e, ao mesmo tempo, preocupados com o cuidado com a educacao dos seus
proprios filhos, buscam a forma mais adequada para cuidar deles. Foucault apresenta, em A

Coragem da verdade, o debate inicial que ¢ travado entre os dois:

[...] quando olhamos nossas vidas [...], percebemos que ndo fizemos nada de bom,
nem de notavel nelas. Claro, pertencemos a grandes familias; claro, nossos
ancestrais tinham grande renome; claro, nossos pais tiveram elevada trajetéria na
cidade. Mas temos de reconhecer que levamos uma vida no fim das contas obscura e
mediocre [...] E Lisimaco acrescenta imediatamente: mas, na realidade, se nds
efetivamente levamos uma vida tdo obscura, ndo foi precisamente porque nossos
pais cuidaram dos assuntos dos outros? Tdo absortos estavam nos assuntos da
cidade, tdo ocupados em tratar ta tén dallon pragmata (dos assuntos dos outros), que
ndo tiveram como ndo nos negligenciar. E € por termos sido negligenciados em
nossa infincia, ¢ por ndo terem cuidado de nés que levamos uma vida obscura
(FOUCAULT, 201 1c, pp. 115-116).

Entdo, preocupados com a educagdo dos filhos, Lisimaco e Melésias convidam Nicias,
lider politico e Laques, general e conhecedor da arte militar, para assistirem a exibicao do
mestre de armas Estesilau e emitirem seu depoimento sobre a eficiéncia dos seus
ensinamentos € método para sé entdo decidirem se podem a ele confiar a educagao dos filhos.
A partir dessa relagdo entre as personagens, Foucault, ao realizar a andlise do didlogo Lagques,
de Platdo, apresenta, na técnica de governamentalidade, a relacdo que forg¢a os personagens
em dire¢do a0 movimento parresiastico.

A parresia se apresenta desde o momento inicial da problematica proposta no dialogo

e pode ser percebida, inicialmente, através do olhar de Lisimaco e Melésias focados sobre si



133

mesmos, sobre suas proprias vidas; em seguida, quando estes apresentam o sentimento de
insatisfacdo com o tipo de vida que levavam e, ainda, depois deste exame e da constatagcdo de
que ndo receberam boa educagdo, se preocupam - naquele momento presente - com a
educacdo dos proprios filhos. Assim, na cena inicial do didlogo, Foucault mostra os trés
aspectos importantes desse movimento parresiastico: a franqueza (fala franca), o exame e o
cuidado.

Contudo, desse movimento desdobram-se varios procedimentos e atitudes que estdo
presentes no jogo das relacdes. Ora, na parresia ha a necessidade da franqueza ou da fala
franca, como observa Foucault. Contudo, Lisimaco ¢ Melésias ndo foram de um todo francos
com Laques e Nicias, pois, na medida em que os convidaram para fazer parte do exame de um
método concernente a educagdo, ocultaram o sentimento de insatisfagdo e de negligéncia que
sentiam em relagcdo aos seus pais no que diz respeito a educagdo que ofereceram; convidaram
para o exame duas pessoas que tinham as mesmas prerrogativas dos seus pais, isto &,
desempenhavam certo destaque politico e militar na cidade cujas preocupacgdes € interesses
estavam voltados muito mais ao cuidado com os outros.

Assim, se constituia na trama desse jogo o afastamento da problematica que movia o
dialogo, isto ¢, o cuidado em relagdo a educacao dos filhos. De fato, o que obtiveram de
Laques e Nicias foram posigdes antipodas, pois, como afirma Foucault (2011a, p. 118): “Um

¢ a favor, outro € contra”. Nesse impasse, Lisimaco e Melésias sao forcados a fala franca:

Eles sdo obrigados portanto a dar essa explicagdo de sua propria preocupacdo. Eles
sd0 obrigados a dar essa explicacdo superando sua propria vergonha, seu proprio
incdmodo. E para isso sdo obrigados a recorrer a qué? Pois bem, a parresia (a
franqueza, a fala franca). E o que diz Lisimaco: ‘De onde nos veio esse pensamento
[recorrer a vocés para lhes pedir conselhos sobre a educagdo dos nossos filhos;
M.F.], a coisa merece ser contada, embora o relato seja um pouco longo [...]. Como
eu vos dizia a pouco, serei franco. Logo, cada um de nds encontra na vida de seu pai
belas agdes que ele pode contar aos dois jovens, agdes realizadas na guerra e na paz,
acOes relativas aos assuntos da cidade; mas de nds dois pessoalmente ndo temos
nada a contar [...]” (FOUCAULT, 2011a, p. 116).

Foucault, nesta analise, percebe as personagens motrizes da problematica investigada
engendradas no embate do jogo da verdade como que se desnudando, se revelando, dizendo a
si mesmas, por outro lado, quando parece que voltaram ao ponto zero da investigacdo, pois
estdo diante do impasse entre posicdes contrarias — em tal situagdo surge, inclusive, como
proposta para resolucdo da problematica, a proposta de decidir através do voto, o que
certamente prejudicaria a investigacao. Eis que percebem a presenca de Socrates e o apelo € o

de recorrer a ele no sentido de esclarecer sobre a forma de educagdo adequada.



134

Conforme Foucault, Sdcrates se esquiva, mas propoe uma transformagdo na forma de
investigacao, pois, na sua concep¢ao, estava a se travar uma disputa no ambito da politica,
mas movida por interesses pessoais. Enquanto Nisias, lider politico, acreditava que o bom
exercicio do corpo consiste na educacdo adequada, por tratar-se de um método que
proporciona o desenvolvimento de qualidades morais, da coragem e ousadia nos jovens que
mais tarde estariam preparados para defender sua patria, Lisias, por sua vez, combatente e
general, tendo se deparado em batalha com Estesilau, o mestre de armas, afirma que ao
mesmo tempo em que o mestre € muito corajoso ¢ também muito desajeitado, a tal ponto que
era motivo de risos para os demais combatentes, por ndo conseguir colocar em pratica suas
proprias licdes. Assim, Socrates afirma que o melhor modo de investigagdo seria realizar
outro movimento e analisar a questao de uma outra forma.

A forma técnica ja estd presente na problemadtica, como se no interior da questdo que
se move outro movimento se instaurasse. Entdo, a forma politica e a forma técnica parecem
possuir a mesma relagdo existente entre governamentalidade e parresia. Esse movimento da
nog¢ao politica a forma técnica, deste modo, ¢ a andlise que Foucault considera importante na
observagdo de Socrates, pois o importante ndo ¢ se Estesilau - o mestre de armas - possui um
método adequado de educar; o que ¢ indispensavel no processo de investigagdo ¢ a
identificacdo na objetividade historica dos resultados da técnica desenvolvida, isto €, quais os
frutos dos ensinamentos sao reais, € mais: sao frutos de sabor aprazivel, saudéavel e nutritivo?
Essa presenga real e objetiva do produto do trabalho do mestre ¢ uma questao tanto politica
quanto técnica. Para identificar se a educagdo ¢ util, eficaz, Foucault observa que Socrates

propde considerar a andlise do problema também ao nivel da tékhne:

[...] vocés estdo vendo que passamos da veridicgdo de tipo politico (a cena, uma
Assembléia, um Conselho, uma boulé, opinides que se enfrentam, um voto) a outra
coisa. Essa outra cena ¢ a veridicgdo técnica de que eu tinha falado e que vocés
veem ¢ bem definida aqui como haviamos visto da ultima vez: ela se apdia
essencialmente na tradicionalidade de um saber que vai do mestre ao discipulo e se
manifesta [por obras]. A veridiccdo da técnica, a veridicgdo do ensino € a que pode
ser autorizada a partir dessa dupla relacdo a mestria e a obra (FOUCAULT, 2011a,
p- 119).

Desta forma, o dialogo continua e sdo muitos os deslocamentos que Foucault percebe,
pois no interior de cada um deles movem-se muitos outros. Neste sentido, as relagcdes de
poder e as técnicas de governamentalidade ndo envolvem de forma particular somente a
questao do problema politico, mas a problematica politica e econdmica se estende a todos os

sujeitos de direito, €ticos, morais. Uma veridiccdo que extrapola a razdo de Estado e da



135

populacio para a questdio da educacdo e do individuo. E essa a no¢do que Foucault (2008a, p.

29-30) desenvolve em Nascimento da Biopolitica:

Eu tinha pensado lhes dar este ano um curso sobre a biopolitica. Procurarei lhes
mostrar como todos os problemas que procuro identificar atualmente, como todos
esses problemas tem como nucleo central claro, esse algo que se chama populagao.
Por conseguinte, e a partir dai que algo como a biopolitica podera se formar. Parece-
me, contudo, que a analise da biopolitica s6 podera ser feita quando se compreender
o regime geral dessa razdo governamental de que lhes falo, esse regime geral que
podemos chamar de questdo de verdade [...] no interior da razao governamental [...].

Conforme Foucault, o objeto construido na gestdo politica global da vida dos
individuos (biopolitica) envolve nao sé a gestdo, mas estratégias de controle e técnicas de
governamentalidade que os individuos, em sua liberdade, podem adotar em relagdo a si
mesmos ¢ de uns para com outros. Deste modo, conforme Foucault, as técnicas de
governamentalidade estdo presentes nas acdes do governo, das institui¢des, da educagdo e na
transformagao dos individuos nas relagdes familiares, sociais e nas instituigoes.

E por isso que Foucault estende a analise das técnicas de governamentalidade para
uma analise mesma do auto-governo, de individuo em individuo, em todos e em cada um,
havendo uma reunido de governamentalidades. Nesse sentido ¢ que se pode pensar a relagao

entre as técnicas de dominagao exercidas sobre os outros, as técnicas de si ¢ as transformagdes

e mudangas advindas:

[...] ‘O poder é uma doenga vild; ndo ¢é preciso acreditar que isso lhe tome a cabeca,
mas, em realidade, remonta a partir da planta dos pés.” Nao é, evidentemente, o que
quis dizer. Alias, ja me expliquei, mas volto a explicagdo. Se colocamos, com efeito,
a questdo do poder em termos de relagdes de poder, se admitimos que hé relagdes de
‘governamentalidade’, entre os individuos, uma multiddo, uma rede muito complexa
de relagdes, as grandes formas de poder no sentido estrito do termo - poder politico,
poder ideologico etc. - estdo, necessariamente, nesse tipo de relagdes, quer dizer, as
relagdes de governo, de conducdo que se podem estabelecer entre os homens. E, se
ndo ha um certo tipo de relacdes como essas, ndo pode haver ai outros tipos de
grandes estruturagdes politicas (FOUCAULT, 2010b, p. 375).

No que tange, especificamente falando, & governamentalidade, no ambito da vivéncia
do individuo, quando o francés se reporta aos antigos possui a intengdo de captar uma série de
oposi¢des e jogos nas situacdes e condicdes de uma histoéria efetiva que apresenta formas e
modos de comportamentos ou atuagdo e acdo que estdo presentes e se desenrolam nessa
existéncia singular. Ademais, a intengdo ¢ a de levar o individuo a perceber o jogo de forgas

presente nas relagdes que nao estdo consolidadas no modelo essencialista, mas sdo reais,



136

historicas e, logo, vivenciadas. Deste modo, nos “jogos da verdade”, por via do movimento

parresiatico, ocorrem as técnicas de governamentalidade.

,

E, entdo, nas técnicas de governamentalidade que o horizonte histérico do cuidado de
si, enquanto liberdade e poder de resisténcia, se apresenta. Foucault relata, em 4 Coragem da
verdade, varios momentos da vida de Socrates em seus modos de veridiccdo e do dizer-a-
verdade em que estdo presentes técnicas de governamentalidade. Na Apologia de Socrates,
escrita por Platdo, Foucault visualiza trés nocdes de parresia na experiéncia de Socrates, as
quais se consitutem enquanto técnicas de governamentalidade e se processam no movimento

parresiastico:

[...] Em primeiro lugar, encontramos de forma explicita e relativamente frequente a
nog¢ao de parresia. Creio que € o didlogo de Platdo em que o substantivo parrhesia
ou o verbo parresiazesthai sdo mais empregados. Em todo caso, o substantivo ou o
verbo aparecem no inicio do didlogo. Eles caracterizam os diferentes interlocutores.
Assinalam também o engajamento que esses diferentes interlocutores assumem uns
em relagdo aos outros. H4 uma espécie de pacto parresiastico que é explicitamente
formulado no comego do didlogo. E, depois, no cerne do didlogo, em seu centro,
Socrates aparece como aquele que detém a parresia, que tem o direito de usar da
parresia, e a quem os interlocutores reconhecem o direito essencial de servir-se dela
como ele bem entender. O tema da parresia estd portanto bastante presente [...]
(FOUCAULT, 2011a, p. 107).

Nao somente no didlogo Laques, mas, principalmente e de forma mais evidente, na
Apologia Socrates € aquele que se dispde a falar de si mesmo e a dizer a verdade. A primeira
condicdo de governamentalidade consiste no sujeito que esta inserido na realidade. Esse
sujeito entrelagado — ou, sendo fiel a expressao de Foucault, engajado — com outros sujeitos
que se movem, tem como expressao desse movimento na acdo a propria realidade. Embora
Foucault reconheca no que se vive a presenga do jogo e da agonistica, quando o momento
presente necessita de investigacdo, a prova da veridiccdo esta na prdopria vida. Assim, a
investigacdo e o exame sao técnicas de governamentalidade que se constituem como regra
fundamental do jogo e estas técnicas e formas de governo estdo muito bem constituidas na

defesa de Socrates de si mesmo na Apologia:

[...] Em segundo lugar, vocés encontram também esta segunda no¢do, que procurarei
mostrar estava presente ¢ era importante na Apologia e que caracterizava a
veridicgdo socratica, [implicando, além da parresia,] certo procedimento de
veridicgdo, de prova, de investigagdo e de exame: a exéfasis como maneira de testar
e de examinar. Essa nogao esta presente no proprio cerne do didlogo [do] Laques. E
quando os interlocutores de Socrates, antes de comecar a verdadeira e grande
discussdo, aceitam o jogo que ele lhes propde, eles proprios, vocés vao ver, € que
colocam a exétasis (o principio do exame) como regra fundamental do jogo que
Socrates vai jogar e que eles proprio aceitam jogar com Socrates [...] (FOUCAULT,
2011c, p. 107).



137

Foucault ainda nos apresenta o cuidado como técnica de governamentalidade e
elemento indispensavel na vida de Socrates. Assim, apresenta-nos /... [Em terceiro lugar,]
a nogdo de epiméleia (a nogdo de cuidado) ¢ constante no dialogo. Em todo caso, ela aparece
de uma maneira explicita no inicio [...]”. (FOUCAULT, 2011c, p. 107). Neste aspecto, para
entender as técnicas de governamentalidade que se constituem no movimento parresiatico,
importa uma compreensao da parresia. Todavia, a tematica da parresia s6 sera desenvolvida
em nossa pesquisa ao tratarmos da investigacdo sobre os modos do sujeito se constituir e
formas de préatica de si.

De todo modo, acreditamos nao nos ser possivel uma definicao de parresia na medida
em que se trata de algo relacionado a vivéncia de uma realidade. Neste sentido, faremos nesse
momento alguns deslocamentos para apontar, de conformidade com Foucault, o que ela nao ¢
ou o que ndo pode ser considerado parresia. Parece-nos que, no horizonte do pensamento de
Foucault, entender o que ndo se constitui como parresia facilita a compreensdao do vinculo
existente entre as técnicas de governamentalidade e a propria vida em seu movimento
parresiastico.

Em sua preocupagdo em esclarecer sobre o que ndo € a parresia, Foucault apresenta
alguns elementos importantes em O governo de si e dos outros. O primeiro esclarecimento diz
respeito a questdo da demonstragdo. Conforme Foucault, a parresia ndo ¢ uma demonstracao,
dai nossa dificuldade em dizer o que ela é. Assim, como estabelecer uma definigdo para
aquilo que ndo pode ser demonstrado? Contudo, nas declaragdes sobre o que nao € parresia,

Foucault (2010a, p. 51- 52) retoma aspectos da experéncia de Platio:

E evidente que a parresia nio pertence a uma estratégia da demonstragio, ndo é uma
maneira de demonstrar. [...] Platdo, ¢ claro, quando faz sua grande teoria sobre o que
¢ a virtude, demonstra o que ¢ a justica e a coragem, etc. Mas nido da prova de
parresia somente nessa demonstracdo, ele da prova de parresia também na sua
réplica a Dionisio.

Nesse sentido, observa ainda Foucault que quando uma teoria diz o que ¢, ela
demonstra algo e o discurso ¢ apenas uma opinido. Desse modo, ndo existe a franqueza ou a
acdo livre que se constitui nas relacdes entre os individuos. Assim, a parresia pode até utilizar
elementos da demonstra¢ao, mas nao se caracteriza como uma demonstracgao.

Do mesmo modo, quanto a um segundo esclarecimento, Foucault (2010a, p. 52-53)

nos diz ainda que a parresia nao ¢ uma estratégia de persuasao:



138

Em segundo lugar, é a parresia uma estratégia da persuasiao? Pertence ela a uma arte,
que seria a arte da retérica? Af, evidentemente, as coisas sdo um pouco mais
complicadas, porque, como veremos, de um lado, a parresia como técnica, como
procedimento, como maneira de dizer as coisas, pode e muitas vezes deve
efetivamente utilizar os recursos da retorica; de outro lado, em certos tratados de
retorica a parresia (a fala franca, a veridicidade) vai encontrar lugar, e encontrar lugar
como uma figura de estilo, figura de estilo por sinal bastante paradoxal, bastante
curiosa. [...] Mas podemos dizer de modo geral que a parresia nao pode simplesmente
se definir, no interior do campo da retérica, como um elemento pertencente a retorica.
Por um lado porque, como vocés viram, a parresia se define fundamentalmente,
essencialmente e primeiramente como o dizer-a-verdade, enquanto a retérica ¢ uma
maneira, uma arte ou uma técnica de dispor os elementos do discurso a fim de
persuadir [...].

Por fim, esclarece ainda que a parresia nao ¢ uma pedagogia. Ela estd presente na
agonistica das relagdes. Assim, conforme Foucault, ela pode apresentar aspectos que até se
distanciam do que se estabelece como procedimento pedagogico. Ademais, ndo se ensina a
viver. Embora a funcao desempenhada pelo pai de familia, governante do Estado, presidente
ou gerente de uma instituicao possua a finalidade pedagogica, aquilo que se vive traz como
consequéncia determinados movimentos e exercicios que pertencem a ndés mesmos €, por iSso
mesmo, permitem apenas ao proprio individuo — e ndo um outro: pai, governante, gerente, etc.
— voltar o olhar para si e se posicionar diante do que vive. E aqui propriamente que se instaura
a liberdade no caminho de processos de subjetivagao.

No que se vive e na pesquisa historica através dos acontecimentos que nos levaram a
agir dessa ou daquela forma, que nos forgaram a nos constituir € a nos reconhecer como
sujeitos do que fazemos de n6s mesmos, do que pensamos e do que dizemos, nao se constitui
um ato pedagogico; sdo eventos de uma experiéncia singular, como nos diz Foucault (2010a,

p. 53-54):

[...] no é uma maneira de ensinar, ndo é uma pedagogia. Porque, se ¢ verdade que a
parresia sempre se dirige a alguém a quem se quer dizer a verdade, ndo se trata
necessariamente de ensinar a este. [...] O parresiasta, aquele que diz a verdade dessa
forma, pois bem, ele langa a verdade na cara daquele com quem dialoga ou a quem se
dirige, sem que se possa encontrar esse percurso proprio da pedagogia que vai do
conhecido ao desconhecido, do simples ao complexo, do elemento ao conjunto. Pode-
se também dizer, até certo ponto, que ha na parresia algo totalmente contrario a pelo
menos certos procedimentos da pedagogia.

A critica passa a exercer ndo mais o dominio de conhecimentos nas estruturas formais
que estabelecem um valor universal de como proceder. Temos, entdo, conforme a analise de
Foucault, que a parresia estd na agonistica, mas ndo € uma eristica ou uma arte de discursar.
Ela até pode ser utilizada como demonstragdo a partir da exemplaridade de determinados

aspectos da vida, como o proprio Foucault utiliza ao recorrer a exemplos de condutas e



139

posturas de Socrates, de Platdo, de Rousseau, de Kant, etc., mas ndo ¢ uma demonstragao.
Muito embora esteja presente na estrutura agonistica do discurso — em que adversarios
debatem, se enfrentam, se defrontam, cada um com sua propria verdade, quando o discurso se
apresenta apenas como retdrica a parresia, por sua vez, nao vai pertencer a esse tipo de

discurso:

[...] Digamos que a parresia é, pois, uma certa maneira de dizer a verdade, e é preciso
saber o que € essa maneira. Mas essa maneira nao pertence nem a eristica e a uma arte
de discutir, nem a pedagogia e a uma arte de ensinar, nem a retdrica e a uma arte de
persuadir, nem tampouco a uma arte da demonstracdo. Ou ainda, ndo encontramos,
creio, o que € a parresia, ndo podemos isola-la, ndo podemos apreender o que a
constitui nem na andlise das formas internas do discurso nem nos efeitos que esse
discurso se propde obter. Ndo a encontramos no que poderiamos chamar de estratégias
discursivas. Entdo em que € que ela consiste, se ndo € no proprio discurso e em suas
estruturas? Se nao € na finalidade do discurso que podemos situar a parresia, onde
podemos situa-la? (FOUCAULT, 2010a, p. 54-55).

Estamos, até o presente momento da nossa pesquisa, com as interrogacdes sobre a
parresia, uma vez que, a partir mesmo dos esclarecimentos sobre o que ndo se constitui
parresia, nos deparamos com uma primeira no¢ao de parresia, nogao que vale para o
entendimento das técnicas de governamentalidade, isto ¢, ambas se instituem como
autobnomas. Assim, o movimento da agdo livre sem imposigdes € o que deve se realizar no
jogo das relagdes de poder. Contudo, como compreender as técnicas de governamentalidade
que se desdobram nas relacdes de poder?

Fréderic Gros, ao se posicionar sobre a situacao dos cursos de 1980, Governo de si e
dos outros e A coragem da verdade, observa que Foucault, ao considerar os didlogos de
Platdo: Apologia a Socrates e Laques, percebe na apologia, em um primeiro momento, a
figura de Socrates como aquele que exerce um dizer-a-verdade corajoso ao se dirigir aos
individuos com uma finalidade implicita neste ato: a retificacdo do ethos dos individuos que
estdo presentes e se relacionam com Socrates naquele momento. Contudo, a leitura que
Foucault elabora, a partir do Laques, nos apresenta uma nova abordagem: “[...] Sodcrates
também € aquele que tem a coragem de afirmar essa exigéncia de verdade sobre a trama
visivel de sua existéncia” (GROS apud FOUCAULT, 2011c, p. 309).

Assim, quando no Laques, Socrates propde a forma técnica ou a governamentalidade
para expressar a instauracdo do movimento parresiastico, nao estaria Socrates preocupado no
reconhecimento de Estesilau como educador ou mesmo se o mestre de armas possui um
método adequado de ensino. Foucault aprecia nesta proposta, € considera como algo

indispensavel, a forma técnica que ¢ apresentada para analise, isto ¢, examinar a realidade



140

concreta e visivel e encontrar a prova dos atos de Estesilau. Entdo, na identificagdo da
objetividade historica dos resultados da técnica desenvolvida estaria a eficiéncia do mestre.
Ora, essa técnica proposta para analise de Estesilau pode também ser utilizada para com o
proprio Socrates, sendo este considerado o mais sabio e maior dos mestres.

Deste modo, ao propor a forma técnica de analise estaria Socrates, na visdo de
Foucault, diante de um ato corajoso, pois estaria ele propondo essa exigéncia de verdade
sobre a trama visivel de sua propria existéncia. Essa presenga objetiva do produto do trabalho
do mestre ¢ uma questdo tanto politica quanto técnica, mas ¢ no nivel da tékhne que se define
a governamentalidade. Destarte, para identificar se a educacao ¢ util, eficaz, Foucault observa
que Socrates propde considerar a analise do problema na existéncia concreta sendo o que
demarcard o problema da vida filosofica. Assim, ndo ter o que temer e correr todos os riscos €

um ato de coragem e a expressao da verdadeira vida:

Por sinal, essa reavaliagdo ¢ a tal ponto decisiva que logo conduz Foucault a uma
reperspectivacdo global da histéria da filosofia, a qual retoma, modificando seu
conteudo, a estrutura de derivacdo bindria que havia servido para descrever o
pensamento moderno a partir de Kant. Desde o fim dos anos 1970, Foucault havia
de fato distinguido varias vezes duas posteridades kantianas: a posteridade
transcendental (e a questdo: o que posso conhecer) e a posteridade critica (colocando
a questdo: como somos governados). Nos anos 1980, ele havia enriquecido essa
distingdo, acrescentando a dimensdo ética ao estudo das relagdes de poder - a
questdo se tornava: que modos de subjetivagdo vém se articular nas formas de
governo dos homens, para resistir a elas ou habita-las? (GROS apud FOUCAULT,
2011c, p. 309).

Se na andlise das técnicas de governamentalidade associada as relagdes de poder
Foucault retoma os dialogos de Platdo e a figura de Socrates, na andlise dessas mesmas
relagdes e técnicas na modernidade Foucault retoma Kant, principalmente no que diz respeito
a questdo de como somos governados, a qual se apresenta associada as relacdes de poder e as
técnicas de governamentalidade de modo que a interrogacdo filosofica ¢ a mesma da
conjuntura da Apologia e do Laques, a saber: a verdadeira vida. Além da interrogacao
filosofica, o que movimenta a analise € a condi¢do do presente. Foucault preserva a estrutura
binaria e modifica o contetido a ser investigado. Neste sentido, também sdo preservadas as

formas técnicas com algumas caracteristicas que funcionam como ethos na intervencdo do

presente””.

7> A abordagem das relagdes de poder e técnicas de governamentalidade se liga a vida filosofica. E no aspecto
desse estilo de vida que Foucault apresenta elementos de prova em relacdo a esse modo de atitude. As condigdes,
as formas e os modos de analise, Foucault encontra tanto em Platdo quanto em Kant, nos cinicos, etc. Gros,
quando apresenta a situagcdo do curso A coragem da verdade, admite que existe uma relagdo, observando,
contudo, que ha uma diferenciacdo na analise foucaultiana, pois, conforme ele afirma, “A alternativa da



141

Por conseguinte, na andlise da modernidade sobre a questdo de como somos
governados, Foucault, no texto de 1984 intitulado O que sdo as luzes?, publicado em Ditos e
escritos I, apresenta o ethos em um primeiro momento como negatividade, o que implica

inicialmente na recusa & chantagem em relacio a aufkldrung’®:

E preciso tentar fazer a analise de nés mesmos como seres historicamente
determinados, até certo ponto, pela aufklirung. O que implica uma série de
pesquisas historicas tdo precisas quanto possivel; e essas pesquisas niao serio
orientadas retrospectivamente na dire¢do do ‘nucleo essencial da racionalidade’ que
se pode encontrar na aufkldrung e que se poderia salvar inteiramente no estado de
causa; elas seriam orientadas na dire¢do dos ‘limites atuais do necessario’: ou seja,
na dire¢do do que ndo €, ou ndo é mais, indispensavel para a constituigdo de nos
mesmos como sujeitos autonomos (FOUCAULT, 2013a, p. 362).

Uma outra forma técnica em que o ethos se move na modernidade ¢ em Foucault
analisada positivamente, isto €, a critica permanente de nds mesmos. Em Foucault, um ethos
filosofico como técnica de governamentalidade consiste na critica do que dizemos, pensamos
e fazemos através da ontologia histérica de nés mesmos. E esse o aspecto que Foucault tanto
valoriza na vida filosofica de Socrates — “conhece-te a ti mesmo”. Contudo, ha aqui alguns
possiveis deslocamentos nos dominios das praticas. Na modernidade, estamos diante do uso
dessa pratica de si que tanto pode ser util a versdo tecnologica da existéncia, com suas
técnicas de agir, quanto a versao estratégica, em suas relagcdes de poder.

Conforme Foucault, o individuo moderno se estabelece como se tivesse que atender a
eixos diferentes, a saber: ao eixo do saber, ao eixo do poder e ao eixo da ética. De todo modo,
Foucault reconhece que em qualquer dos eixos existem as relacdes sejam de dominio sobre as

coisas no que diz respeito ao saber; sejam as relagdes de agdes sobre os outros em

derivacdo platonica se distingue fortemente da kantiana. Com Kant, tratava-se de distinguir dois dominios de
pesquisa: a determinacdo seja das condi¢des formais da verdade, seja das condigdes de governamentalidade dos
homens. Desta vez vao se opor, de um lado, uma tarefa espiritual que encontra sua consumagio num /ogos, na
constitui¢do de um sistema de conhecimentos, ¢ uma outra tarefa que adquire seu volume na efetividade da
existéncia concreta e na ascese. Tem-se a impressdo de que, em 1984, Foucault pde na balanca, de um lado, a
filosofia como dominio discursivo, corpo de conhecimentos constituido e, de outro, a filosofia como prova e
atitude, em vez de dois tipos de estudo possiveis (transcendental ou histérico-critico)” (GROS apud
FOUCAULT, 2011¢, p. 310).

76 Conforme Foucault em Ditos e escritos II, no texto: O que sdo as luzes? (1984), “E preciso jamais esquecer
que a aufkldrung é um acontecimento ou um conjunto de acontecimentos ¢ de processos historicos complexos,
que se situaram em um determinado momento do desenvolvimento das sociedades européias. Esse conjunto
inclui elementos de transformagdes sociais, tipos de instituigdes politicas, formas de saber, projetos de
racionalizagdo dos conhecimentos ¢ das praticas, mutagdes tecnologicas, que sdo muito dificeis de resumir em
uma palavra, embora muitos desses fendmenos sejam ainda importantes no momento atual. Aquele que eu ja
destaquei, ¢ que me parece ter sido fundador de toda uma forma de reflex@o filoséfica, concerne somente ao
modo de relagdo de reflexdo com o presente” (FOUCAULT, 2013 a, p. 363).



142

considerando o poder; seja na relacdo consigo mesmo na dimensao €tica. Assim, quando as

relagdes estdo dissociadas o ethos se apresenta como uma atitude-limite:

Deve-se escapar a alternativa do fora e do dentro; ¢ preciso situar-se nas fronteiras.
A critica é certamente a andlise dos limites e a reflexdo sobre eles. Mas, se a questao
kantiana era saber a que limites o conhecimento deve renunciar a transpor, parece-
me que, atualmente, a questdo critica deve ser revertida em uma questao positiva: no
que nos ¢ apresentado como universal, necessario, obrigatorio, qual € a parte do que
¢ singular, contingente e fruto das imposi¢des arbitrarias. Trata-se, em suma, de
transformar a critica exercida sob a forma de limitagdo necessaria em uma critica
pratica sob a forma de ultrapassagem possivel (FOUCAULT, 2013a, p. 364).

Foucault propde ndo somente a questdo historico-critica do conhecimento, do
esclarecimento sobre o que se vive, pois na medida em que tal historia pode situar o individuo
na fronteira do conhecimento pode, por outro aspecto, impedi-lo de transpor os limites. Neste
sentido, ¢ preciso ndo somente situar-se nas fronteiras, mas constituir uma postura critica que
permita um redirecionamento possivel, isto €, uma atitude-limite. Assim, nessa postura estd o

que o francés denominard atitude historico-experimental:

[...] Nesse sentido, essa critica ndo ¢ transcendental e ndo tem por finalidade tornar
possivel uma metafisica: ela é genealdgica em sua finalidade e arqueoldgica em seu
método. Arqueoldgica - e ndo transcendental - no sentido de que ela ndo procurara
depreender as estruturas universais de qualquer conhecimento ou de qualquer agdo
moral possivel; mas tratar tanto os discursos que articulam o que pensamos, dizemos
e fazemos como os acontecimentos historicos. E essa critica sera genealdgica no
sentido de que ela ndo deduzira da forma do que somos o que para nos € impossivel
fazer ou conhecer; mas ela deduzird da contingéncia que nos fez ser o que somos a
possibilidade de ndo mais ser, fazer ou pensar o que somos, fazemos ou pensamos.
Ela ndo busca tornar possivel a metafisica tornada enfim ciéncia; ela procura fazer
avangar para tdo longe e tdo amplamente quanto possivel o trabalho infinito da
liberdade (FOUCAULT, 2013a, p. 364).

Dessa forma, uma postura critica-arquegenealogica ¢ a que Foucault chama de atitude
historico-experimental, a qual permite ao individuo conhecer a si proprio pela atualidade do
que vive, o que ele “E” no presente em que atua e, principalmente, entender o que ou quem
fez com que esse individuo agisse contingencialmente dessa ou daquela forma, fosse dessa ou
daquela maneira. Diante do conhecimento historico-experimental de si, ¢ possivel o
desenvolvimento de técnicas de governo de si proprio, por si proprio. Entdo, compreender o
que somos ¢ o que fez de nds o que somos nos coloca na possibilidade de trabalhar nossos
limites, fazendo com que a vida possua sentido e ndo se trate apenas da afirmacao de um

sonho vazio de liberdade.



143

Michel Foucault, em Conferéncia pronunciada a Dartmouth College em 1980,
intitulada L origine de [’herméneutique de soi, esclarece sobre a relacdo de poder existente

entre a forma técnica e a forma politica:

Retornemos a questdo e nos perguntamos quais técnicas e quais praticas formam o
conceito ocidental de sujeito, dando-lhe o corte caracteristico da verdade e do erro,
da liberdade e da restricdo. Eu creio que ¢ ai que nods encontraremos a real
possibilidade de construir uma histéria disso que noés fizemos e, a0 mesmo tempo,
um diagoéstico daquilo que nds somos. Esta seria uma analise tedrica que teria, ao
mesmo tempo, uma dimensdo politica. Pela palavra “expressdo politica”, eu quero
indicar uma andlise que concerne ao que nds queremos aceitar no nosso mundo,
aceitar, recusar ¢ mudar, tanto em ndés mesmos, como em nossa situa¢do. Em suma,
trata-se de buscar um outro tipo de filosofia critica; ndo mais uma filosofia critica
que busca determinar as condi¢des e os limites de nosso conhecimento possivel do
objeto, mas uma filosofia critica que busca as condigdes e as possibilidades
indefinidas de uma transformag¢do do sujeito, de nossa propria transformagido
(FOUCAULT, 2013, p. 39)"".

,

E no uso das técnicas de governamentalidade ou no governo de nds mesmos que
encontramos a real possibilidade de ndo somente realizar um diagndstico de n6s mesmos, mas
construir uma histéria do que temos feito’®. Dessa forma, vimos Foucault — através da analise
do Laques, ao se reportar sobre a proposta de Socrates na investigacdo sobre a problematica
do método mais adequado a educacdo — ampliar a perspectiva da forma da
governamentalidade politica, cuja dimensdo se associa mais estritamente ao campo da
biopolitica, para assumir, também, a dimensdo da forma técnica. O francés retoma as duas
formas ndo como uma inversao, mas como uma relagdo necessaria entre a dimensao politica e

a dimensao técnica.

77 Retournons la question et demandons-nous quelles techniques et quelles pratiques forment le concept
occidental du sujet, lui donnant sa césure caractéristique de la vérité et de l'erreur, de la liberté et de la contrainte.
Je crois que c’est 1a que nous trouverons la réelle possibilité de construire une histoire de ce que nous avons fait
et, en méme temps, un diagnostic de ce que nous sommes. Ce serait une analyse théorique qui aurait, en méme
temps, une dimension politique. Par ce mot “dimension politique”, je veux dire une analyse qui concerne ce que
nous voulons accepter dans notre monde, accepter, refuser et changer, tant en nous-mémes que dans notre
situation. En somme, il s'agit de chercher un autre type de philosophie critique; non pas une philosophie critique
qui cherche a déterminer les conditions et les limites de notre connaissance possible de 1’objet, mais une
philosophie critique qui cherche les conditions et les possibilités indéfinies d'une transformation du sujet, de
notre propre transformation (FOUCAULT, 2013, p. 39).

7® Essa concepgdo dialoga com a Filosofia Latino-americana. Conforme Vieira, também denominada como
filosofia da libertagdo, a qual “[...] caberia dirigir a aten¢@o aquilo que viesse trazer uma luz para a compreensao
do ser latino-americano. Se partirmos das contradi¢des sociais, dos antagonismos de classes, observando neles o
fenomeno da dependéncia, serd preciso que as partes envolvidas percebam e tomem consciéncia deste dado, pois
s0 ha realmente conflito quando o homem dominado toma conhecimento de sua situacdo de dominado e busca
uma maneira de supera-la. Nesse sentido uma da tarefas que os filésofos devem se atribuir ¢ o de desvendar o ser
que esteve oculto, contribuindo para que o homem latino-americano supere a dependéncia, realizando-se no
processo de libertagdo” (VIEIRA, 2010, p. 109).



144

Assim, o ethos funcionaria como técnica de governamentalidade que novamente
entrelacaria os eixos do saber, do poder e da ética, visto que, como o proprio Foucault
observa, a expressdao “dimensao politica” representa uma analise sobre o que aceitamos em
nosso mundo, aceitar, recusar ¢ mudar, tanto em nds mesmos como na situagdo em que
estamos envolvidos, em que atuamos. Esse € o olhar que poderiamos colocar como filosofia-
experimental que possibilita perceber as condigdes e os limites do conhecimento possivel do
objeto e do sujeito em si mesmo.

Nesse sentido, as técnicas de governamentalidade nas relagdes de poder sdo esse
trabalho realizado nos limites de nds mesmos que abre caminhos novos para percorrer e
colocar a prova a realidade e a atualidade em que vivemos. Nao obstante, ¢ importante
salientar que nesse percurso o individuo esta consciente de si, ou melhor, conhece a si mesmo,
correndo, portanto, todos os riscos na acao, embora esteja livre para elaborar estratégias de

precaucao aos riscos e apostar nas mudangas.

2.2.3 Atitude-limite: interpretacio e diagnostico do presente

Foucault apresenta, nas formas do sujeito se constituir, as abordagens sobre os saberes
e a veridicgdo, as relacdes de poder e as técnicas de governamentalidade. Esclarece que sao
formas que ndo estdo dissociadas, mas se relacionam de forma processual. Contudo, no cerne
de todas as formas possiveis, o francés situa o proprio individuo em sua atitude-limite. Para
esclarecer se a atitude-limite pode ser tratada como aquela que serd uma espécie de “estopim”
ou evento que provoca uma série de acontecimentos outros na historia efetiva do individuo
em sua subjetividade, sentimos a necessidade de investigar, em Foucault, a nocao de
experiéncia.

A nocdo de experiéncia estd presente por todo o percurso das analises de Foucault,
embora se possa identificar algumas mudangas ao longo dos anos, de suas pesquisas € do
processo de subjetivagdo do autor. No periodo arqueoldgico, por exemplo, Foucault refere-se
a experiéncia-limite considerando o individuo envolto numa espécie de compartimento da
historia. Dentro desse quadro, o individuo era compreendido como aquele que nao possuia a
capacidade de criar, era considerado andonimo, estando absorvido no aspecto formal da
historia, instituido, assim, enquanto individuo sem autoria ou autoridade sobre seu destino.
Em tal momento historico, o individuo aparecia invisivel em sua condi¢ao de subjetividade,

como, por exemplo, se considerarmos a experiéncia-limite do “louco” ou do “delinquente”. O



145

proprio Foucault, ao explicar o desenvolvimento de suas pesquisas em Historia da Loucura,
afirma, em Arqueologia do saber, que: “[...] De maneira geral, Histoire de la folie dedicava
uma parte bastante consideravel, e alids bem enigmatica, ao que se designava como uma
‘experiéncia’, mostrando assim o quanto permaneciamos proximos de admitir um sujeito
andnimo e geral da histéria [...]” (FOUCAULT, 2008b, p. 18).

No momento arqueoldgico inicial das suas primeiras pesquisas, Foucault apresenta o
individuo que experiéncia o impenetravel, o impossivel e, dessa forma, expressa a realidade
que ¢ confrontada com a loucura, a morte, a sexualidade. Contudo, através do método
arqueologico, Foucault, nove anos depois da escrita da Arqueologia do saber, percebe esse
mesmo individuo como que escavando na espessura do seu proprio espaco, de suas proprias
vivéncias, de sua propria linguagem, de suas proprias experiéncias, sua propria vida. Na
conferéncia A4 loucura e a sociedade, ministrada na Faculdade das Artes Liberais da
Universidade de Toquio, em outubro de 1970, publicada em 1978, In: Ditos e escritos X, o

francés se questiona sobre a episteme adequada a apreender esse tipo de vivéncia:

Eu me pergunto se ndo se poderia estudar o racionalismo classico ou, de maneira
mais geral ainda, o sistema de racionalidade de nossas sociedades, das sociedades
que nos sdo contemporaneas, se ndo se poderia examinar, analisar esse sistema de
racionalidade, estudando, a0 mesmo tempo em que o sistema positivo de
racionalidade, o sistema negativo da exclus@o. Que forma de loucura se exclui?
Como se exclui a loucura? Como se recorta e se traga um limite entre o que é razao
e loucura? Talvez seja precisamente colocando-se nesse eixo do limite, nessa
fronteira, nessa lamina de faca entre a razdo e a desrazdo, entre a loucura ¢ a ndo
loucura que se podera compreender ao mesmo tempo o que ¢ reconhecido e
admitido positivamente por uma sociedade e o que, por essa mesma sociedade, por
essa mesma cultura, é excluido e rejeitado (FOUCAULT, 2014b, p. 315).

Dessa forma, tem-se ja nas pesquisas do periodo arqueologico, em Historia da
loucura, por exemplo, uma andlise em que Foucault, em 1969, quando da escrita da
Arqueologia do saber, considera como um livro de pura historia aquele no qual o individuo ¢
um sujeito anOnimo nas meras representacoes gerais da historia e seu processo de
compreensao de sua vivéncia deve se dar numa abertura, uma propositura teorica diferenciada
daquela comumente realizada no ocidente, que privilegia uma historia da razdo. Nesse
sentido, esse mesmo livro de Foucault ¢ mais que o compéndio de uma historia sobre a
loucura, pois intenta, antes de tudo, fazer da loucura um objeto da historia capaz de fazer
avangar a compreensao sobre as vivéncias que circundam o sujeito € o constituem como
projeto de sua propria subjetivagdo, isso em meio a uma historia que tenta dar conta de

acontecimentos € nao mais de uma razao geral. Assim, a mesma tematica nove anos depois,



146

em uma conferéncia de 1978, em Toquio, Foucault faz a problematica funcionar como uma
nova experiéncia que vai além da mera constatacao de uma verdade historica.

Por conseguinte, nessa mudanca de percepcao, o movimento de foco nao se dirige a
uma manifestacdo variavel, ao contrario: poderiamos supor aqui que se trata, no proprio
Foucault, em suas analises, do desenvolvimento do processo de subjetivagdo. E como se o
francés passasse das relacdes de poder ao cuidado de si e, por isso mesmo, quando na
investigacao sobre a loucura, ele admite mais tarde um novo entendimento possivel na mesma
problemética. E nessa nova atitude de andlise que se encontra uma espécie de
arquegeneologia. Assim, no fato historico retido pela narrativa homogénea se encontra o
limite entre a razdo e a desrazdo, entre a loucura e a ndo loucura. E nesse efeito disjuntivo
entre positividades e negatividades ou entre o que permanece admitido positivamente por uma
sociedade e o que ¢ excluido e rejeitado por ela que estd o individuo. Este, em seu limite,
toma atitude, se apodera de si mesmo, e forca, do mesmo modo, a sociedade a mover-se —
usando a expressao de Foucault — nessa “lamina de faca”. Parece, entdo, na profundidade da
investigacao do que existe na ordem de um discurso aceito, possivel desfazer-se da ilusao e,

ao apreendé-la, redireciona-la. Eis o estabelecimento da atitude limite:

Mas ela tem seus limites: apreende-se inadequadamente essa ordem do discurso uma
vez que permanece-se, tdo somente, na apreensao; em particular, tende-se a situar os
poderes e os perigos sob “essa atividade, comumente, quotidiana e cinzenta”, como
uma ameaga velada — isso, uma vez que o conjunto do texto tendera, pelo contrario,
a desfazer essa ilusdo de profundidade” (POTTE-BONEVILLE, 2004, p. 291).

De uma primeira forma de experiéncia que se encontra no pensamento de Foucault,
surge uma segunda forma de interpretacdo da realidade. Na segunda forma de experiéncia ¢
que se estabelece o limite, de tal forma que ¢ possivel analisar, diagnosticar o presente e
estabelecer no individuo a atitude-limite. E dessa forma que Foucault apresenta, na expressdo
da genealogia, a0 mesmo tempo, a abordagem empirica e arqueoldgica que se comunica com
a analise genealdgica, isto €, a investigacdo tedrica de problematizagdes oriundas da propria
experiéncia vivenciada pelo sujeito.

O proprio Foucault, quando escreve Vigiar e punir, apresenta-se como esse sujeito de

experiéncia-limite. Ele afirma, em uma Entrevista com Trombadori, que o contato com o

7 Mais elle a ses limites: on appréhende mal cet ordre du discours lorsqu'on reste, justement, dans
I'appréhension; en particulier, on va tendre a situer les pouvoirs et les dangers sous “cette activité pourtant
quotidienne et grise”, comme une menace cachée - ce, lorsque I'ensemble du texte tendra, au contraire, a défaire
cette illusion de profondeur (In: POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Michel Foucault, I’inquiétude de I’histoire.
Paris: PUF, 2004, p. 291).



147

grupo de prisdes, 0 universo carcerario € a consequente aclamacao posterior da obra pelos
profissionais da vigilancia e da assisténcia social demonstra a urgéncia por modificacdes nas
praticas vigentes. As mesmas possibilidades da experiéncia-limite que conduzem ao

desenvolvimento da atitude-limite acompanham a tematica das prisoes

[...] Porque as mesmas teses que, a respeito de Vigiar e punir, permitirdo aos
comentadores de concluir sobre a existéncia de um poder “sem exterioridade”,
espaco liso, intercambidvel, sem segregacdo, indefinidamente redundante e sem
exterior”, coicidentemente ai, com a posi¢ao exterior a mais absoluta, aquilo, o qual
no6s tinhamos até o momento suspenso o exame, da desrazdo, limite desse espaco
sem limite, permanece como essa normalizacdo sem permanéncia. E este o
problema: que se ajuntem, desde o comeco em Foucault, o dito sobre uma exclusdo
da desrazdo com aquele de uma integragdo da loucura de cuja circunscri¢do nao
cabe a exclus@o; ou a figura de uma exterioridade junto a aquela de uma
interioridade recurvada sobre si mesma, passando ao interior de si a fim de impedir,
para além das regulagdes que ela opera, nenhuma exterioridade [...]*°(POTTE-
BONNEVILLE, 2004, p. 57).

Contudo, somente a partir de 1968 ficou clara a expressdo da experiéncia-limite
vinculada a nocao de atitude-limite em Foucault. O pensamento filosofico do francés envolve
o individuo no movimento da constitui¢ao histérica de discursos, praticas, relagdes de poder e
subjetividades. E nesse entendimento que Buraj nos alerta sobre “[...] ndo indagar sobre os
limites internos de uma declaracdo em particular, mas sair do campo da ‘exterioridade’, a fim
de reconectar com outras declaracdes e regras para criar juntos a ‘formacdo discursiva’”

1
(2000, p. 27)*".

Nessa perspectiva, tem-se que o pensamento de Foucault, no que diz respeito a
atitude-limite, tende a se aproximar da experiéncia fenomenolodgica, a qual o proprio Foucault
se refere, em parte, nos textos dos anos 50 e 60. No prefacio a Binswanger (1954) e Folie et

deéraison (1961), ambos editados em Ditos e escritos I, &€ perceptivel a experiéncia

801...] Car les mémes théses qui, 4 propos de Surveiller et punir, permettront aux commentateurs de conclure a
l'existence d'un pouvoir “sans dehors”, “espace lisse, interchangeable, sans ségrégation, indéfiniment redondant
et sans extérieur”, coincident ici avec la position du dehors le plus absolu celui, dont nous avons jusqu'a présent
suspendu l'examen, de la déraison, limite de cet espace sans limite, reste de cette normalisation sans reste. C'est
cela le probléme : que s'ajointent, du départ chez Foucault, le récit d'une exclusion de la déraison avec celui
d'une intégration de la folie dont le ressort n'est pas d'exclure; ou la figure d'une extériorité, avec celle d'une
intériorité toute recourbée sur elle-méme, passant a I'intérieur d'elle-méme pour ne laisser subsister, au-dela des
régulations qu'elle opére, aucun dehors. [...] In: POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Michel Foucault,
I’inquiétude de I’histoire. Paris : PUF, 2004, p. 57.

1 [...] ne s'enferment pas dans les limites internes d'un énoncé particulier, mais sortent hors le champ de
'I'extériorité', afin d'y renouer avec d'autres énoncés et régles jusqu'a créer ensemble une 'formation discursive'
(BURAI, 2000, p. 27). In : FISEROVA, Michacla. Partager le Visible: Repenser Foucault. Paris: L’Harmattan,
2013.



148

fenomenologica aliada a atitude-limite. Propde Foucault (2011b, p. 154) no prefacio de Folie

et deraison:

Poder-se-ia fazer uma historia dos limites - desses gestos obscuros, necessariamente
esquecidos logo que concluidos, pelos quais uma cultura rejeita alguma coisa que
sera para ela o Exterior; e, ao longo de sua histdria, esse vazio escavado, esse espago
branco pelo qual ela se isola a designa tanto quanto seus valores. Pois seus valores,
ela os recebe ¢ os mantém na continuidade da historia; mas nessa regido de que
queremos falar, ela exerce suas escolhas essenciais, ela faz a divisdo que lhe da a
face de sua positividade; ali se encontra a espessura originaria na qual ela se forma.
Interrogar uma cultura sobre suas experiéncias-limites ¢ questiona-la, nos confins da
historia, sobre um dilaceramento que é como o nascimento mesmo de sua historia.
Entdo, encontram-se confrontados, em uma tensdo sempre prestes a desenlagar-se, a
continuidade temporal de uma analise dialética e o surgimento, as portas do tempo,
de uma estrutura tragica.

Nesse sentido, pode-se perceber que o que Foucault procura em qualquer das
experiéncias ¢, na realidade da analitica do poder, compreender o significado da experiéncia
cotidiana para encontrar o aspecto em que o individuo se constitui enquanto realmente
fundador. Deste modo, a partir desta experiéncia e de suas significagdes, a ideia de
experiéncia-limite se define como aquilo que irrompe, que € como a denominamos

anteriormente, o “estopim” de onde vai eclodir uma experiéncia outra:

De inicio o texto baixa o tom, insistindo sobre a banalidade, a quotidianidade
daquilo sobre o que nos inquietamos. Um certo lirismo irrompe: “As pessoas
falam”. Em seguida, e no mesmo movimento, a categoria da inquietude cede lugar a
do perigo. Dir-se-ia que Foucault opde ao sentimento, a suposi¢do, naquilo que eles
podem ter de impreciso e de vasto, a designagdo mais modesta de um fato; mas essa
designacdo mesma nao reenvia a inquietude as suas quimeras sem lhes estreitar o
motivo, sem afastar a extrema proximidade de um susto em relagdo ao qual trata-se
de compreender, ou a partir do qual trata-se de pensar. Localizar precisamente os
perigos, mais do que permanecer em uma angustia indistinta; desfazer, ao mesmo
tempo, a ilusdo de uma ameaca que se espreita sob os fatos, abaixo da ordem do
montante das praticas que as pessoas realizam [...]*> (POTTE-BONNEVILLE, 2004,
p- 293).

Essa problematica tende a encontrar uma maneira de reformular o conceito de

experiéncia, estendendo-o além de si mesmo, considerando as criticas mais pertinentes as

82 D'abord, le texte baisse le ton, insistant sur la banalité, la quotidienneté de ce dont on s’inquiéte. Un certain
lyrisme s'interrompt: “Les gens parlent”. Ensuite, et dans le méme mouvement, la catégorie d'inquiétude cede le
pas devant celle de “danger”. On dirait ainsi que Foucault oppose au sentiment, au soupgon, dans ce qu'ils
peuvent avoir d'imprécis et de vaste, la désignation plus modeste d'un fait ; mais cette désignation méme ne
renvoie pas l'inquiétude a ses chiméres sans en approcher autrement le motif, sans dégager I'extréme proximité
d'un effroi qu'il s'agit de comprendre, ou a partir duquel il s'agit de penser. Repérer des dangers precis, plutdt que
d'em rester a une angoisse d'ensemble; défaire, dans le méme temps, l'ilision d'une menace tapie sous les faits,
en deca de l'ordre des pratiques, en amont de ce que les gens font [...] (POTTE-BONNEVILLE, Mathieu.
Michel Foucault, ’inquiétude de I’histoire. Paris: PUF, 2004, p. 293).



149

chamadas filosofias do sujeito. Dessa forma, no pensamento de Foucault a experiéncia € algo
que o individuo realiza sozinho, mas nao se trata de algo acabado ou completo na medida em
que escapa a subjetividade pura, pois quando outros individuos se cruzam na mesma
experiéncia, se interpoe a relagdo de poder e a luta para buscar nos enlaces da convivéncia os
desenlaces possiveis, de modo que o sujeito ndo venha a perder o que ¢ de si, a sua vida
propria.

Nesse sentido, o individuo, em sua subjetividade, experienciar dada realidade nado
significa necessariamente que ele a apreendeu em sua totalidade; ademais, outros individuos
com singularidades variadas também a experimentam, por iSSO mesmo surgem normas,
interrogatorios e interesses que se cruzam em seus limites.

Da mesma forma, aparecem nas experiéncias que se cruzam técnicas de como articular
o outro na série de concepgdes que foram criadas para explicar as normatividades e epistemes,
e ainda dispositivos e estratégias como mecanismos para entrar no embate, na luta dos jogos
da verdade que se instauram. Toda essa constituicdo desenvolve-se nos individuos em suas
experiéncias e € o que se poderia denominar atitude-limite ou uma espécie de “estopim” das
relagdes de poder, das relagdes de forca.

Por conseguinte, a atitude-limite encontra-se associada a interpretacdo da realidade e
ao diagnostico do presente, pois € no diagnostico da realidade experienciada que o individuo
encontra os problemas junto as informagdes que se cruzam e que o compdem, 0 que o
constitui, o que o envolve, seja loucura, doenca, linguagem, crime ou desejo, bem como os
dispositivos e estratégias fundamentais no processo de subjetivagao.

Outra concep¢do que ajuda a dar conta de uma interpretagdo da realidade a
encontramos na no¢ao de diagndstico nos € apresentada por Foucault, no texto Mensagem ou
ruido (1966), In : Ditos e escritos X. Nesta abordagem, ele se utiliza, como modelo de

episteme, da andlise diagnostica comumente utilizada pelos médicos:

Em sua pratica, o médico tem de tratar ndo com um doente, com certeza, mas,
também, ndo com alguém que sofre, e ndo principalmente, gragas a Deus, com um
“ser humano”. Ele ndo tem de tratar nem com o corpo, nem com a alma, nem com
os dois a0 mesmo tempo, nem com sua mistura. Ele tem de tratar com o ruido. Por
meio desse ruido, ele deve ouvir os elementos de uma mensagem. Para ouvi-lo, ¢
necessario que:

. ele elimine o ruido, que ele feche os ouvidos a tudo o que ndo é elemento da
mensagem;

. ele reconheca (as duas operagdes sdo, evidentemente, correlativas) os tragos
distintivos de cada elemento; e

. ele os registre & medida que se apresentam [...] (FOUCAULT, 2014b, p. 27).



150

Dessa forma, a maneira possivel de elaborar o digndstico do presente é-nos
apresentada por Foucault pela analogia do diagnostico médico. Assim, como o médico nao
pode esperar o final do ruido, que ¢ a doenca, e esta pode levar a morte, ele, em sua fungao,
elimina o ruido em busca da cura, reconhece na diversidade de sintomas os tragos distintivos
de cada elemento, ndo os codifica; ao contrario, depois de um certo tempo de escuta, se pde a
traduzir os sintomas, as informagdes, solicita ou ndo o auxilio de exames mais apurados,
investiga, analisa e emite um diagnostico.

Assim, a partir dos anos 70, Foucault procura levantar o problema da experiéncia
como momento de transformacdo. Nesse sentido, aparece a atitude-limite associada aos

dispositivos de resisténcia que constituem o individuo no processo de subjetivagao.

2.3 Modos do sujeito se constituir e formas de praticas de si

Na investigacdo sobre o tratamento que Foucault atribui ao individuo em processo de
subjetivacdo, nos detivemos em uma primeira abordagem a desenvolver sobre as condigdes
do sujeito em se constituir admitindo a luta na existéncia do individuo. Trilhando esse
caminho, foi possivel perceber o embate presente nas relagdes do individuo, seja nas relagdes
consigo mesmo, seja nas relacdes com o mundo exterior, considerando que se trata de
relagdes adjacentes e que exercem certa completude. Nessa luta, obtivemos o entendimento
sobre as relagdes de poder e for¢a. Em um segundo momento, tratamos de desenvolver sobre
as formas do individuo se constituir no processo de subjetivacdo, caminho que nos fez trilhar
sobre questdes relativas ao saber, a verdade e ao governo. A partir dessas duas primeiras
abordagens — condigdes e formas do sujeito se constituir — entramos em discussdes que nos
direcionam a aspectos morais e €ticos, sendo a estas que nos reportaremos nesse momento da
pesquisa.

Muito embora, sobre as formas do sujeito se constituir, Foucault tenha nos indicado os
saberes e veridic¢do, as relagdes de poder e técnicas de governamentalidade e a inquietante
questao sobre a atitude-limite, existe ainda uma outra forma apontada pelo francés: as formas
de pratica de si. Contudo, este caminho Foucault s6 nos apresenta em seus ultimos cursos do
College de France.

No que se refere as formas das praticas de si, Foucault as percebe no individuo em
processo de subjetivacdo, pois ha neste individuo uma preocupagao ao cultivo do ethos — o

cuidado de si — o exercicio de praticas de si para viver bem diante das adversidades do



151

momento presente. Assim, as prdticas de si ndo se constituem apenas € unicamente como
formas, mas sobretudo se apresentam como movimentos intrinsecos a condi¢ao de existéncia.
Nesse sentido, elas estdo presentes em cada acao e em cada reacdo do individuo em processo
de subjetivagdo, por isso mesmo as investigamos em nossa pesquisa como modos do sujeito
se constituir.

E, entdo, nos modos de como o individuo se constitui no processo de subjetivagio que
nos deteremos nesse momento da pesquisa, buscando a expressao de Foucault no que diz
respeito a vida filosofica. Na abordagem sobre a vida filosofica, o francés toma como
referéncia o pensamento antigo, retomando tanto expressdes cujos conceitos sao
etimologicamente oriundos da literatura grega quanto praticas e experiéncias vivenciadas
historicamente e efetivamente por individuos que se debateram com o poder e, ao mesmo
tempo, realizaram exercicio e praticas para o cuidado de si.

Dentre os conceitos antigos, elegemos como indispensaveis em nossa investigagao trés
que Foucault, na Hermenéutica do sujeito (2004, p. 389-394), coloca como atributos da vida
filosofica, a saber: o pardstema, o paraskeué e a parresia. Vale salientar que no pensamento
de Foucault sobre as praticas de si, o ethos € o movimento constituido do pardastema, do
paraskeué e da parresia e, embora em nossa investigacdo optemos por apresenta-los cada um
em suas especificidades®, eles so se constituem enquanto movimento impulsionados pela
for¢ca do individuo frente a relagdo de poder. Assim, dificilmente se entenderia o pardstema

. o , . , . A . . 84
sem a consideracdo do paraskeué e impossivel seria a existéncia da parresia”” sem os modos

. , 85 ;86
anteriores — pardstema’" € paraskeué®".

2.3.1 Pardstema: bem, liberdade e realidade

Iniciamos nossa abordagem esclarecendo que enquanto modo de existéncia o ethos ou

o cuidado de si nao € uma esséncia. Embora Foucault apresente-o como saber espiritual, trata-

% A divisdo dos sub-topicos de Modos do sujeito de constituir, optando por falar individualmente dos
movimentos do ethos em seu pardstema, paraskéue e parresia, considerou unicamente uma melhor trajetoria
didatica as explicitacdes dos enunciados. Como veremos no decorrer da investigacdo, s6 nos ¢ possivel
compreendé-los nas relagdes proprias que os envolvem.

% Liberdade de expressido; franqueza; licenciosidade de expressio.
85 Preceitos; conselho; firmeza; realidade; bem.

% Aprovisionamento; fornecimento de algo para alguém; plano, procedimento; projeto; preparagio, exercicios e
pratica de si.



152

se de algo que se processa nas relagdes do individuo em subjetividade, isto €, o individuo, a
partir da atitude-limite, interage nas relagdes de poder e ¢ forcado a modificar o presente. E
desse modo que Foucault apresenta o que ele denomina vida filoséfica. Trata-se do individuo
que, em sua subjetividade, cultiva o ethos.

Os modos do sujeito se constituir possibilitam ao individuo, na sua condi¢do de vida —
com todas as adversidades expressas nas formas dos desmembramentos dos acontecimentos —,
uma “estética da existéncia”. Desse modo, a este processo em que o individuo por sua forca
vive a historia efetiva e das condigdes experienciadas da vida presente, indicadas ao individuo

por ele proprio em suas relagdes de poder, lhe-é possivel o enfrentamento da realidade. E

nesse sentido que se instaura o pardstema:

Os supracitados parastémata sao trés. [...] Um concerne aquilo que devemos
considerar como bem: o que é o bem para o sujeito? O segundo dos parastémata
concerne a nossa liberdade e ao fato de que tudo para nés depende, na realidade, de
nossa propria faculdade de opinar. Nada pode reduzir nem dominar esta faculdade
de opinar. Somos sempre livres para opinar como quisermos. Terceiro (terceiro dos
parastémata), € o fato de que nao ha, no fundo, para o sujeito, sendo uma instancia
de realidade, e a Unica instancia de realidade que existe para o sujeito é o proprio
instante: o instante infinitamente pequeno que constitui o presente, antes do qual
nada mais existe e ap6és o qual tudo ainda ¢ incerto [...] (FOUCAULT, 2004, p. 353-
354).

Foucault aponta uma importancia ao lugar e ao tempo em que o individuo se encontra,
ao mover-se livremente por si ou a mover-se em direcdo ao outro que se apresenta no
momento presente. Assim, diante de caminhos a serem percorridos e praticas a serem
desenvolvidas o que se tem ¢ a vida, € a existéncia; nas palavras de Foucault (2004, 353),
“[...] a Unica instancia de realidade que existe para o sujeito ¢ o proprio instante [...]”, o
momento presente e, nele, os efeitos do ethos se apresentam enquanto possibilidade de
transformagdes na vida do individuo. Por isso mesmo, em a Hermenéutica do Sujeito,
Foucault considera, a saber que: “[...] Pardstema ¢ alguma coisa que esta ali, que se deve ter
em vista, que se deve guardar sempre sob os olhos: tanto enunciado de uma verdade
fundamental quanto principio fundador de uma conduta” (FOUCAULT, 2004, p. 354).

Destarte, para um melhor desenvolvimento da no¢do de parastema, se faz necessario
retomarmos ao primeiro momento da abordagem sobre os processos de subjetivacdo, uma vez
que essa nocao se vincula ao desenvolvimento da nossa investigagdo sobre a condi¢do do
sujeito se constituir. A instancia da realidade, o momento presente, o instante em que se vive
¢ a condicdo do processo de subjetivacdo. Assim, quando nos referimos anteriormente as

relagdes da verdade e do poder com o sujeito, quando da anélise para a realizagdo de alguns



153

deslocamentos — primeiro, da no¢ao de ideologia dominante para a no¢ao poder-saber; outro,
sucessivo ao primeiro, da no¢ao saber-poder para a de governo da verdade — essas propostas
de deslocamentos se expressam também como condigdes para a realizacao do pardstema.

Da mesma forma, para entender a conversdo a si, Foucault propde, considerando a

compreensao dos modos do sujeito se constituir, a realizagdo de alguns deslocamentos:

Primeiro, trata-se de um certo deslocamento do sujeito, quer suba até o topo do
universo para vé-lo em sua totalidade, quer se esforce em descer até o cerne das
coisas. De qualquer maneira, ndo é permanecendo onde esta que o sujeito pode saber
do modo como convém. Este é o primeiro ponto, a primeira caracteristica do saber
espiritual (FOUCAULT, 2004, p. 373).

O primeiro movimento que Foucault propde € o do proprio sujeito como individuo que
¢ livre para se constituir enquanto tal e esse €, sem sombra de dividas, o maior bem que pode
ser cultivado. Por conseguinte, movido por esse bem, por sua liberdade, ¢ possivel realizar o
deslocamento do saber. Vale salientar que nesse momento Foucault apresenta o saber como
“saber espiritual”, isto €, o saber que se institui como verdade para o individuo, por ser
constituido pelo proprio individuo em sua subjetividade.

Assim, embora o franc€s denomine esse tipo de saber como saber espiritual, € preciso
deixar claro ndo se tratar de esséncia ou algo predeterminado ou estabelecido; ao contrario,
trata-se de algo vivido, real e oriundo de relagdes e experiéncias do individuo. Neste sentido,
quando Foucault o considera como saber espiritual ¢ por considerar como algo auténtico, por
ter sido constituido no interior dessas relagdes, por isso mesmo nao se trata de uma verdade

estabelecida, mas de uma realidade apreendida. Conforme Foucault, sucessivo a este

deslocamento, € preciso realizar outro: o confronto do individuo contra si mesmo:

Segundo, a partir deste deslocamento do sujeito, estd dada a possibilidade de
apreender as coisas ao mesmo tempo em sua realidade e em seu valor. E por "valor"
entende-se seu lugar, sua relacdo, sua dimensao propria no interior do mundo assim
como sua relagdo, sua importéncia seu poder real sobre o sujeito humano enquanto
ele ¢é livre (FOUCAULT, 2004, p. 373).

Percebe-se 0 movimento da liberdade nas relagdes internas das praticas de si.
Observamos também que as condi¢des existentes nas relagdes exteriores frente ao poder sao
as mesmas relacoes e deslocamentos necessarios ao cuidado de si. Contudo, relagdes internas
e externas ndo estdo — no pensamento do francés — dissociadas, ao contrario, ¢ do embate e da
luta que surgem os jogos e neles estdo as formas de interagdo com o poder. Assim, para que

1sso ocorra, tendo em vista — embora incerta — a mudanca, ainda € proposto por Foucault um



154

terceiro e sucessivo deslocamento: “[...] Terceiro, neste saber espiritual, trata-se para o sujeito
de ser capaz de ver a si mesmo, apreender-se em sua realidade” (FOUCAULT, 2004, p. 373).
Nesse sentido, propde Foucault que para o individuo se constituir em sua
subjetividade, considerando a nocdo de pardstema, € necessario, enquanto individuo livre,
apreender a realidade e conseguir ver a si proprio nessa realidade. Tal apreensao s6 € possivel
gragas ao movimento, pois, como alerta o francés, “[...] ndo ¢ permanecendo onde esta que o
sujeito pode saber do modo como convém” (FOUCAULT, 2004, p. 274). A partir desses
deslocamentos, tem-se o lugar da mudanga enquanto possibilidade no tempo presente.
Realidade e individuo estdo associados e se movem, € o lugar onde se encontra a
possibilidade de mudanga nao ¢ fixo, ¢ flexivel. O tempo presente se move nesse possivel.
Assim, para que o ethos — esse movimento — se apresente como modo de o sujeito se
constituir com efeitos benéficos no momento presente € preciso colocar em pratica alguns
exercicios que possibilitem o cuidado de si e do outro em suas relacdes de poder e forca.
Nesse sentido, embora inicialmente Foucault nos apresente o pardstema enquanto bem,
liberdade e realidade (momento presente), ainda € aconselhado pelo francés ao individuo
outro deslocamento: deslocar-se do conceito universal e amplo de liberdade e direcionar suas
acoes ao desenvolvimento de “praticas de liberdade” ou ao cultivo de exercicios de praticas
de si. A esse cultivo, Foucault considerarda um exercicio espiritual do individuo. Assim, o
voltar a si mesmo se instituira como um principio que deve ser acrescido aos trés anteriores, a

saber: bem, liberdade e realidade. Entende-se o pardstema como principios para o sujeito:

[...] portanto, os trés parastémata: defini¢do do bem para o sujeito; defini¢do da
liberdade para o sujeito; definicdo do real para o sujeito. [...] vai acrescentar um
outro a estes trés principios. De fato, o principio que vem se juntar aos trés outros
ndo ¢ da mesma ordem nem exatamente do mesmo nivel. Ha pouco eram trés
principios, e agora o que se desenvolvera sera antes uma prescri¢cdo, um esquema,
esquema de alguma coisa que € um exercicio: exercicio espiritual que tera
precisamente por papel e funcdo manter sempre no espirito as coisas que devemos
ter no espirito, a saber: a defini¢do do bem, a defini¢do da liberdade e a defini¢do do
real - e, a0 mesmo tempo em que este exercicio deve sempre no-los lembrar e
reatualizar, deve nos permitir vincula-los entre si e, por conseguinte, definir o qué,
em fung¢do da liberdade do sujeito, deve, por esta liberdade, ser reconhecido como
bem em nosso unico elemento de realidade, a saber: o presente (FOUCAULT, 2004,
p- 353-354).

A compreensdo do pardstema ¢ similar ao processo de subjetivagdo; nao se trata de
algo cadtico, mas ¢ constituido de principios: bem, liberdade, realidade (momento presente) e,
acrescido a uma vida filosofica, o exercicio, tido como a “pedra filosofal”. Assim, o exercicio

de guardar-se sempre sob seus olhos, manter vigilancia sobre si mesmo, voltar-se a si mesmo,



155

serd a “pratica de liberdade” que equivale ao principio fundador de uma conduta daquilo que
de melhor o individuo pode se constituir. E essa a “pratica de liberdade” que permite ao
individuo em subjetividade lembrar-se constantemente dos acontecimentos, retomar a
realidade em que vive, retomar a si mesmo em suas acdes e reatualizar o presente em que

vive.

2.3.2 Paraskeué: praticas e exercicios

Nos deparamos agora com o lugar, o tempo, o presente, € nos parece que esta ¢ a
questao filosofica da qual todas as outras possiveis questdes derivam ao nos concentrarmos na
investigacdo do individuo, como aquele que faz uso de relagcdes de poder. Assim, no
pensamento de Foucault, ao indagarmos sobre o que ¢ o bem, consideramos que uma tal
pergunta s6 tem sentido se realizada nessa condi¢do, forma e modo de existéncia, a saber,
tendo como horizonte as relagdes de poder.

Entretanto, esse bem sobre o qual podemos nos perguntar no pensamento de Foucault
ndo se trata de uma categoria universal, mas do que ¢ o bem para o sujeito. Entdo, nesse
sentido ¢ que foi proposto no desenvolvimento de nosso trabalho, quando tratamos sobre o
paradstema, que o bem estaria associado a liberdade e a cada deslocamento proposto pelo
francés nos direcionavamos para o individuo, pois ¢ esse individuo que busca o bem, isto ¢, a
vida feliz.

E o que seria a vida feliz? Certamente, ndo encontraremos uma resposta acabada a
essa questao. Mas Foucault, ao busca-la, propde o paraskeué como modo de o sujeito se
constituir no desenvolvimento de praticas de si por meio de exercicios que permitam ao
individuo construir processualmente sua propria subjetividade. Assim, para melhor esclarecer
sobre o movimento do ethos que entrelaca pardstema e paraskeué, Foucault retoma aspectos
das vidas de Séneca e Marco Auré¢lio. Nas palavras dele, ambos sdo individuos que
desenvolveram suas subjetividades, que em suas vidas, nas acdes e reagdes aos
acontecimentos por eles vivenciados, nos dido uma percepc¢ao da compreensao do pardastema
enquanto horizonte constitutivo da subjetividade para o individuo. Neles o francés percebe
praticas e exercicios, que eles desenvolveram ao se “apossar” da realidade com todas as
adversidades existentes e se constituir enquanto seres livres. A expressdo “apossar-se da
realidade” significa que ao tomar posse do que o circunda ou da realidade em que vive o

individuo reconhece a si mesmo. Assim, o principio fundador de uma conduta ndo ¢ uma



156

esséncia universal, como ja& observamos anteriormente, mas o proprio individuo que toma
posse de si mesmo.

Séneca e Marcos Aurélio servem de exemplo de algumas praticas de si e exercicios ou
do movimento proprio do pardskeue, sendo que associado as praticas de si estd o problema
gerado em relacdo a uma vida feliz ou ao bem. Por isso Foucault retoma o percurso e suas
acoes mediante os sentimentos que vivem, seja de dor, de paixdo, de desprezo, de dadivas ou
de atos herdicos. Muito embora os historiadores da filosofia s6 se permitam considerar em
tais vivéncias unicamente o proposito de definir, pela propria vida desses autores, o conceito
de felicidade, para os estoicos do periodo imperial ¢ nesses filosofos, Séneca® e Marco
Aurélio®™ que Foucault vé mais que uma razdo estdica.

Na histoéria efetiva de Séneca, € possivel perceber o individuo na constituicao de sua
subjetividade. A vida de Séneca ¢ a de um individuo que se constitui processualmente € em
sua subjetivacao estdo os embates constantes entre a vida privada e a vida publica. Séneca, na
expressao do espirito publico, quando comparecia junto ao imperador Clatdio e mesmo
depois, com Nero, ele se deparava com a auséncia da liberdade na comunidade de individuos
na vida politica. Em lugar da liberdade, emergia a corrupcao da magistratura na aceitacao de
conjugados de interesses particulares de alguns cidaddos influentes, mesmo que manifestasse
sempre a preocupagdo com o fortalecimento da ideia de que as instituicdes de governo eram
duradouras e organizadas sob o comando de um tnico chefe.

Séneca vive um regime politico centralizado na figura do governante, pois este,
quando no exercicio de suas fungdes, exibia agdes baseadas em determinadas idiossincrasias e
tomava decisdes movidas por um suposto saber espiritual. Ele mesmo — Séneca — foi alvo da

indisposicao particular do imperador Claudio quando, por exemplo, este passou a agir e reagir

87 Nasceu em Cérdoba, em data ainda em discussdo; Pierre Grimal I aproxima-a por volta de 1 a.C.; e morreu a
19 de abril de 65 d.C. Muito cedo, foi para Roma e, durante os anos de formagao, apaixonou-se pela filosofia e
interessou-se por questdes da natureza. Sua saude precaria levou-o ao Egito por volta de 25 d.C., de onde s6
retornou em 31 d.C. J4& em Roma, deu inicio ao cursus honorum relativamente tarde, [...] s6 por volta de 34 ou
35 d.C., quando ja comecava a despontar como grande orador (BRAREN, Ingeborg. Introdugdo. In: Tratado
sobre a cleméncia de Séneca, 1990, p. 13).

88 Conforme Staniforth na Introducdo as Medita¢des, Marco Annio Vero, o futuro imperador de Roma, nasceu
em 26 de abril de 121 a.C. durante o reinado do Imperador Adriano. O pai, Annio Vero, era um nobre romano ¢
0 avd, com o mesmo nome, tinha sido prefeito da cidade e, por trés vezes, consul. Ambos (os pais) morreram
ainda novos e, depois da morte do pai, Marco foi adoptado pelo avo, de quem ele fala com caloroso afecto e
respeito. Os anos da infancia foram felizes, ¢ de estudo; uma série de tutores dos mais competentes tomaram
conta da sua educagdo e treinaram-no nas doutrinas da filosofia estdica; e embora a sua satide ndo fosse nunca
muito robusta, gostava de montar a cavalo, cagar, lutar, e de jogos de ar livre. Quando tinha dezessete anos, o
Imperador Adriano morreu e sucedeu-lhe Aurélio Antonio (vulgarmente conhecido como Anténio Pio), cuja
mulher era uma tia de Marco chamada Faustina. Nao tendo filhos vardes, Antonio adoptou o jovem sobrinho de
sua mulher, mudou-lhe o nome para Marco Aurélio Anténio, nomeou-o seu sucessor € prometeu-o em
casamento & sua filha Faustina (AURELIO, 2002, p. 18).



157

tomando como critério de sua acgao particular a influéncia de agentes externos. Assim, Séneca
foi acusado por Messalina, esposa do imperador Clatdio, no ano de 41, de ter cometido
adultério com Julia Livia, sobrinha do imperador, resultando dessa acusagdo o exilio de

Séneca para a Corsega. Sobre a atividade de Séneca, considera Foucault (2004, p. 192-193):

Ele teve uma atividade politica, uma atividade administrativa. E, quando se examina
quais as pessoas a quem se dirigiu, a quem deu conselhos e, em relagdo as quais
desempenhou o papel de mestre de consciéncia, de diretor de consciéncia nos damos
conta de que [sd0] sempre pessoas com quem tinha outras relagdes. As vezes,
relacdes de familia: foi para a sua mae, Hélvia, que escreveu uma consolagdo no
momento em que ele proprio era mandado ao exilio. Dirige uma consolagdo a
Polibo, que era para ele uma espécie de protetor ambiguo e longinquo, de quem
solicita amizade e protecdo para conseguir retornar do exilio. A Serenus, a quem
enderecara uma série de tratados - o De tranquillitate, talvez o De otio, ¢ ainda um
terceiro, para quem escreve estes tratados, ¢ um parente afastado que chegou da
Espanha, veio fazer carreira na corte e esta prestes a tornar-se confidente de Nero. E
¢ na base deste semiparentesco / semiclientelismo que Séneca se dirige a Serenus,
escuta seu pedido e da-lhe conselhos.

Foi no exilio que Séneca escreveu seus principais tratados filoséficos, como as
Consolationes, em que expOe a reniincia aos bens materiais e a busca da tranquilidade da alma
mediante o saber espiritual. O exilio, aquilo que seria considerado por muitos como algo
negativo em virtude das grandes privacdes materiais, foi para Séneca, também, um momento
de refugio, de crescimento e, por outro lado, de articulagcdes politicas e amadurecimento

intelectual:

Pode-se tomar como exemplo toda a série dos interlocutores de Séneca. Deste ponto
de vista, Séneca ¢ um personagem muito interessante; € possivel dizer que ele é um
filosofo de profissdo, ‘profissdo’ no sentido bem amplo que a palavra poderia ter
naquela época. Comecou sua carreira principalmente quando estava no exilio,
escrevendo tratados, tratados de filosofia. E foi como filésofo que, chamado do
exilio na Sardenha tornou-se preceptor ou, em todo caso, conselheiro de Nero
(FOUCAULT, 2004, p. 192).

A saida de Séneca do exilio pode ser considerada mais um dos exemplos de
idiossincrasia do governante. Séneca, por influéncia de Agripina, outra jovem sobrinha do
imperador, saiu do exilio e retornou a Roma em 49, tornando-se, mais tarde, preceptor de
Nero — filho de Agripina. Com a morte do imperador Claudio, Nero assumindo o poder,
Séneca torna-se o principal conselheiro do imperador.

Na fungdo de conselheiro, Séneca procurou orientar Nero para uma vida politica justa
e se, por um lado, observava-o e influenciava-o na medida do possivel, por outro, procura
mitigar, corrigir ou mesmo frear a conduta perversa de Nero. Contudo, Roma possuia um

sistema ou regime politico cuja estrutura se baseava nos conflitos de interesses e vaidades.



158

Era um periodo pobre de ideias politicas e a necessidade de preencher o vazio e o sentido na
vida dos individuos fez Séneca propor a cena politica do poder absoluto romano se
fundamentar em um saber espiritual caracterizado por uma virtude, a virtude da cleméncia.

Para Séneca, o poder ndo precisa corromper-se por vaidades ou pelo jogo de interesses
palacianos, mas deve ser estruturado segundo a lei da natureza, a lei da vida. Percebe-se essa
posi¢dao em Séneca logo no proémio do Tratado sobre a cleméncia, sendo ai que se encontra o
que Foucault considera como exercicios e praticas de si. Séneca, ao indicar o motivo de
escrever a respeito da cleméncia, apresenta o que o francés considera como “pratica de
liberdade”.

E assim que Foucault entende o individuo em processo de subjetivagio, como aquele
que ¢ capaz de re-atualizar o presente em que vive, o parastema, por intermédio de praticas e
exercicios, a paraskeue. Em o Tratado sobre a Cleméncia, Séneca, enquanto individuo,
realiza o exame de consciéncia ou exame de si mesmo, das suas acdes em todos os
acontecimentos que ocorrem durante o dia; ele as registra, as escreve e, assim, retoma-as e
aposta em mudangas — uma vez que a ac¢do implica num certo risco. Conforme Braren®’,
Séneca conservou a pratica do registro das acdes durante toda a sua vida em todas as
atividades, politicas, administrativas, preceptoras, € nas relacdes familiares e com amigos.
Escrever sobre suas agdes e sobre os acontecimentos que o circundavam foi o exercicio que
Séneca desenvolveu na vida cotidiana, com a mestria de um sabio ou a meticulosidade de um
médico ao tratar os sintomas manifestados por individuo doente. Esse exercicio levava Séneca

a considerar os sintomas na vida e na organizacao politica do Império:

Dispus-me a escrever a respeito da cleméncia, O Nero César, para que eu, de certa
forma, desempenhasse a fungdo de espelho e te mostrasse a tua pessoa como a que
ha de vir para a maior de todas as satisfagdes. Pois, ainda que o verdadeiro proveito
das agdes esteja em té-las realizados corretamente e nenhuma recompensa digna das
virtudes seja nada além das proprias virtudes, ¢ bom inspecionar e andar as voltas
com a boa consciéncia e, depois langar os olhos sobre essa imensa multidao
discordante, sediciosa e descontrolada - pronta para se precipitar igualmente para a
sua perdicdo como para a alheia, se romper o seu jugo - ¢ falar consigo mesmo
palavras deste teor: sera que por acaso eu, entre todos os mortais, agradei e fui eleito
para desempenhar na terra o papel dos deuses? Eu sou o arbitro de vida e de morte
desta gente, estd em minhas maos a qualidade da sorte e da posi¢cdo que cabe a cada
pessoa [...] (SENECA, 1990, p. 39).

A partir dos motivos que levaram Séneca a escrita sobre a cleméncia, os quais estdo

dispostos no inicio do tratado, percebe-se também a inclinacdo de Foucault em eleger Séneca

% Informagdes de Braren em nota de rodapé n° 2, In : Tratado sobre a cleméncia, de Séneca, p. 39.



159

para esclarecer sobre os exercicios e praticas de si. Séneca ndo somente era vigilante em
relagio as suas acdes, para além disso ele assumia que desempenhava a funcio de espelho®
com o objetivo de mostrar a Nero, ao imperador romano, a realidade em que este estava
situado.

Nesse percurso, Séneca langava o olhar também sobre os studitos considerando todos
os problemas que os levavam a discordancia e ao possivel descontrole. Assim, além de
acompanhar e verificar com satisfagdo algum progresso na agdao de Nero, satisfagdo maior era
a de exercer a funcao de espelho; quando mediante muita luta e estratégia, percebia-se o
reflexo de boas a¢des do imperador junto aos seus suditos’'. E nestas praticas e exercicios que
Foucault entende o paraskeué e, nesse sentido, o momento presente ou pardstema sao as
reacgoes, as respostas que estdo, enquanto possibilidades, presentes nas agdes realizadas pelo
individuo.

Por conseguinte, uma consideracao que pode ser retirada do pensamento de Foucault ¢
a da possibilidade ou impossibilidade do alcance da vida feliz. Contudo, o que de maior
importincia o francés percebe em Séneca e em Marco Aurélio ¢ o desenvolvimento do
paraskeué e, com ele, o movimento do Ethos.

Marco Aurélio, por sua vez, apresenta nas Meditacoes registros constantes de sua
vida. Como uma espécie de livro de apontamentos, ele registra tudo o que merece ser
guardado, lembrado e retomado. Desde acontecimentos recentes, encontros pessoais,
reflexdes sobre sua vida e tudo o quanto aprende na convivéncia com os outros. Tudo o que
vive, parece ser, para Marco Aurélio algo que deve ser recordado no presente como maximas

a subsidiarem na pratica ao auto-aperfeicoamento em sua vida:

" No ambito da teoria politica, principalmente na modernidade, ficou consagrado um tipo de literatura que foi
denominada espelho de principes, cujo principal exemplo temos em O principe, de Maquiavel. Tal forma
literaria consistia numa série de conselhos a serem seguidos pelo jovem governante tendo em vista orientar as
acdes do seu futuro governo, baseando-se em exemplos da historia, da vida dos grandes homens ¢ das sutilezas
da vida palaciana. Nesse sentido, as ligdes de Séneca podem ser consideradas a partir dessa ideia de espelho,
uma vez que visa a aconselhar o imperador, bem como sua corte acerca dos beneficios da virtude.

! Conforme as méximas 6 ¢ 7 do Proémio, Tratado sobre a cleméncia, Séneca, ao falar de Nero, mostra a
dificuldade de lidar com as atrocidades do imperador. “Mas tu te impuseste um enorme encargo. Ninguém fala
mais do divino Augusto, nem dos primeiros tempos de Tibério César, nem, querendo imitar um modelo, procura
outro além do teu: avalia-se o teu principado por esta prova. Isto teria sido dificil, se a bondade ndo fosse natural
em ti, mas encenada de vez em quando. Pois ninguém pode sustentar uma mascara durante longo tempo. Muito
cedo, as coisas fingidas recaem em sua propria natureza. Sob cada uma delas existe alguma verdade e, como eu
diria, brotam a partir desta sélida substancia e, em seu devido tempo, desenvolvem-se em algo maior ¢ melhor”.
E, na maxima 7, “O povo romano enfrentava um grande risco quando lhe parecia incerto para onde se voltaria
sua nobre indole. Agora, os votos publicos estdo em seguranga, pois ndo existe perigo de que, subitamente, te
esquecas de tua natureza” (SENECA, 1990, p. 41).



160

1. A cortesia e a serenidade, aprendi-as eu, primeiro, com o meu avd. 2. A virilidade
sem alardes, aprendi-a com aquilo que ouvi dizer e recordo do meu pai. 3. A minha
mae deu-me um exemplo de piedade e generosidade, de como evitar a crueldade —
ndo s6 nos actos, mas também em pensamento — ¢ de uma simplicidade de vida
completamente diferente daquilo que € habitual nos ricos. 4. Ao meu bisavo fiquei a
dever o conselho de que dispensasse a educagdo da escola e, em vez disso, tivesse
bons mestres em casa — e de que me capacitasse de que ndo se devem regatear
quaisquer despesas para este fim (AURELIO, 2002, p. 30).

Assim, da convivéncia com os familiares, tutores e amigos ou de qualquer individuo
com quem Marco Aurélio mantivesse qualquer tipo de relagdo, algum ensinamento seria
preservado. Na maxima nimero 5, ele expressa o aprendizado acerca da temperanga, da arte

de ser comedido, nos informando que:

Foi o meu tutor que me dissuadiu de apoiar o verde ou o azul, nas corridas; ou o leve
ou o pesado, na arena; e me incentivou a nao recear o trabalho, a ser comedido nos
meus desejos, a tratar das minhas proprias necessidades, a meter-me na minha vida,
e a nunca dar ouvidos a ma-lingua (AURELIO, 2002, p. 30).

Embora nas relagdes de convivéncia existam subsidios para o auto-aperfeicoamento,
Marco Aurélio compreendia e afirmava que estavam no poder de cada individuo a vontade
propria, os juizos proprios, a propria vida, o que equivale, na concepg¢dao do imperador, a
propria natureza e, ¢ a ela, a natureza, que pertence o poder de aceitar o que ¢ moralmente
colocado ou rejeitar o que deve ser rejeitado. Dai, embora o individuo possa se auto-
aperfeigoar na relacdo com os outros, nada exterior a esse individuo pode, por si s0, afetar ou
provocar quaisquer mudancas se interiormente esta transformagdo ndo € aceita. Dai, adverte

Marco Aurélio, em sua méxima 17, livro 2, de Meditag¢oes que:

Na vida de um homem, o seu tempo é apenas um momento, o seu ser um fluxo
incessante, os sentidos uma vela mortiga, o corpo uma presa dos vermes, a alma um
turbilhdo inquieto, o destino, negro, ¢ a fama, duvidosa. Em resumo, tudo o que ¢ do
corpo, ¢ como agua corrente, tudo o que ¢ da alma, como sonhos e vapores; a vida,
uma guerra, uma curta estadia numa terra estranha; e depois da fama, o
esquecimento. Onde, pois, poderda o homem encontrar o poder de guiar e
salvaguardar os seus passos? Numa e s6 numa coisa apenas: a Filosofia. Ser fil6sofo
¢ manter o espirito divino puro e incélume dentro de si, para que ele transcenda todo
o prazer e toda a dor, ndo empreenda nada sem um objectivo, ou com falsidade ou
dissimulacdo, ndo fique na dependéncia das ac¢des ou inacgdes dos outros, aceite
todas e cada uma das prescricdes como vindas da mesma fonte donde ele proprio
veio — e final e principalmente, para que espere a morte com dignidade, como nada
mais do que a simples dissolugdo dos elementos de que todo o organismo vivo ¢
composto. Se esses proprios elementos ndo se danificam com a incessante formagao
e re-formagdo, porqué olhar com desconfianca a transformagdo e dissolucdo do
todo? Trata-se apenas do curso da Natureza; e no curso da Natureza ndo se encontra
mal nenhum (AURELIO, 2002, p. 38-39).



161

Aqui aparece a influéncia dos valores estoicos na vida de Marco Aurélio: o prazer, em
si proprio, nao ¢ um bem; nem a dor, por si s6, um mal; tornam-se bem ou mal quando o
individuo o apreende e o julga. Subjaz precisamente a este principio a famosa ‘“apatia”
estdica, que muitos entendem como impassividade do sabio. Este, o sabio, experimentara
todas as sensagdes e emogdes que sao comuns ao individuo, se recusando, contudo, a vé-las
como males; por isso mesmo, enquanto sabio, ele se encontra privado de ser afetado por elas.

Foucault deixa claro quando tenta explicar ao seu publico o motivo de eleger Séneca e
Marco Aurélio para a compreensao da relagdo parastema e paraskeué, que ambos constituem-
se, - na visao do francé€s - como aqueles sujeitos que, em suas agoes, realizam a conversao a si

mesmos:

Se evoquei tudo isto a respeito de Séneca e de Marco Aurélio, é em funcdo do que
passo a expor. Como lhes lembrei, no interior deste tema geral da conversao a si e
no interior desta prescricdo geral ‘¢ preciso voltar a si’, pretendia determinar o
sentido que é conferido ao preceito particular ‘voltar o olhar para si mesmo’,
‘reportar a ateng@o sobre si’, ‘aplicar para si seu proprio espirito’ (FOUCAULT,
2004, p. 372-373).

Desse modo, Foucault afirma, em Hermenéutica do sujeito, que € pelo paraskeué, por
este exercicio de relembrar no presente a sua vida, que se torna possivel sua organizacao.Vale
a pena destacar, porém, que esse exercicio nao € o mesmo que ficar remoendo o passado ou

revivendo o passado, mas trata-se de assegurar sua existéncia pelo exercicio da vida:

Trata-se de uma espécie de "heautoscopia". O sujeito deve perceber-se na verdade
de seu ser. [...] o efeito deste saber sobre o sujeito esta assegurado pelo fato de que
nele o sujeito ndo apenas descobre sua liberdade, mas encontra em sua liberdade um
modo de ser que ¢ o da felicidade e de toda a perfeicdo de que ele é capaz
(FOUCAULT, 2004, p. 373).

Essa espécie de “heautoscopia”, como nomeia Foucault, implica nos modos do
individuo se constituir nos processo de subjetivacdo. Em primeiro lugar, o individuo ¢ capaz
de realizar determinados deslocamentos; em segundo, ao fazer os deslocamentos ele reavalia
e apreende o valor das coisas a partir de sua realidade; em terceiro lugar, o sujeito, ao ver a si
mesmo, sofre uma transformagdo e ao mesmo tempo apresenta a possibilidade de alteragao e
mudanca de sua vida. Por conseguinte, a “heautoscopia’ que Foucault apresenta como modo

. . . ’ . . 292 - . o
de ser do sujeito por efeito do saber é o movimento de si sobre si’. E como se cada individuo

%2 Com o intuito de deixar clara a fun¢io do paraskeué no movimento do ethos, Foucault em Hermenéutica do
sujeito (2004, p. 387 ss) ainda retoma Demetrius, o cinico, citado por Sé€neca, no livro IIl, em De Beneficis. Na
concepgdo do francé€s, Demetrius, embora ocupe um lugar comum da filosofia cinica e em todas as praticas da



162

funcionasse como o Cosmo € no interior do mesmo se constitui o que o francés apresenta
como saber espiritual.

Nos processos de subjetivacdo, em Foucault, as condigdes estdo nas relagdes de poder
e forga; as formas, nos saberes e veridic¢ao, técnicas de governamentalidades e atitude-limite;
os modos, no movimento do ethos. Assim, na condicdo de uma boa forma/a¢ao do individuo
estd a apreensdo da realidade, e nela, a experiéncia de voltar o olhar para si mesmo e atingir o
saber, o qual Foucault chamard de saber espiritual. Para atingir este saber, sdo necessarias
praticas e exercicios constantes, comparadas a de um bom atleta que deseja a vitéria na
competi¢do. Para tal fim, sdo imprescindiveis ao atleta o desenvolvimento de praticas e
exercicios no sentido de permitir uma boa estrutura corpdrea e a consequente boa forma/acao

fisica:

O bom atleta, [...] é apresentado como aquele que se exercita. Mas exercita-se em
qué? Nao em todos os movimentos possiveis, diz ele. Nao se trata absolutamente de
desenvolver todas as possibilidades que nos sdo dadas. Nem mesmo de realizar, em
tal ou qual setor tal ou qual facanha que nos permitiria prevalecer sobre os outros.
Trata-se de nos preparar somente para aquilo com que podemos nos deparar
somente para os acontecimentos que podemos encontrar, ndo [porém] de maneira a
superar os outros, nem de maneira a superar a ndés mesmos (FOUCAULT, 2004, p.
388).

As praticas de si sdo a preparacao do individuo para o embate do acontecimento
presente. Nao € se armar contra tudo e contra todos, mas agir como “mestres da consciéncia”
como Séneca € Marco Aurélio, “mestres de si mesmo”. Assim, € no bom treinamento do
atleta e na sua formacao - segundo critérios que se exercem de conformidade com as regras,
as técnicas e a modalidade de atuacdo - que o treinamento conduz aos movimentos
indispensaveis ao aperfeicoamento da sua categoria de disputa. E as estratégias, as técnicas de
resisténcias e os enfrentamentos nos jogos e disputas serdo suficientemente bem adequadas

para serem eficazes no momento presente:

[...] E esta aprendizagem de alguns movimentos elementares, necessarios e
suficientes para qualquer circunstancia possivel, que constitui o bom treinamento, a
boa ascese. E a paraskeué n3o serd mais do que o conjunto de movimentos
necessarios e suficientes, o conjunto de praticas necessarias e suficientes [para]
permitir-nos ser mais fortes do que tudo que possa acontecer ao longo de nossa
existéncia. E esta a formagdo atlética do sabio (FOUCAULT, 2004, p. 388).

vida, permite uma espécie de analogia da acdo do paraskeué na existéncia do individuo ao bom treinamento e a
boa ascese como uma espécie de fomagao atlética do sabio.



163

Dessa forma, tem-se que assim como Foucault propde a “heautoscopia” como
deslocamentos proprios no modo de ser do individuo no processo de subjetivagdo, cujo efeito
¢ o saber que aparece do movimento de si sobre si, como se cada individuo funcionasse como
o Cosmo e no seu interior se constituisse o saber espiritual, nesse momento a paraskaué tera a
funcdo de, por intermédio das praticas necessarias e suficientes que o individuo desenvolve,
conduzi-lo em dire¢do a boa ascese.

O individuo em sua subjetividade necessita exercer a forma/agao atlética do sabio. Por
1Ss0 mesmo, assim como o atleta se exercita constantemente, o individuo em processo de
subjetivacao desenvolve praticas, exercicios e disciplinas caracterizadas pelo rigor no controle
das agdes em busca do autocontrole de si, as quais acompanham e fortalecem o individuo em
busca da manifestagdo da “verdade”, e a manifestacdo mais genuina ¢ aquela que o saber
espiritual oferece. Por conseguinte, o saber espiritual ¢ o que vai permitir ao individuo ser

mais forte do que as eventuais adversidades ao longo de sua existéncia.

2.3.3 Parresia: fala franca e liberdade de palavra

No decorrer do desenvolvimento deste capitulo, Processos de subjetivacdo. condigoes
formas e modos do sujeito se constituir, quando estavamos a abordar a tematica das relacdes
de poder e técnicas de governamentalidade, surgiu a necessidade de iniciarmos a discussao
sobre a parresia. Embora tenhamos, naquele momento ainda inicial da investigacao sobre o
nosso segundo caminho proposto, nos preocupado apenas em dizer o que ndo deve ser
considerado como parresia, também naquele momento reconhecemos a dificuldade em dar a
parresia uma definicdo. Contudo, a abordagem anterior deveu-se a melhor compreensao de
como, por intermédio da forma técnica, seria possivel identificar no interior de uma
problematica algo que se move e permite outra compreensao, outro entendimento, outra visao,
outra perspectiva. E como se, com o uso da forma técnica, outra realidade surgisse. Contudo,
nao seria outro dado criado, elaborado de fora: seria algo que se localizaria no interior da
problemadtica existente, real e, portanto, vivenciada e trabalhada no momento presente. Assim,
no interior do que se investiga, no pardstema ou na realidade, um outro movimento com
estratégias e resisténcias ou exercicios e praticas de si, o paraskéue, se instaura; tal
movimento € o que Foucault denomina como movimento parresidstico e estd relacionado

tanto com a questao das relagdes de poder como com as técnicas de governamentalidade.



164

A parresia se apresenta desde o momento inicial da problematica proposta, seja em
um dialogo, seja em uma investigacdo, quando se apresenta no individuo um sentimento de
insatisfacdo com o tipo de vida que leva, o que o direciona ao exame e, consequentemente, a
necessidade do individuo a franqueza e ao cuidado.

Esse movimento parresidstico que se sucede nos modos do individuo se constituir em
sua subjetividade, Foucault apresenta-nos como algo que esta tanto na nogao politica quanto
na forma técnica. Isto ¢, trata-se do exame que o individuo realiza na relagdo com outros
individuos bem como na relacao consigo proprio. A relacdo com o outro exige a franqueza e
esta, por sua vez, exige o cuidado. E por esse motivo que Foucault se dedica, nos seus tltimos
cursos, a investigar qual o motivo de a parresia ser importante na constitui¢do do sujeito.

Mas, o que € a parresia para Foucault?

[...] Primeiro, a parrhesia ndo é uma arte. Digo isto com certa hesitacdo, pois, como
veremos adiante, ha talvez alguém - e é Filodemo, no seu Peri parrhesias - que
definiu a parrhesia como uma arte, mas voltarei a isto. Porém, de modo geral - ¢
esta muito claro em Séneca - a parrhesia (o franco-falar, a libertas) ndo é uma arte
(FOUCAULT, 2004, p. 463).

Para Foucault, de inicio, a parresia nao ¢ uma arte, o que deve caracteriza-la, o que ¢
importante na parresia poderia ser o seu conteudo. Mas qual seria o conteudo da parresia? A
verdade ou o discurso verdadeiro? Da relacdo intrinseca existente entre pardstema e
paraskeué, tem-se o saber espiritual, mas este poderia se constituir enquanto verdade? Se o
saber espiritual se trata de algo que move e ¢ movido e, portanto, sofre alteracdes, nao se
poderia aceitar de imediato a parresia enquanto modo do sujeito se constituir como a verdade.
Do contrario, problematicas lo6gicas apareceriam: como entender o movimento parresiastico
aceitando-se a parresia como o dircurso da verdade? Como compreender a verdade que se
move?

E neste sentido que o entendimento da parresia enquanto modo do sujeito se constituir
nao € tao somente o contetido do discurso verdadeiro, na medida em que o que ¢ importante
nao ¢ o contetdo em si, mas a forma como esse discurso ¢ sustentado. Assim, poderia-se dizer
que a parresia funciona muito mais como o que vai proporcionar a desmistificagdo da
verdade. Embora o contetido seja considerado, ¢ na forma de aplicagdo do discurso enquanto
verdade que a parresia se apresenta.

Contudo, ¢ importante considerar o saber espiritual, aquele oriundo dos exercicios e

praticas de si na relacdo do individuo consigo mesmo, como aquele que ¢ resultado da



165

interacdo entre a parresia, com o pardastema € com o paraskeué. Estes sdo movimentos que se
chocam, se cruzam, se interlagam, e nas suas conjunturas compdem o ethos no individuo.
Sobre o movimento do ethos no individuo proprio da relacdo entre pardastema,

paraskéue e parresia, Arpad Szakolczai, em The genesis of modernity, atirma:

[...] Foucault brevemente refere-se a dois conceitos do pensamento Epicurista [...]
paraskeue e parrhesia. [...] O termo paraskeue € usado nao apenas pelos Epicurista,
mas também pelos Cinicos e Estdicos. Seu significado, frequentemente traduzido do
Latim pela palavra instructio, significa a preparagdo em relagdo a eventos futuros,
ou a preparacdo do individuo para resistir a tais eventualidades. Parasqueue tem
quatro aspectos principais. Primeiro, para além da simples aquisi¢cdo de ferramentas
uteis, ela é comparada ao treinamento de atletas em combate. Segundo, além disso,
tem um aspecto verbal, ele implica a aquisi¢do de um conjunto de declaragdes
persuasivas e efetivas. Terceiro, por meio dessas declaragdes que sdo fundadas na
razdo, que implica ndo apenas sua sofisticagdo mas sua permanente presenca como
ferramentas de auxilio. Finalmente, elas tem que estar imediatamente disponiveis,
sempre disponiveis e a mao. Essa ¢ a tarefa dos exercicios ascéticos para assegurar a
aquisi¢do e o funcionamento adequado dessa ferramenta (SZAKOLCZAI, 2003, p.
21",

O processo de subjetivacdo € o movimento do ethos no individuo. Na parresia tem-se
precisamente o resultado que ndo ¢ final, mas resultado presente do individuo que se expde no
momento em que vive, pois na parresia € o individuo que se mostra: “O que principalmente
caracteriza esta parrhesia ¢ que ela ¢ essencialmente definida ndo tanto pelo proprio conteudo
- o conteudo ¢ evidente e esta dado, ¢ a verdade [...]” (FOUCAULT, 2004, p. 463-464).

Contudo, a questdo que nos ¢ provocada ¢ a de saber a forma ou como pode se
identificar um discurso verdadeiro. Para isso, Foucault nos apresenta o que na filosofia
classica grega nos era dado como compreensdo de virtudes. Sendo as virtudes antigas a
movimentac¢do interna do individuo para a boa vida, muito embora tal movimento se refletisse
exteriormente e permitisse dizer um pouco sobre o proprio individuo, Foucault ndo associa a
parresia ao que se compreende comumente como virtude. Nao se trata, efetivamente, de algo
interno que se exterioriza, muito menos de algo externo que se interioriza como agdes
isoladas; ao contrario, para o pensador francés sao relagdes de agdes internas e externas que o

individuo vivencia.

%3 [...] Foucault briefly refers to two concepts of Epicurean thought [...] paraskeue and parrhesia. [...] The term
paraskeue is used not only by Epicurus, but by Cynics and Stoics as well.Its meaning, often translated into Latin
by the word instructio, is preparation against future events, or the equipping of individuals with means to resist
such eventualities. Paraskeue has four major aspects. First, far from the simple acquisition of training, however,
has a verbal aspect: it implies the aquisition of a set of persuasive and effective verbal statsments. Third, though
these statements are founded on reason, what matters is not their sophisticaction but their permanente presence
as tools for help. Finally, they have to be immediately available, Always close at hand. It is the task of the
ascetic exercises to ensure the acquisition and proper functioning of this equipment (SZAKOLCZAI, 2003, p.
221).



166

Em Foucault, existem as relacdes de poder que se movem e forcam o individuo a
tomada de atitudes. Por conseguinte, uma das regras que o franc€s propoe ¢ aquela que para

os gregos ¢ considerada como virtude, a saber: a prudéncia.

Pois bem, sdo as regras de prudéncia, as regras de habilidade, as condi¢des que
fazem com que se deva dizer a verdade em tal momento, sob tal forma, em tais
condigdes, a tal individuo, na medida e somente na medida em que ele for capaz de
recebé-la, de recebé-la da melhor forma no momento em que estiver (FOUCAULT,
2004, p. 463-464).

Poder-se-ia considerar que a fala franca ndo se caracteriza como algo espontaneo e
nem algo forcado ou obrigado, mas um discurso trabalhado e ponderado. Portanto, a fala
franca nao acontece com o individuo isolado, ao contrario, a fala franca carece do outro.
Consideremos, entdo, retomando a relagdo do individuo consigo mesmo, que se trata de uma
relacdo que o coloca como uma espécie de ser duplo, na medida em que investiga, reflete,
retoma a ac¢do e surge a possibilidade de mudanga, ¢ como se ai, no momento presente, o
individuo descobrisse outro que nao ele mesmo.

Por isso mesmo, considerando a relacdo com outro individuo que nao ele mesmo,
Foucault considera imprescindivel o movimento em torno da realidade, a saber: realizar
estudos; verificar as condigdes; decidir de que forma tal conteudo pode e deve ser enunciado
ou objetado, afirmado ou negado; definir o que se diz, para quem se diz e quando se diz sdo
condi¢des elementares e isso ndo se trata de tarefa facil. Para estas condigdes, as regras de
prudéncia sozinhas podem nao ser suficientes, por isso mesmo Foucault associa as regras de
habilidade as regras de prudéncia.

Nessa perspectiva, tem-se os modos do sujeito se constituir, as regras da prudéncia e
as regras de habilidades que se relacionam, sendo ai, nessa relagdo que se desenvolve a
parresia. Desse modo, sdo regras que, ao se moverem diante das circunstancias e
acontecimentos, permitem as condigdes para a fala franca no momento presente. Entao, existe
o que Foucault nos apresenta como momento oportuno, o qual, na concepcao do autor, define

as regras de funcionamento da parresia:

Neste sentido, o que define essencialmente as regras da parrhesia é o kairos, a
ocasido, ocasido que ¢ exatamente a situacdo dos individuos em relagdo uns aos
outros ¢ o momento escolhido para dizer a verdade. E precisamente em fungdo
daquele a quem nos enderegamos ¢ do momento em que a ele nos enderegamos que
a parrhesia deve modalizar ndo o conteudo do discurso verdadeiro, mas a forma
com que este discurso € sustentado [...] (FOUCAULT, 2004, p. 463-464).



167

O momento da parresia vincula o individuo aqui considerado como cosmo, que busca
a ascese, € esta, por sua vez, so se realiza no kairds. Esta é, possivelmente, a mesma relagao
que nos permite a compreensdo do movimento que ocorre no ethos, pois o individuo, no
exercicio das praticas de si, se subjetiva e apresenta em suas agdes a relagdo intrinseca que
existe entre o pardstema, o paraskeué € a parresia.

Por conseguinte, o individuo que vive o momento presente movido pelos principios do
bem e da liberdade, o parastema, ¢ movido e move a si proprio em direcdo de outro principio,
o retorno a si mesmo, as suas proprias agoes, ao que faz de si mesmo. Esse movimento de
ascese permite ao individuo deslocar-se e ir de encontro a dispositivos, elaborar estratégias,
criar planos, resistir ou mesmo ser subversivo as circuntdncias em que se encontra. Mas € no
desenvolvimento de praticas e exercicios - o paraskeué - que o individuo atinge o que
Foucault denomina saber espiritual. Neste momento, estara presente em si sua subjetividade,
0 que, por sua vez, se apresenta no kairos, a ocasiao oportuna da parresia se mostrar.

Na parresia, tem-se precisamente o individuo que se expde, agora, no momento
presente, ¢ o outro de si que se revela ao outro fora de si, isto é, a outro individuo. Tal
situagdo so ocorre em fungao do outro que se relaciona no momento presente. A fala franca ¢
a nudez do individuo e resulta do conjunto de praticas necessdrias e suficientes para lhe
permitir se despir, ousar, correr todos os riscos € ser mais forte do que toda e qualquer
circunstancia determinada ao longo da existéncia.

Foucault percebe o movimento parresiastico no jogo agonistico caracteristico da vida,
seja politica ou privada, seja daqueles que estdo na “primeira fileira” da vida politica
administrativa, seja do individuo em sua singularidade e vida privada. E entdo a esse jogo que
vai retomar aos discursos, as experiéncias e aos estudos sociopoéticos da Grécia, os quais vao
permitir ao filosofo, a partir da anélise, propor a estética da existéncia para o individuo. Em o

Governo de si e dos outros, ele aponta que esse processo se realiza:

Declarando a liberdade das outras palavras, a liberdade dos que também querem
ocupar a primeira fileira nessa espécie de jogo agonistico caracteristico da vida
politica, na Grécia e sobretudo em Atenas. E portanto uma palavra mais alta, porém
uma palavra que da liberdade a outras palavras, e que da liberdade aos que tém de
obedecer, que lhes da liberdade, pelo menos na medida em que s6 obedecerdo se
puderem ser persuadidos. O exercicio de uma palavra que persuada os que sdo
comandados e que num jogo agonistico dé liberdade aos outros que também querem
comandar é, a meu ver, o que constitui a parresia. [...] E esse risco politico da
palavra que da liberdade a outras palavras e se atribui como tarefa, ndo dobrar os
outros a sua vontade, mas persuadi-los, é isso que constitui 0 campo proprio da
parresia (FOUCAULT, 2010a, p. 98).



168

,

E nessa perspectiva que Foucault nos apresenta a parresia, a qual, aliada ao
movimento do paraskeué, se desenvolve no exercicio da palavra o discurso que persuade a
mudancgas. Entdo, a parresia se estabelece no jogo agonistico das relagdes. Nesse ambito,
Foucault percebe a parresia nas relagdes de poder tanto na nogao de politica como na forma
técnica da constitui¢do das relagdes do individuo, deixando claro o risco que sempre existira
no discurso, na fala franca; por outro lado, correr risco € um atributo da ousadia e ¢ a funcao
que se desenvolve a partir das regras de habilidades.

Entre as relagdes de poder que se instituem entre um momento, o politico, e outro, o
técnico, Foucault, depois de realizar algumas analises e desenvolver alguns deslocamentos,
apresenta-nos, em O governo de si e dos outros, a parresia como aquele movimento que se
desdobra da disputa entre as relagdes de poder e forca existentes entre o publico e o privado.
Por conseguinte, dentre as muitas experiéncias que o autor utiliza para explicitar essa disputa,
- embora se trate de uma literatura sociopoética, oferece-nos tanto uma experiéncia estética
como 0 movimento parresiastico - elegemos as andlises e observacdes que Foucault realiza
acerca do /on de Euripedes.

Euripedes inicia a composi¢ao de lon com Hermes, o qual, logo no inicio da obra, se
porta como o mensageiro do enredo. Nesse momento, embora inicial, ja esta presente o jogo
agonistico que se desdobra nos personagens tanto no foro publico quanto na vida privada.
Assim, Euripedes nos apresenta a cena inicial: entra Hermes e mostra as acdes e
circunstancias que moverao o comportamento e as buscas de Creusa em toda a obra. Foucault
percebe a existéncia ndo somente do jogo, mas do movimento parresiastico que se desdobra
na particularidade da vida de Creusa:

Eu sou Hermes, servo dos Imortais. A terra na qual cheguei ha pouco € Delfos, onde
Febo se assenta no centro do mundo e por seus cantos revela sem cessar o presente ¢
o futuro dos homens. Ora, uma cidade grega - ndo desprovida de gléria, pois retira
seu nome de Palas Langa de Ouro - viu Febo se unir coagido com Creusa, a filha de
Erecteu - ao lado da colina de Palas, na Atica, onde estdo esses rochas direcionados
para o Setentrido, nomeados de Altos-Rochedos pelos mestres de Atenas. Com o
desconhecimento do pai da crianga - pois o Deus assim o quis - ela leva seu fruto.
Mas, quando chegou o tempo, Creusa, dando a Iuz o filho no palécio, levou o recém-
nascido para a mesma gruta onde tinha tido intimidade com o deus, e exp6-lo, como

se fosse para morrer, no espago arredondado de um cesto concavo [...] (EURIPIDE,
1959, p. 183).

Contudo, as relagdes de poder entre o publico e privado se desdobram mesmo na

mensagem inicial de Hermes, o que fica evidente quando este anuncia:

Ora pois, a mae do jovem, Crelsa, se tornou esposa de Xuto, nas seguintes
circunstancias: elevou-se entre os Atenienses e os Calcodontidas, senhores da terra



169

de Eubeia, uma tempestade de guerra. Xuto, fez sua empreitada aliado a Atenas.
Tendo vencido com ela, foi estimado digno de receber Crelisa em casamento,
embora fosse estrangeiro. Pois, saido de Eolos, filho de Zeus, era aquéu por
nascimento. Estéril foi sua longa unido, ¢ ambos, por este desejo de uma
posteridade, apelam ao orculo pitiano hoje (EURIPIDE, 1959, p. 185)’.

E do embate no jogo agonistico entre o ptblico e o privado que se desdobram também
as motivacdes, as buscas e as grandes questdes existenciais que circundam fon, a saber: “[...]
porque, sem conhecer nem pai nem mée, sirvo a Febo [...]” (EURIPIDE, 1959, p. 185). fon é
aquele que se encontra na situacao inversa a de Creusa e de Xuto: o que ele quer ¢ conhecer
sua identidade. Os personagens caracterizam-se como individuos movidos por buscas e
inquietagdes, lutas e angustias, dores e sofrimentos, algo bem caracteristico das tragédias
gregas. Contudo, parece ser também, na concepgao de Foucault, algo proprio da condigdo dos
individuos em sua existéncia. O interessante ¢ a analise de Foucault, na condicao dessa luta

entre o publico e o privado em Xuto e em Creusa:

Xuto, chefe que emigrou mas que se casou com Creusa, ¢ Creusa, descendente de
Erecteu -, vo de Atenas a Delfos consultar o deus e lhe perguntar se ndo vao ter
uma descendéncia, descendéncia que podera assegurar a continuidade ao mesmo
tempo historica e territorial, fundada por Erecteu quando, nascido da terra atica,
fundou a cidade ateniense. [...] a consulta ndo ¢ exatamente a mesma para os dois
consulentes. De um lado, Xuto acaba de consultar Apolo. [...] Creusa também vem
aparentemente para fazer a mesma pergunta: eu nao terei descendéncia? Mas na
verdade ela faz outra ao mesmo tempo. Porque ela sabe muito bem que teve um
filho. E sabe que teve esse filho com Apolo. E vem fazer a pergunta: que fim levou
o filho, o filho que tu me deste, que tu me fizeste e que eu enjeitei? Ele ainda vive
ou morreu? Mas, enquanto a primeira consulta, a de Xuto, ¢ a0 mesmo tempo uma
pergunta, vamos dizer, ordindria - € a consulta do consulente ordinario - ¢ publica, a
pergunta de Creusa (que fizeste do filho que me deste?) € uma pergunta privada da
mulher ao homem, ou antes, da mulher ao deus (FOUCAULT, 2010a, p. 80-81).

Conforme a andlise de Foucault, Creusa e Xuto, governantes de Atenas, aqueles
situados na “primeira fileira” dos discursos ou os que possuem a liberdade da palavra, indo a
Delfos, ocupam-se de uma mesma questdo, a descendéncia, mas ao se mover entre o ambito
do publico e do privado a questdao se desdobra na pergunta duplicada, uma, a de Xuto, oficial
e aberta, outra de Creusa, intima e secreta.

Nos desdobramentos e deslocamentos do enredo que compde fon, Euripedes apresenta

individuos com segredos e que ndo se deixam revelar por inteiro. Logo, a fala franca, a

% Or donc, la mére du jeune homme, Créuse, est devenue 1’épouse de Xouthos, voici dans quelles circonstances.
Il s’éleva entre les Athéniens et les Chalcodontides, les maitres de I’Eubée, un belliqueux orage. Xouthos fit la
campagne en allié d’Athénes. Il vainquit avec elle, et fut estimé digne de recevoir Créuse en mariage, encor
qu’étranger. Car, issu d’Aiolos, fils de Zeus, il était Achéen de naissance. Stérile fut leur longue union : tous
deux sont sans enfants, et le désir d’avoir une postérité a I’oracle Pythien les appelle aujourd’hui. Loxias a ce
point désirait les conduire (EURIPIDE. fon. Paris: Société D’Edition Les Belles Lettres, 1959, p. 185).



170

parresia, ndo aparece neste momento: o que temos sao os elementos que estdo na condi¢ao do
jogo das relagdes de poder. Sobre estes elementos e sobre estes individuos, considera

Foucault (2010a, p. 80-81):

Temos portanto trés ignorantes, trés ignorantes que tém, cada qual, diante de si a
resposta a sua pergunta: Xuto busca um herdeiro, ¢ o tem diante de si, sem saber;
Creusa procura um filho, o filho que ela teve e que também esta diante dela; quanto
a fon, ele se queixa, alids sem muita insisténcia, [de ser um filho abandonado, que
ndo tem patria, que ndo tem mae e que ndo tem pai]. Ora, sua mae estd diante dele, e
pai, ele tem dois: tem o que vai se tomar seu pai legal, Xuto; e tem, ao lado dele,
atras dele, seu pai real, o deus.

Foucault aponta os segredos e omissdes que estdo presentes nas motivacdes tanto de
Xuto quanto de Creusa, a saber: “[...] portanto, as duas meias mentiras. Sdo as seguintes:
primeiro, a meia mentira do lado da mae; depois, a meia mentira do lado do pai [...]".
(FOUCAULT, 2010a, p. 84). Nem no ambito do publico, nem no ambito do privado o
desenrolar do enredo aponta Xuto e Creusa com a inten¢ao de se constituir, de voltar a si
mesmo, pois eles ndo ousam a fala franca. E assim mesmo, com “meia verdade”, que Xuto se
comporta ao indagar ao deus Apolo sobre a questdo da descendéncia. Apolo também se
comporta de forma esquiva, fazendo uso do jogo de palavras: “[...] € simples, assim que vocé
sair do templo, o primeiro que ver serd seu filho. Reconheca-o como seu filho. E ao sair do
templo Xuto encontra o rapaz que esta ali para servir ao deus e que gravita em torno do
templo do qual tem de cuidar. E esse rapaz ¢ fon” (FOUCAULT, 2010a, p. 85).

Esse encontro ¢ retratado por Euripedes, no /on, da seguinte forma:

Xuto: O meu filho, altegrai-te; este comego me ¢ permitido, alegrai-te.

fon: Bu o sou; e tu sejais sabio, e nds seremos bem aventurados.

Xuto: Ah! Permite-me beijar a tua mao e abragar teu corpo.

fon: Estas no teu juizo? Ou um deus te faz delirar?

Xuto: Sou eu louco, eu que quero, reencontranto aquilo que me € caro, abraga-lo?
fon: Largue-me, pois tua mio vai quebrar os simbolos de Apolo.

Xuto: Eu me recomponho, pois posso te tocar sem violéncia!

fon: Deixa estar, sendo, essa langa aqui perfurara teus pulmdes!

[..]

Xuto: Por que tu foges de mim? Reconhegas em mim o melhor dos amigos!
fon: Nio gosto de dar razdo a estrangeiros grosseiros e loucos.

Xuto: Golpeia-me entdo, e mata-me! Seras tu o assassino de teu pai!

fon: Como assim? Tu meu pai! E essa a questdo ridicula que devo escutar?
Xuto: Nio, escutais: irei agora mesmo te explicar tudo isso.

fon: Que vais tu me contar?

Xuto: Que eu sou teu pai, que tu és, tu mesmo, me filho.

fon: Que te disse isso?

Xuto: Loxias, aquele que te criou, meu filho.

fon: Nio tens outro testemunho senio o teu proprio.

Xuto: E o oraculo do deus?

fon: Ouviste um enigma e foste induzido em erro.



171

Xuto: Sera que nao ougo bem?

fon: Mas que disse Febo?

Xuto: Que aquele que eu encontrasse... Ao sair do templo divino.
fon: Teria que sorte?

Xuto: Seria meu filho (EURIPIDE, 1959, p. 204-205)".

Entdo, ao invés de Xuto procurar Creusa e anunciar a descoberta, ele prefere trabalhar
por arranjos. E assim que a “verdade”, ou conteudo da verdade se apresenta, isto &, se
deslocando, e nesses deslocamentos encontramos processos diferentes e resultados inversos
em torno da vida de fon. Creusa, por sua vez, por se tratar de uma questdo de férum intimo,
também efetua um deslocamento, ao anunciar a fon que consultaria Apolo no para encontrar
respostas para si mesma, uma vez que ela, ao contrario, dissimula e utiliza o nome de outra
pessoa na relagdo sexual com o deus, cujo resultado foi um filho. Ela, Creusa, ndo ousou falar
de si mesma, ndo realiza o exame sobre si, ndo usa da fala franca.

Neste sentido, nos arranjos de Creusa e Xuto, quando se encontram com fon, estd a
dissimulacdo da realidade; eles ndo ousam a fala franca. E assim que, no jogo de estratégias,
se estabelecem arranjos e sdo elaborados os desfechos infelizes que se arquitetam. Foucault
percebe esse jogo agonistico atuante no fon de Euripedes, até mesmo na agdo de Apolo,
aquele que teria a obrigacdo de ser “fiel” e “verdadeiro” no que fala. Conforme Foucault,
omissoes, sentimento de vergonha e elaboracdo de estratégias para resolver um erro do
passado estariam indicadas na acao de Apolo: “[...] o deus, que por vergonha ndo quis dar a
resposta verdadeira e indicou a Xuto um filho que na realidade ndo ¢ o dele; e Xuto, que de
certo modo por negligéncia, se contenta com verdades que sdo, a bem dizer, verossimeis, mas

que ndo sao realmente estabelecidas [...](FOUCAULT, 2010a, p. 92).

9 Xouthos: - O mon fils, sois heureux, ce début m'est permis, sois heureux!
lon: - Je le suis : toi, sois sage, et tous deux nous serons a merveille.
Xouthos. - Ah ! permets que je baise ta main, que j’étreigne ton corps...
lon: - Es-tu bien de sang-froid? Ou un dieu te fait-il délirer ?

Xouthos: - Je suis fou, moi qui veux, retrouvant qui m’est cher, I’embrasser?
Ion: - Laisse-moi, car ta main va briser les bandeaux d’Apollon.

Xouthos: - Je recouvre mon bien: je puis donc te toucher sans violence !

lon: - Lache prise, ou sinon, ce trait-ci percera tes poumons !...

Xouthos: - Ah! pourquoi me fuis-tu? Reconnais le meilleur des amis !

Ion: - J’aime peu faire entendre raison a des rustres, a des fous étrangers !
Xouthos: - Frappe donc, et tue-moi! Tu seras I’assassin de ton pére !

Ion: - Comment donc? Toi mon pére! est-ce point ridicule a entendre?
Xouthos: - Non, écoute: je vais, a I’instant, t’expliquer tout ceci.

lon: - Que vas-tu me conter?

Xouthos: - Que ton pére, ¢’est moi, que tu es, toi, mon fils.

lon: - Qui le dit?

Xouthos: - Loxias, lui qui t'a élevé, mon enfant!

(EURIPIDE. fon. Paris: Société D Edition Les Belles Lettres, 1959, p. 204-205).



172

Na analise de Foucault, lon parece ser o unico que se recusa a fazer parte desse jogo
que se estabelece entre “meias verdades” e “meias mentiras”, e tal recusa esta em lon tanto na
condi¢do do publico como na condic¢ao de singularidades préprias, € o que parece ficar claro a

partir da propositura dos arranjos por Xuto:

[...] E levar-te-ei para a terra de Atenas como um visitante, ndo como meu filho,
porque ndo quero, com a minha felicidade, afligir a minha esposa sem filhos. Com o
tempo, acharei ocasido de levar Crelisa a deixar-te o meu cetro. E chamo-te fon,
nome que convém a tua sorte, quando eu saia do santudrio do deus, foste tu o
primeiro a aproximar de mim os teus passos. Mas convoca a multiddo dos teus
amigos para este alegre banquete e despede-te, visto que estds para abandonar a
cidade de Delfos. A voés, servas, ordeno-vos siléncio sobre estas coisas, ou espera-
vos a morte, se falais disto a minha mulher (EURIPIDE, 1959, p. 207)°°.

E esse 0 jogo que se estabelece, mas fon, por sua vez, parece ser o inico a fazer uso da
fala franca: ele quer descobrir sobre sua origem porque quer exercer seu direito politico em
Atenas. Aceitando Xuto como pai e acompanhando-o, nada lhe garantia no exercicio do
direito politico diante do povo ateniense, pois embora fosse casado com Creusa, Xuto ¢ um
estrangeiro, sendo filho dele e sem saber a origem da mée, fon jamais terd em Atenas o direito
de falar ou o exercicio da fala franca. E neste sentido que, para fundar sua parresia, fon
precisa de que os fatos se esclaregam e que a investigagdo continue, isto €, que a problematica

se elucide naquele momento presente em que Xuto insiste na prescri¢ao artificiosa do Deus:

Xuto: - O oréaculo, minha crianga, que fez com que nos reencontrassemos ¢ muito
bom: pois o deus me aproximou de um filho, e te deu um pai, a ti que o
desconhecias. Assim, teu justo desejo corresponde a meus votos. Tu queres
reencontar tua mae, e eu a esposa a quem dei meu filho. Deixemos o tempo por
conta propria. Nos, talvez, acertaremos um dia. A espera disto, deixes esse templo e
tua miseravel existéncia, Partas para Atenas em pleno acordo com teu pai. La, te
aguarda teu cetro ilustre e tua riqueza imensa: com sorte, escapando desse duplo
oprdbio, pobreza associada a uma origem humilde, tu serds nobre e opulento a uma
s6 vez. Tu te calas? Porque entdo, fixando teus olhos por terra, perdido em tuas

preocupagdes, tu que estavas alegre ha pouco? Tu te ofuscas? Por que inquietas teu
pai? (EURIPIDE, 1959, p. 207).

Todavia, o que fon tem naquele momento é uma paternidade dupla, em relagdo a

Apolo e a Xuto, e nesse acontecimento o conteudo do discurso ¢ colocado sob suspeita, muito

% Xouthos: - L’oracle, mon enfant, qui te fit retrouver, est fort bon: car le dieu m’a rapproché d’un fils, et t’as
rendu ton pére, a toi qui 1’ignorais. Mais ton juste désir correspond a mes voeux. Tu voudrais retrouver ta mere,
et moi, la femme a qui je dois mon fils. Laissons faire le temps. Nous trouverons peut-&tre un jour. En attendant
quitte ce temple et ta misérable existence. Pars pour Athéne, en plein accord avec ton pére.La, t’attendent son
sceptre illustre et sa richesse immense: de la sorte, échappant a ce double opprobre, pauvreté jointe a basse
origine, tu seras noble et opulent, tout a la fois. Tu te tais. Pourquoi donc, fixant ton ceil a terre perdu dans tes
soucis, toi, joyeux tout a I’heure, t’assombris-tu? Pourquoi inquiéter ton pere? (EURIPIDE, 1959, p. 207).



173

embora nao se possa negar que a duplicidade da paternidade exibe possibilidades de mudanga

na vida de Ion:

[...] com fon, temos um processo de descoberta da verdade em que, por um lado e
em primeiro lugar, vamos ver que nio ¢ o proprio fon que busca a verdade, mas seus
pais. [...] Ele vai descobrir que tem de certo modo dois pais, e vai se encontrar no
fim da peca com dois pais: uma espécie de pai legal que continuara até o fim
acreditando que ¢ o pai real, Xuto; ¢ um segundo pai. Esse segundo pai ¢ Apolo,
Apolo que garante, pela paternidade real de fon, que foi inteiramente em Atenas que
ele foi concebido. E é gragas a essa dupla paternidade, de Xuto e de Apolo, que fon
podera, [...] voltar para a sua patria, se instalar, recuperar todos os seus direitos. E,
gragas a esse vinculo fundamental assim reencontrado, gragas a essa reinser¢ao na
propria terra de Atenas, ele podera exercer o direito legitimo da palavra, isto é,
exercer o poder em Atenas. E, portanto, nesses dois processos [...] da descoberta da
verdade do nascimento, vocés veem que ha na realidade dois processos diferentes e
que levam exatamente ao resultado inverso [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 80).

O resultado da consulta dos suplicantes, Creusa e Xuto, para fon é considerado por
Foucault como sendo dois processos diferentes e que levam fon a resultados inversos ao que
ele busca, pois, na realidade, entre Xuto e fon ndo ha nenhuma relagdo de parentesco, como
existe na relagio entre Creusa e fon, muito embora essa relagdo ndo fique clara, uma vez que
se desdobra por consequéncia da pergunta distorcida de Creusa e, por conseguinte, pela
resposta distorcida de Apolo a Xuto, dando-lhe um filho falso. Restam a fon, neste momento

da trama, insatisfa¢des, por um lado, e luta, por outro:

Ele diz entdo: ‘E ai que eu caio, afligido por uma dupla desgraga, por ser filho de um
intruso e, ademais, bastardo.” Quer dizer que ele ndo ¢ nem sequer filho de um
ateniense e de uma mulher estrangeira. Ele é filho de um ndo ateniense, Xuto, ¢ de
uma mulher encontrada sabe 1a onde. Logo: ‘Estigmatizado por essa fama, se ndo
tiver poder, serei o Nada, filho de Nada.’ Nada, filho de ninguém: ele ndo sera coisa
nenhuma [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 93).

Fica evidente a relagido de poder que Euripedes apresenta na trama de fon, por isso
Foucault, em O governo de si e dos outros, apresenta um tratamento especial a esta obra.
Conforme Foucault, o arranjo nas a¢des de Xuto e o vazio e insatisfagio de fon de ser um
filho nascido de um pai nao ateniense ¢ de uma mae ndo ateniense - e ainda desconhecida -
ndo permitirdo a fon realizar a si mesmo, pois o que mais intenciona é possuir uma origem,
uma cidade e nela desenvolver o exercicio da liberdade de palavra. Assim, da forma como as
coisas estavam sendo instituidas, a busca e a vocagdo de fon seriam impossiveis de se realizar.
Ademais, uma vez que outras implica¢des podem vir a aflorar no desenrolar da trama, chegara
o momento em que as acdes de Xuto, os arranjos por ele arquitetados, serdo postos sob

suspeita:



174

[...] Ou Xuto vai tomar partido de seu filho ilegitimo contra sua mulher, ¢ serd a
destrui¢do da paz entre o casal; ou entdo vai tomar o partido da mulher contra o filho
e, por conseguinte, traird fon.[...] na cena publica, [...Jum poder, o da tirania. Ele
sera como aqueles tiranos que se impunham de fora as cidades gregas, que vinham
sob a protecdo de Zeus. [...] Xuto insiste e sustenta que ainda ¢ possivel fazer um
arranjo (com Xuto estamos sempre na ordem do arranjo), [...] fon aceita, mas nio
sem acrescentar o seguinte, que ¢ o texto que eu queria lhes explicar: eu vou, mas o
destino (tykhe) ainda ndo me deu tudo. Ele aceita ir para Atenas, mas ‘se nao
encontro a que me gerou, a vida serd impossivel para mim [abiofon emin: ser-nos-a
impossivel viver]; e, se me fosse permitido fazer um voto, gostaria que essa mulher
fosse ateniense [essa mulher que me gerou e que eu busco] para que eu herde de
minha mae o direito de falar livremente [hds moi génefai mefrofhen parresia: para
que herde a parresia do lado de minha mae]’ (FOUCAULT, 2010a, p. 96, destaques
entre colchetes feitos por Michel Foucault).

Toda a trama sugere fon como aquele que ndo somente tem vocagio, mas exercita a
fala franca, o que fica claro quando aceita ir para Atenas com Xuto, mas com a lucidez e a
prudéncia de so6 vir a receber o poder de Xuto quando encontrar a mae, torcendo, ¢ claro, para
que esta seja ateniense, unica condi¢ao do exercicio e da liberdade de palavra em Atenas dado

o momento presente. Observa Foucault (2010a, p. 97):

[...] a parresia ele ndo pode ter nem pelo pai que lhe d4 o poder, nem pela lei, se
existisse, que lhe desse o estatuto de cidadao. Ele pede essa parresia a mae. [...] Ele
tem um pai, um pai que foi recebido em solo ateniense mas que ndo ¢ grego de
origem. Segundo, ele ndo sabe quem ¢ sua mae. E, terceiro, ele quer exercer um
poder, ele quer ocupar a primeira fileira da cidade. Ele poderia receber o poder
tirAnico do pai, mas esse poder tirdnico ndo lhe basta para o que ele quer fazer. O
que ele quer fazer, portanto, é ocupar a primeira fileira da cidade. E para ocupar a
primeira fileira na cidade — ou antes: implicado por essa primeira fileira, ligado a
essa primeira fileira na cidade - ele necessita da parresia.

Um outro aspecto em que Foucault analisa e percebe em fon a fala franca ou o
exercicio da parresia ¢ quando ele, ao realizar um mergulho sobre sua préopria vida, busca
apreender a realidade em que esté inserido. Deste modo, ao realizar a leitura sobre Atenas e os
cidaddos atenienses, fon apresenta-nos a existéncia de trés categorias de cidaddos, entre as
quais estdo os que ele considera como impotentes, incapazes de lutar, de resistir ou mesmo de
estabelecer qualquer tipo de relacdo, seja consigo mesmo seja com o outro. Sobre essa
categoria de cidaddo, fon considera capazes apenas de manifestar a inveja e a colera. A fala
franca ou o exercicio da parresia, na concep¢ao de Foucault (2010a, p. 94-95), ndo se efetiva

nessa categoria de cidadao:

[...] do lado dos que sdo adjnaton ("impotentes"). [...] A primeira categoria que lon
evoca ai € os que ndo t&ém nem sequer essa capacidade, esse poder de fazer algo, por
si mesmos ou por suas riquezas, para a cidade. [...] Essa multidao incapaz, essa



175

massa de cidaddos que sdo cidadios juridicamente de pleno direito, mas que ndo tém
essa espécie de ‘adicional’ que caracteriza a autoridade politica, pois bem, esses,
diante de alguém como fon, que, vindo como intruso e marcado por sua bastardia,
queria tomar o poder, esse conjunto ndo podera manifestar senao inveja e colera [...].

Na segunda categoria de cidaddos que fon apresenta estio aqueles que possuem
riqueza, possuem uma boa geragao, uma boa educacao e, portanto, teriam todos os meios do
exercicio da fala franca, por serem consideradas entre si como pessoas de bem, mas optam
por calar-se, abster-se diante do momento de luta. Contudo, a estes cidaddos, a fala franca ndo
se apresenta; por outro lado, o mutismo, o calar lhes possibilita a perpetuacao do
reconhecimento como pessoas moralmente corretas na medida em que ndo se contrapdem e

nao se opdem a nenhum outro:

[...] Segunda categoria de cidaddos, e isto ¢ interessantissimo: sdo as pessoas
khrestoi e dynamenoi. Dynamenoi, isto é, os que podem alguma coisa, aqueles a
quem o nascimento, o estatuto, a riqueza proporcionam os meios de exercer o poder.
Khrestoi quer dizer que sdo ‘pessoas de bem’, pessoas moralmente estimavesis. [...]
Nao se ocupar de politica, ndo se ocupar dos negocios, também ¢ calar-se. Como
esses vao reagir quando virem um intruso bastardo tentar alcangar a primeira fileira?
Pois bem, vao achar isso simplesmente ridiculo [...] (FOUCAULT, 2010a, pp. 94-
95).

A terceira categoria que fon apresenta é a de cidaddos atuantes na vida publica, os
pragmatas, 0s quais possuem riquezas, se ocupam dos negdcios da cidade e t€ém o poder. Sao
também considerados como moralmente corretos e, por isso mesmo, usam de todos os
recursos para manipular e praticar, tanto quanto possivel, discursos que convengam. E nestas
categorias de cidaddo que fon percebe o risco em exercer a parresia, ficando aqui suspenso,
momentaneamente, 0 movimento parresiastico a espera do kairds. Nesse sentido € que as

regras da prudéncia e as regras de habilidades devem ser utilizadas:

[...] Terceira categoria de cidadaos: sdo também cidaddos ricos e poderosos, pessoas
de bem. Mas, ao contrario dos que sdo sophoi (sabios), que se calam e cuidam dos
seus assuntos, esses "logion te khroménon te téi polei”, esses manejam a politica ¢ a
razdo (khroménon) [...] Ha a categoria das pessoas de bem que se calam e ndo se
ocupam das pragmata, [e] ha a categoria das pessoas que se servem, se ocupam,
manipulam, lidam, praticam tanto o logos (isto é, ndo se calam, falam) como a po6lis
(eles se ocupam dos negécios da cidade). A oposi¢do é, a meu ver, termo a termo.
[...] Ent3o € contra esses que [se] corre o risco de se chocar na forma da rivalidade:
esses, diz ele, ndo suportam que lhes fagcam concorréncia, ¢ pelo voto tentam
condenar ou excluir os que lhes fazem sombra [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 94-95).

Foucault apresenta a parresia que se exerce em cada momento da busca de lon, em

cada declaracdo e em cada andlise sobre a cidade de Atenas. lon percebe a existéncia, na



176

cidade, de pessoas impotentes, de pessoas que silenciam e, ademais, de pessoas pragmatas, as
quais, em certo sentido, impedem-no de realizar a busca de sua origem e a vocagdo politica,
pois entre os pobres sem poder fon talvez até fosse aceito, mas ndo encontraria a forca
necessaria para se manter no poder; entre os que se abstém e silenciam, estes nao se
ocupariam dos negécios da cidade, fon ndo encontraria nenhuma utilidade; e entre os que se
servem tanto do logos como da pdlis, fon, sendo um intruso por ser estrangeiro, certamente
encontraria a revolta, a inimizade e a privagao da liberdade.

Assim, considerando que essas trés categorias de pessoas sdo reais, que transitam e se
estabelecem legalmente, no momento em que fon, criteriosamente, analisa cada uma dessas
categorias de cidaddos e se v€ diante delas, percebe o risco e busca o kairds ou o momento
oportuno para participar da vida ateniense e ter o direito e a liberdade de falar.

Entdo, mais importante que a atuagdo dessas trés categorias de pessoas, o que parece
mais interessar a Foucault, € o exercicio da fala franca, cujo momento oportuno surge quando
se vive o presente, se reconhece nessa realidade. Desse modo, o importante ¢ a andlise que
fon realiza, cuja conduta é a de um parresiastico. E essa categoria de pessoa que ¢ importante
para Foucault: o sabio. E fon se comporta como um sébio, como aquele que exerce o saber
espiritual, analisa, cria estratégia, luta e que corre o risco a0 mesmo tempo em que exercita o

cuidado. E a essa conduta que Foucault (2010a, p. 141) denomina parresia:

O fio condutor ¢ bem simples, volto rapidamente a ele. fon, esse jovem descendente
desconhecido da velha dinastia erecteia da Atica, de Atenas, descendente de Erecteu,
nascido nas grutas da Acropole, dessa raca de Erecteu em que ja se misturam os
deuses, a terra, os humanos, fon, autéctone desconhecido e exilado, ndo podera e,
alias, ndo quer voltar para Atenas a fim de exercer ai o poder que esta ligado a sua
raca, a ndo ser detendo certo estatuto que depende, por sua vez, do seu nascimento.
E esse direito, esse poder e esse estatuto comportam, conduzem ou desembocam em
certo elemento, perfeitamente importante e explicitamente designado, que ¢é a
parresia: a liberdade de tomar a palavra e, na palavra, de exercer a fala franca. E
esse o fio condutor da peca.

Contudo, falta-nos ainda considerar o deus Apolo, ai também se encontra a analise de
Foucault em relagdo a fala franca. O francés viu a luta entre a fala franca e as omissdes
percorrendo toda a tecitura da peca de Euripedes, ¢ se é na personagem de fon que é
apreciavel e se apresenta para Foucault o movimento parresiastico, todos os outros
personagens - de uma forma ou de outra - contribuem para que fon exercite a fala franca. Até

o deus Apolo, quando faz uso do poder, coloca lon no embate com a verdade, no retorno a si

proprio e no cultivo do cuidado de si e do outro:



177

Apolo, justamente, investiria contra aquele que a anunciasse a ti. Vocés veem o
choque dessas duas palavras, e por conseguinte o problema que é posto. Apolo foi
injusto (ddikos), cometeu uma falta. E é ‘dikaios’ (justamente porque ele se recusara
a falar e a se apontar como culpado). Por conseguinte, a resposta ndo pode vir do
deus, n2o por causa da estrutura do dizer-a-verdade oracular, mas porque o deus,
que fez mal, teria de confessar que fez mal e superar a vergonha da sua ma agao [...]
(FOUCAULT, 2010a, p. 83).

Euripedes apresenta no fon, na agdo de Apolo, o perigo da confissdo. Conforme
Foucault, a confissdo, enquanto manifestacdo verbal da verdade, implica no exame
ininterrupto de si. Logo, exame e confissdo possuem o poder de apresentar o que se oculta no
fundo de si mesmo. A confissdo, portanto, se apresenta como uma pec¢a indispensavel ao
governo dos homens uns pelos outros. No escrito de 1962, Introdug¢do (In: Diologue:
Rousseau juge de Jean-Jacques), em Ditos e escritos I, considera Foucault (2011a, p. 178)

sobre a confissdo:

[...] O julgamento de fato supde a explosdo da fala: seu edificio s6 ¢ totalmente
solido se culminar com a confissdo do acusado, nesse reconhecimento falado do
crime pelo criminoso. Ninguém tem o direito de isentar quem quer que seja de um
julgamento: € preciso ser julgado e condenado, ja que sofrer a punigdo ¢ ter falado

[.].

Ora, o deus Apolo, ser onipotente a quem todos, de certa forma, prestam obediéncia
incondicionada ao confessar que fizeram o mal, estaria desenvolvendo uma agdo que o levaria
a uma pratica de si, pois € essa a fungdo da confissdo, cuja consequéncia, no caso de Apolo,
seria 0 reconhecimento do erro, junto a esse resultado, a vergonha pela méa agdo. Tal
sentimento ndo aponta somente para o estabelecimento do dominio soberano de si sobre si;
conforme o francés, ao considerar a confissdo como uma pratica de si, o que se espera dela, ao
contrario, ¢ a humildade e a mortificagdo, o desapego de si e a constituicdo de uma nova
relacdo consigo que tende a destruicdo da forma de si anterior. No caso de Apolo, seria

destruir a imagem de deus, por isso mesmo o deus Apolo envia Atena para elucidar a trama:

[...] E Atena, a deusa de Atenas, que vai fundar em verdade toda a historia, que vai
fundar, por seu proprio discurso de verdade, a estrutura politica de Atenas. Ela vai
intervir e dizer a verdade que o deus Apolo ndo consegue dizer, e alids ela explica
por que ela ¢ que vem dizé-la, e ndo O deus. Ela diz: Apolo ndo quer se apresentar a
vossa vista em pessoa, porque teme as repreensdes publicas pelo passado e me envia
para vos declarar [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 83).

Nesse entendimento, tem-se que a parresia que se desenvolve na relacdo de poder
entre o publico e privado, se constitui em lon, na pessoa mais simples, no individuo mais

isolado, sem familia, sem pai e mae, sem moradia, aquele que vive de favores e que se depara



178

com uma luta que permite apresentar o quadro que se desloca desde a acdo daquele que se
situa no 4pice do governo de si e dos outros como a representagdo da agio de Apolo; no fon
de Euripedes, a andlise de Foucault nos conduz a essa interpretacdo. Assim, a pratica da
confissdo parece ser também uma pratica de si capaz de assumir uma fun¢do hermenéutica.

Explica Foucault, no escrito de 1988, as técnicas de si, in: Difos e escritos LX:

Em que a confissdo € capaz de assumir essa fun¢do hermenéutica? Como podemos
nos tornar os hermeneutas de nés mesmos exprimindo, verbalmente ou por escrito,
todos os nossos pensamentos? A confissdo confere ao mestre, cuja experiéncia e
sabedoria sdo maiores, um saber e, entdo, permite-lThe ser um melhor conselheiro.
Mesmo se, na sua fun¢do de poder discriminante, o mestre ndo diz nada, o fato de
que o pensamento foi expresso tera um efeito discriminante (FOUCAULT, 2014a, p.
295).

Foucault, ao apresentar os aspectos elementares que caracterizam a tragédia fon, de
Euripedes, na observagao sobre a acdo de Apolo, declara “[...] o dizer-a-verdade de um deus
que fala aos homens e lhes revela, segundo a propria funcao do oraculo, o que € € o que sera,
esse dizer-a-verdade, no caso de fon, também deve ser o dizer-a-verdade do deus sobre si
mesmo e suas faltas [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 83-84). Entdo, um aspecto curioso que o
francés nos oferece na reticéncia de Apolo, o qual se esconde por detras de Atenas, revela o
medo de Apolo; sentimento que atinge até os deuses, aos quais se credita a onipoténcia e,
portanto, ndo haveria espaco para a vulnerabilidade, na medida em que sdo interpretados
como aqueles que tém o poder e dele ndo se desvinculam. Se Apolo teme o julgamento e a
repreensao publica por sua acdo do passado, teme perder o poder, teme a mortificagao,
interpretagdo que abre caminho para a declaracdo de que “[...] Tem de ser homens que
consigam desencavar essa verdade e praticar o dizer-a-verdade. E ¢ de fato nessa deficiéncia
do deus em dizer a verdade, nessa dupla reticéncia do oraculo e da confissdo, que os humanos
vao tentar se arranjar com a verdade” (FOUCAULT, 2010a, pp. 83-84).

Neste sentido, em Foucault a parresia ¢ a expressdao da liberdade de palavra a fala

franca, como ele nos afirma em Governo de si e dos outros:

[...] de liberdade de palavra; [...] a parresia é essa liberdade de palavra dada a todo
cidadao, somente ao cidaddo, é claro, mas a todos os cidadaos, mesmo que sejam
pobres. Gostaria entdo de voltar aqui a esses dois aspectos da defini¢do da parresia.
[...] Unida a essa nogdo de liberdade de palavra, em que se diz tudo o que se quer,
encontra-se a nogao de franqueza. [...] ela é profissdo de verdade. Entdo, vou corrigir
essa definicdo corrente da palavra parresia dizendo: ndo € simplesmente essa
liberdade de palavra [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 171).



179

Contudo, para o exercicio da liberdade de palavra ou mesmo para realizar o
deslocamento dessa liberdade para a franqueza, isto €, para o uso da liberdade da fala franca,
ha ainda um elemento no movimento parresiastico que precisa ser considerado: a escuta.
Embora Foucault ndo analise a questdo da escuta no fon, é possivel abordar esta tematica em
ao menos dois importantes momentos: o primeiro, quando da visita de Creusa e Xuto ao
oraculo; o segundo, no encontro de fon com Creusa.

No primeiro momento, Creusa e Xuto se dirigem a Delfos para consultar o oraculo. Na
visita, podemos encontrar em Xuto o apelo pela escuta; em Creusa, o desejo para ouvir. A
resposta € o que movimenta o apelo e a escuta, o desejo € o ato de ouvir; a resposta transita
entre o nivel do privado e do publico; a resposta entrelagca as personagens em uma rede de
atuagdes e de movimentos. Da mesma forma, o dialogo que se desenvolve entre fon e Creusa
esta movimentado pelas inquietagdes que cada um deles vivencia. Assim, as vozes se
intercalam, as buscas se cruzam e levam as personagens a clamar por elucidacdes. No didlogo
do encontro inicial entre fon e Creusa, a escuta ¢ partilhada tanto nas perguntas quanto nas
respostas; nao se trata apenas de uma objetivacao. Ha uma pragmatica da escuta que envolve
os personagens de modo a apontar como um elemento que faz parte da constitui¢do do sujeito
no seu processo de subjetivacdo. H4 em Creusa e em fon vozes que se interrogam; que
silenciam; que anunciam, mas, sobretudo, esperam num movimento de escuta. Embora a
resposta do deus ndo seja elucidativa, estd presente no didlogo um metabolismo de
transformagdo, uma espécie de maturagdo que envolve a narrativa da acao.

Foucault ndo analisa a questdo da escuta no fon, ele a considera nos coloquios de

Epiteto, conforme o francés em Hermenéutica do sujeito:

[...] Em uma pequena pagina que serve de introdugo aos Didlogos, Arrianus afirma:
"Quanto a tudo o que ouvi deste homem enquanto ele falava, esforcei-me, tendo-o
escrito (grapsamenos)..." Temos ai pois, a escuta da palavra. Ele escuta, em seguida,
escreve. Tendo escrito tanto quanto possivel com seus proprios termos, com suas
proprias palavras - emprega o termo onoma - "tendo transcrito com as proprias
palavras, tentei conserva-las emauto (para mim), eis hysteron (em vista do futuro)
sob a forma de hypomnémata". Encontramos ai exatamente tudo o que lhes dizia ha
pouco. Escuta-se, escreve-se, transcreve-se o que foi dito. Arrianus insiste no fato de
que ele realmente retomou "as préprias palavras". E constitui os Aypomnémata,
espécies de anotagdes de coisas ditas. Ele os constitui seauto (para ele proprio), eis
hysteron (em vista do futuro), isto é, em vista precisamente de constituir uma
paraskeué (um equipamento) que lhe permitira utilizar tudo aquilo quando a ocasido
se apresentar: acontecimentos diversos, perigos, infortinios, etc. (FOUCAULT,
2004, p. 441).

Foucault observa o exercicio da escuta de Arrianus na pratica da escrita e da anotagao

dos ensinamentos do seu mestre Epiteto, o pensamento, isto €, as ideias do mestre; a liberdade



180

de palavra, proprias do mestre contrastadas com a liberdade de confianca, interesse, de uma
certa igualdade em relagdo ao ouvinte. Pensamento e liberdade de palavra se unem e dizem
algo, esse dizer, torna-se publico pela escuta e escrita do seu discipulo. Conforme Foucault
(2004, p. 441), “[...] Arrianus atribui-se como tarefa, portanto, de restituir o que as outras
publicacdes ndo souberam fazer: didnoia, o pensamento, o conteido de pensamento que era,
pois, o de Epicteto em seus coloquios; e parreshia, sua liberdade de palavra”.

Na investigacao que realizamos sobre a parresia, nao ha duvida de que ela equivale a
fala franca, como o préprio Foucault admite em varios momentos dos seus escritos, em
Hermenéutica do sujeito, por exemplo: “[...] O tudo-dizer da parrhesia tornou-se libertas: a
liberdade de quem fala. E muitos tradutores franceses utilizam para traduzir parrhesia - ou
traduzir libertas neste sentido - a expressao franc-parler (franco-falar), tradu¢do que, como
veremos, me parece a mais adequada” (FOUCAULT, 2004, p. 451). Contudo, Foucault
apresenta ainda, em suas pesquisas, as relagdes, desmembramentos e deslocamentos que
ocorrem no emaranhado de relagdes do individuo que vive suas a¢des parresiasticamente.

Neste sentido, no exercicio do modo de vida parresidstica estdo expressos 0s mesmos
argumentos que Foucault apresenta no jogo da realidade com toda a sua agonistica. Assim, o
individuo que tem o ato de coragem do franc-parler ¢ aquele individuo que se arrisca no jogo
agonistico das relagdes, vive e percebe o pardstema, realiza o exame da realidade e se coloca
na posicao de cosmo em busca da ascese, isto €, apreender a realidade em que vive.

Neste caminho, ao realizar o exame do presente, em que o individuo esta vivendo a
sua histéria efetivamente, ele reconhece a si proprio na agonistica das relagdes de poder e
relagdes de forga e, consequentemente, se depara tanto com questdes que podem estar
relacionadas com sua origem ou nascimento ou questdes relativas a riqueza e aos bens
materiais, € com tudo o que € instituido por regras sociais como aquilo que ¢ moralmente
correto para sua a¢do. Todavia, escolher a razdo da sua vida s6 cabe a si proprio, por isso
mesmo, inserido na condi¢cdo dos negocios, da vida politica e em todas as agdes relativas ao
forum publico que emerge da vivéncia na relagdo com os outros, ele se vé, considerando que
cada individuo € tnico em sua singularidade, na multiplicidade de relagdes.

Assim, diante do multiplo das relagdes reais de existéncia, o individuo em sua
subjetividade estd no campo das possibilidades, pois se encontra tanto com individuos que
agem por intermédio de regras de prudéncia e habilidades quanto com individuos cuja
conduta ¢ de impoténcia diante da realidade e diante de si mesmo. Estes ultimos tipos de

individuos, com tal tipo de comportamento e conduta da sua vida, podem apresentar, em suas



181

acoes, tanto a inveja quanto a célera, razdo pela qual entrar no campo das possibilidades reais
de existéncia € exercer o cuidado.

E no nivel das possibilidades inseridas nas condigdes reais de existéncia que o
individuo toma atitude. Assim, diante da suspeita, detecta os arranjos existentes, se depara
com as “meias verdades” e “meias mentiras” - como coloca Foucault em suas analises - ¢ ¢,
ao mesmo tempo, forcado ao exercicio da confissdo se a agdo for de forim intimo ou a
elaboracdo de subterfligios, estratégias e resisténcias. De um modo ou de outro, seja no campo
do publico ou do privado, o individuo processualmente desenvolve em si sua subjetividade,
sua forma de governo, realizando, a0 mesmo tempo, o exame sobre si mesmo, sobre seus atos,
sua existéncia e formas de resisténcia e mesmo de persuasio e de luta diante da “verdade”. E
essa a relagdo entre o poder e o sujeito.

O modo de governo de si se processa por forca do movimento do ethos na agdao do
paraskeué, dai a necessidade de praticas e exercicios constantes de modo a superar o medo, a
angustia € mesmo a vergonha quando a acao for ao olhar de si mesmo e, consequentemente,
do outro, reprovavel. Neste sentido, a parresia esta vinculada ao kairds, isto €, ao momento
oportuno do franc-parler, € no momento oportuno que as regras de prudéncia e as regras de
habilidades permitem, na franqueza, ndo somente a abertura da palavra e da linguagem, mas,
como afirma Foucault (2004, p. 440), em Hermenéutica do sujeito, na liberdade de palavra

esta a abertura de coragao.



3. VIDA FILOSOFICA: UMA EXPERIENCIA DE LIBERDADE

Eu experimentava os prazeres da liberdade
. . .97
pintando as imagens menos conformistas”'.

René Magritte

Nesse momento da pesquisa, estamos no desafio de apresentar alguns focos de
experiéncia vivenciados por Platdo, Rousseau, Kant e o proprio Foucault, com o objetivo de
perceber o embate entre as relagdes de poder e as relacdes de for¢a desses fildsofos em um
momento especifico de suas vidas, muito embora no caso de Foucault faremos uma espécie de
pratica invertida, pois se por um momento consideraremos sua pesquisa, seus livros, por
outro, abordaremos aspectos dele mesmo, de sua propria vida que se tornam mais evidentes
como algo adequado aos modos dos processos de subjetivagao.

Por conseguinte, nestes focos de experiéncias investigaremos sobre a vida filosofica
como experiéncia de liberdade. Assim, nessa percepcdo € que continuaremos nossa
investigacao. Nesse caminho, certamente correremos riscos, pois nao nos deteremos a dizer
quem ¢ cada um desses filosofos; ndo apreciaremos teorias, sistemas ou escolas filosoficas e
nem a totalidade do que eles viveram ou escreveram, visto que seria uma missao impossivel.
Desse modo, nos deteremos apenas a explorar, conforme Foucault, como nas relacdes de
poder existentes em um foco de experiéncia da histéria de vida de um filésofo ¢ possivel
entender o processo de subjetivacdo com suas condi¢gdes, formas e modos de existéncia e que
desencadeiam na vida filosofica, fato possivelmente suscetivel a criticas.

Contudo, na vida filosofica Foucault percebe o ethos que se interliga nas relacdes de
poder, algo que na concepgdo do francés pode ser constatado, independentemente do tempo
historico, em experiéncias de individuos que viveram sua historia de forma efetiva. Nessas
relagdes, Foucault situa a liberdade. E o que nos fornece o texto A ética do cuidado de si

como pratica da liberdade, de 1984, publicado em Ditos e escritos V:

[...] - Os gregos problematizavam efetivamente sua liberdade e a liberdade do
individuo, como um problema ético. Mas ético no sentido de que os gregos podiam
entende-lo: o éthos era a maneira de ser e a maneira de se conduzir. Era um modo de
ser do sujeito e uma certa maneira de fazer, visivel para os outros. O éthos de
alguém se traduz pelos seus habitos, por seu porte, por sua maneira de caminhar,
pela calma com que responde a todos os acontecimentos etc. Esta € para eles a
forma concreta da liberdade; assim eles problematizavam sua liberdade. O homem
que tem um belo éthos, que pode ser admirado e citado como exemplo, ¢ alguém

97 I'éprouvais les plaisirs de la liberté en peignant les images les moins conformistes. (René Magritte, 1979, p.

105).



183

que pratica a liberdade de uma certa maneira. Nao acredito que haja necessidade de
uma conversao para que a liberdade seja pensada como éthos; ela ¢ imediatamente
problematizada como éthos. Mas, para que essa pratica da liberdade tome forma em
um éthos que seja bom, belo, honroso, respeitavel, memoravel e que possa servir de
exemplo, ¢ preciso todo um trabalho de si sobre si mesmo (FOUCAULT, 2006b, p.
269-270).

Assim, na constatagdo da vida filosofica enquanto ethos, - enquanto movimento -
Foucault apresenta a filosofia como uma espécie de contra-poder em relacao as filosofias de
“plantdo”. Desse modo, o proprio entendimento de filosofia vai instaurar um movimento
proprio, de modo que ndo deve ser considerada unicamente como teoria, embora isto ndo seja
descartado quando possibilita anélises que permitem situar o presente; nao possui um carater
de legislagdo que emite normas para regular a existéncia dos individuos®’®; ndo possui uma
dimensio pedagégica *° , mas pode servir como norte a produgio de técnicas de
governamentalidade; ndo ¢ uma demonstragdo, mas pode fazer uso de elementos
demonstrativos, como - neste momento da pesquisa - estamos fazendo ao utilizar focos de
experiéncias; nao deve ser entendida como estratégia de persuasdo no sentido de convencer e
anular o individuo na produgdo do seu proprio discurso; ndo deve ser pensada enquanto
profecia ou como qualquer outro modo de sistematizacdo e modelos; ndo ¢ uma eristica ou
uma arte de discursar e nem uma verdade estabelecida. Nesse sentido, a filosofia se apresenta,

como propde Foucault em A4 filosofia analitica da politica, de 1978, publicado em Ditos e

escritos V com a tarefa de:

[...] analisar, elucidar, tornar visivel, e, portanto, intensificar as lutas que se
desenrolam em torno do poder, as estratégias dos adversarios no interior das
relagdes de poder, as taticas utilizadas, os focos de resisténcia, em suma com a
condicdo de que a filosofia deixe de colocar a questdo do poder em termos de bem
ou de mal, mas sim em termos de existéncia (FOUCAULT, 2006b, p. 43).

*® Embora admitamos que as normas, quando instituidas no processo de subjetivagdo do individuo, fazem parte
da existéncia.

% Sobre a pedagogia, adverte Foucault, em Governo de si e dos outros: “Em particular, nada mais distante - é
um ponto importante ao qual serd preciso voltar - do que a parresia daquilo que é a célebre ironia socratica ou
socratico-platonica. Nessa ironia socratica, de que se trata? Pois bem, trata-se de um jogo no qual o mestre finge
ndo saber e conduz o discipulo a formular o que este ndo sabia saber. Na parresia, ao contrario, como se fosse
uma verdadeira anti-ironia, quem diz a verdade lanca a verdade na cara desse interlocutor, uma verdade tao
violenta, tdo abrupta, dita de maneira tdo cortante e tdo definitiva, que o outro em frente ndo pode fazer mais que
calar-se, ou sufocar de furor, ou ainda passar a um registro totalmente diferente, que €, no caso de Dionisio ante
Platdo, a tentativa de assassinato. Em vez de ser aquele a quem o mestre se dirige que descobre por si mesmo,
pela ironia, a verdade que ele ndo sabia saber, nesse caso ele estd em presenga de uma verdade que ele ndo pode
aceitar e que o leva a injustica, ao excesso, a loucura, a cegueira ... Temos nesse caso um efeito que ¢ muito
exatamente, ndo apenas anti-ironico, mas até antipedagogico” (FOUCAULT, 2010a, p. 53-54).



184

Desse modo, temos uma expressao de filosofia na vida, algo que, se ndo ¢ inovador,
permite ao individuo se constituir, isto €, ser ou fazer-se ser, no momento presente em que
vive sua propria historia. Conforme Foucault, essa perspectiva s6 € possivel através do
movimento do ethos, isto €, do movimento parresidstico. Foi esse movimento que interessou a
Foucault por em foco e considerar, por exemplo, a viagem de Platdo a Siracusa. E o que nos

esclarece o francé€s em O governo de si e dos outros:

[...] essa parresia tem de enfrentar a realidade. E varias vezes Platdo ndo s6 aceita
mas encara, reivindica esse desafio de defrontamento com a realidade. O discurso
que ele da, os conselhos que propde, ele aceita, ele chega a pedir que a realidade
mostre se sdo verdadeiros ou falsos. A verdade que lhes aconselho, diz ele, se vocés
fizerem a experiéncia das minhas afirmagdes presentes, pois bem, vocés
experimentardo realmente o efeito delas. Ergo gnésesthe: vocés vdo saber na
realidade [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 254).

Observemos que quando Foucault admite que a parresia deve enfrentar a realidade,
ele nao s6 apresenta o movimento proprio do ethos, mas o interliga com o pardstema € com o
paraskeue, abordagens encontradas em Hermenéutica do sujeito e desenvolvidas no segundo
capitulo de nossa pesquisa. Outra questdo que Foucault percebe neste foco de experiéncia
relativamente a Platdo no exercicio parresidstico no defrontamento com a realidade ¢ que a
parresia esta na agonistica das relagdes entre os individuos; nela, os discursos se entrecruzam
e as agdes se clarificam. E desse modo que, em O governo de si e dos outros, Foucault

(2010a, p. 54-55) indica:

[...] De fato, nas duas figuras que vemos aqui - no caso de Platdo ante Dionisio e no
caso de Dion ante esse mesmo Dionisio -, ndo se trata tanto de uma discussdo em
que um dos discursos procuraria prevalecer sobre o outro. Ha, de um lado, um dos
interlocutores que diz a verdade, e que se preocupa, no fundo, com dizer a verdade o
mais depressa, o mais alto, o mais claro possivel; e depois, em face, o outro que ndo
responde, ou que responde por outra coisa que nao sdo discursos. E, se retomarmos
esse episodio importante de Dionisio e Platdo, vocés verdo como isso funciona: de
um lado, Platdo ensina. Dionisio ndo estd nem persuadido, nem ensinado, nem
vencido numa discussdo. No ponto de conclusdo do ensino, Dionisio substitui o que
¢ a linguagem (a formulacdo da verdade pela linguagem) por uma vitéria que nao € a
vitoria do logos, que ndo ¢ a vitoéria do discurso, que € a vitoria da violéncia, da
violéncia pura, ja que Dionisio manda vender Platdo como escravo em Egina.

Ora, além dessas abordagens evidenciando mais fortemente as questdes politicas nos

~ A e . . . 1 ,
percursos de Platio no foco de experiéncia que vivenciou em Siracusa'”, o que temos é o

1% Foucault vai nos apresentar Platdo desenvolvendo uma pragmatica de si, um fo prdgma. Nesse sentido, ja em
Platdo é possivel observar a consideracdo da questdo da pragmatica. Muito embora ela seja recorrente, a
encontraremos nas analises acerca de Rousseau e de Kant. Nesse sentido, vale esclarecer sobre o uso de Foucault
do termo pragmatica. O francés considera sua etimologia e o apresenta nesse duplo sentido de pragmata de si e



185

embate de um individuo que enfrenta e luta pela sua vida nas proprias relagdes de poder. E
isso também o que encontraremos na analise de um outro foco de experiéncia, a saber,
Devaneios de Rousseau no caminho da liberdade na busca do reconhecimento de si.

Na relacdo do que Rousseau vive em seu tempo e da articulagdo do que vive com a
criacdo literaria, Foucault extrai elementos que permitem uma interrogacao sobre a loucura.
Certamente seria esse foco de experiéncia vivenciado por Rousseau, solo fértil de interesse
aos pesquisadores da area da psicologia, da psiquiatria e das outras varias ci€éncias modernas
que investigam a psique. Contudo, seguiremos o caminho que Foucault nos indica em

Historia da loucura, quando aborda sobre a questdo do Circulo antropologico:

[...] € bem da liberdade que se vai tratar agora, a respeito da loucura. Nao mais de
uma liberdade que se percebia no horizonte do possivel, mas de uma liberdade que
se procurara atuar nas coisas e através dos mecanismos. Na reflexdo sobre a loucura,
e até na analise médica que dela se faz, tratar-se-a ndo do erro e do nao-ser, mas da
liberdade em suas determinagdes reais: o desejo € o querer, o determinismo e a
responsabilidade, o automatico e o espontaneo [...] (FOUCAULT, 1978, p. 559).

,

E neste aspecto que a interrogacdo do movimento pelo qual elementos apontados
como caracteristicos da psicose e da loucura se desdobram em efeitos de criacdo. E ¢ a vida
criativa que vai interessar a Foucault. Assim, a partir de tais consideracdes, interroga sobre a
loucura estabelecida pela psicologia em geral enquanto lei que submete o individuo ao
diagnostico de doente mental.

Na analise de Foucault, Rousseau vive a historia de um mal-estar e na paranoia ou nao
da perseguicdo de philosophes, como Voltaire, D’ Alembert, Diderot ou mesmo diante do que
o genebrino toma como ingratiddo, Hume. Estas situacdes fazem parte das condi¢des de
existéncia de Rousseau, por isso mesmo se constituem como aquilo que lhe possibilita realizar
deslocamentos em relagdo ao entendimento de cidaddo do mundo e, ao mesmo tempo,

apatrida, paria. Seria correto considerar Rousseau louco?

da préatica filosofica (to pragma). Em O governo de si e dos outros, ele observa no foco de experiéncia das
viagens a Siracusa: “E ai Platdo diz muito claramente que ¢ preciso mostrar a esses tiranos o que ¢ to prdagma (o
que ¢ o referente), o que ¢ a filosofia em sua realidade. Eles pretendem que sabem o que ¢ a filosofia, conhecem
algumas palavras dela, ouviram uma coisa ou outra sobre ela, acreditam que ¢ filosofia. E preciso mostrar a eles
pan to pragma: o real da filosofia em seu conjunto, todo o real da filosofia, tudo o que é a filosofia, como
referente a nocao, da nogdo de filosofia. [...] E o que sdo os pragmata? Pois bem, s3o os negdcios, as atividades,
as dificuldades, as praticas, os exercicios, todas as formas praticas nas quais € necessario exercitar-se ¢ aplicar-
se, € por causa das quais € necessario se dar um grande trabalho, e que dao efetivamente um grande trabalho”.
(FOUCAULT, 2010a, p. 217) “[...] Que filosofar é precisamente toda uma série de atividades e de prdgmata que
constituem as praticas filosoéficas. O que esse texto diz é, nem mais nem menos, que essa coisa, fundamental
entretanto, que o real da filosofia, o real do filosofar, aquilo a que se refere a palavra filosofia é um conjunto de
pragmata (de praticas). O real da filosofia sdo as praticas da filosofia” [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 218).



186

O louco do século XIX serd determinado e culpado; sua ndo-liberdade é mais
penetrada pela falta do que pela liberdade com a qual o louco classico escapava de si
mesmo. Libertado, o louco se vé agora em pé de igualdade consigo mesmo, o que
significa que ndo mais pode escapar a sua propria verdade; € jogado nela, e ela o
confisca inteiramente. A liberdade classica situava o louco em relagdo a loucura,
relacdo ambigua, instavel, sempre desfeita, mas que impedia o louco de constituir
uma sé e mesma coisa com sua loucura (FOUCAULT, 1978, p. 559).

Contudo, nosso interesse nao € o de responder ao questionamento se Rousseau ¢ louco
ou ndo: nosso objetivo ¢ perceber os deslocamentos que o proprio Rousseau realizou naquilo
em que ele se situa, na realidade em que vive. Assim, perceber como o individuo - nesses
casos, individuos filésofos - constitui “praticas de liberdade” constituindo uma resisténcia
diante de um publico especifico ou como o individuo se relaciona mediante as relacdes
existentes entre o publico e o privado € o que Foucault persegue.

Em Kant, sobre os passos da pragmatica de si, temos o reconhecimento de Foucault —
em “Omnes et Singulatim”: uma critica da razdo politica, de 1981, publicado em Ditos e
escritos IV — de que foi a partir desse filosofo alemdo que a filosofia tentou “[...] impedir a
razao de ultrapassar os limites do que ¢ dado na experiéncia; [...]” (FOUCAULT, 2012a, p.
348-349), embora reconheca Foucault que “[...] com o desenvolvimento dos Estados
modernos e a organizagado politica da sociedade, o papel da filosofia foi também o de vigiar os
abusos do poder da racionalidade politica, o que lhe dé uma esperanca de vida bastante
promissora” (Idem, p. 349). Conforme Foucault, Kant percebeu que “[...] Uma das tarefas das
Luzes era multiplicar os poderes politicos da razao [...] (Idem, p. 348). Assim, diante da razao,
do conhecimento da forma em que se estabelece, o proprio Kant instaura sobre si um processo
de repensar a si mesmo ¢ a filosofia.

Nosso ultimo foco de experiéncia estd nas caminhadas do proprio Foucault no
processo de subjetivagdo. Nele nds encontramos o individuo que luta, seja em relagdo a
politica, em relacdo a si, em relacdo ao conhecimento, em relagdo as problematicas mais
variadas que a condi¢do histérica apresenta. Estas relacdoes se estabelecem como poder
quando o individuo, ao vivé-las, as intercruza e as insere em suas investiga¢des. E o que
Foucault, em seus escritos, em sua propria vida no tempo presente em que se situa, na
modernidade, investiga e, nessa investigacdo, constitui seu processo de subjetivagdo. Ainda

em “Omnes et Singulatim”: uma critica da razdo politica, de 1981, ele observa:

[...] Mas os homens do século XIX logo iriam se perguntar se a razdo ndo estava a
ponto de tornar-se demasiado potente em nossas sociedades. Eles comegaram a se
inquietar com a relacdo que eles confusamente conjeturavam entre uma sociedade
propensa a racionalizagcdo e algumas ameacas pesando sobre o individuo e suas
liberdades, a espécie e sua sobrevivéncia (Idem, Ibid).



187

Nessa luta sobre o individuo e suas liberdades na modernidade, Foucault vai
questionar “O laco entre a racionalizacdo e os abusos do poder politico [...]” (Idem, p. 349).
Afirma ele: “[...] ninguém precisa esperar a burocracia ou os campos de concentragdo para
reconhecer a existéncia de tais relagcdes. Mas o problema € entdo saber o que fazer com um
dado tdo evidente [...] (Idem, ibid). Diante de tais colocagdes se questiona e amplia o

questionamento a pluralidade de individuos que vivem a modernidade:

Faremos nds o “processo” da razdo? Em minha opini2o, nada seria mais estéril. Em
primeiro lugar, porque ndo se trata nem de culpabilidade nem de inocéncia nesse
dominio. Em seguida, porque ¢ absurdo invocar a “razdo” como a entidade contraria
da ndo razdo. Enfim, porque um tal processo nos armaria uma armadilha obrigando-
nos a representar o papel arbitrario e enfadonho do racionalista ou do irracionalista
(Idem, ibid).

Nesse aspecto, considerando seu tempo presente com suas problemadticas, Foucault
propoe ao individuo moderno, no processo de subjetivacdo, o que ele permitiu a si em seu
proprio subjetivar-se, isto €, ndo cair na armadilha de “representar o papel arbitrario e
enfadonho” das disputas entre o que ¢ racional e o que ¢ irracional. Deste modo, saindo desse
papel arbitrario, o individuo caminha na experiéncia criativa da vida, algo possivel apenas nas
condig¢des, nos modos e nas formas de existéncia na medida em que no movimento do ethos

insere no poder a liberdade.

3.1 Percursos de Platao na experiéncia politica em Siracusa

Platdio ¢ considerado na tradigdo filosofica como filésofo idealista, aquele que
elaborou a teoria dos dois mundos, 0 mundo sensivel — ndo muito seguro — de um lado, e o
mundo das ideias — o mundo perfeito —, de outro. Esse entendimento dualista da realidade
difundido na filosofia de Platdo se perpetuou na academia até os dias de hoje de modo bem
acentuado. Assim, essa visdo que percorreu toda uma tradi¢gdo se sedimentou e ficou
demarcada no renascimento, o que pode ser constatado na bela tela do pintor renascentista,
Escola de Atenas, de Rafael Sanzio'"'. Nesse sentido, considerando que Foucault sugere um

afastamento de teorias e ideias metafisicas na compreensao do real, como utilizar Platdo no

191 No pértico, temos a representagio da figura de Platdo segurando o dialogo Timeu e apontando para cima, o

mundo das ideias, o0 mundo perfeito; contrapondo, Aristoteles, ao seu lado, pedindo para que Platdo des¢ca um
pouco e se permita a mediania, o justo meio proposto em sua ética.



188

expressar de uma vida filosofica? Sera realmente possivel a expressao da realidade na propria
vida filosofica em Platao? Em O governo de si e dos outros, obra em que Foucault aposta na

vida filosofica e questiona sobre o entendimento do real da filosofia, o francés interroga:

[...] o que € o real da filosofia? Creio que essa questio [sobre] o real da filosofia ndo
consiste em se perguntar o que ¢é, para a filosofia, o real. Ela ndo consiste em se
perguntar [a] qual referente, [a] quais referéncias se reporta a filosofia. Essa questao
ndo consiste em se perguntar qual é o real a que se reporta a filosofia, ao qual ela
deve se confrontar. Ela ndo consiste em se perguntar com o que podemos avaliar se
a filosofia diz a verdade ou ndo (FOUCAULT, 2010a, p. 207).

Foucault, entdo, nos surpreende em O governo de si e dos outros, ao perceber em
Platdo um caminho diferente da tradi¢do filoséfica, afirmando que “[...] uma vez jogado esse
jogo da cidade ideal, ha que se recordar que a seriedade da filosofia estd em outra parte”
(FOUCAULT, 2010a, p. 232). Em Platdo, Foucault — diferentemente da tradi¢do escolastica —
analisa a relagdo de poder nas agdes e atuagdes do momento presente daquilo em que vive o
filosofo grego'®”. E no que Platdo vive em Siracusa que o francés percebe o movimento
proprio do ethos. Na analise das viagens de Platdo a Siracusa, Foucault fortalece seu
entendimento acerca do pardstema, do paraskeue e da parresia no momento presente do
contexto politico. Conforme Foucault, Platdao ndo somente desenvolve técnicas e praticas de si
em um movimento parresiastico nas relagdes de poder, mas expressa uma vida filosofica. Nas
Cartas que Platdo escreveu, constam as trajetdrias das viagens realizadas a Siracusa, ¢ a elas
Foucault dedica uma analise. Em O governo de si e dos outros, afirma:
[...] o problema d? parresia aparecer como o problema da ag@o filosofica
propriamente dita. E isso que estd claramente desenvolvido numa outra série de
textos de Platdo de que gostaria de falar a vocés na segunda hora: as cartas, textos

platénicos que mostram bem que ¢ como filosofo e a partir da filosofia que a
parresia pode ser empregada (FOUCAULT, 2010a, p. 190).

Desse modo, Foucault mostra, nesse foco de experiéncia das viagens, Platio como
individuo que se pergunta, em sua propria expressao do real, em sua vida, sobre a atividade
do fazer e do dizer a verdade. Essa ¢ a vida filosofica e, conforme Foucault, mesmo que em

tal vivéncia o individuo possa cometer erros ou enganar-se, o fato € que, se vive o real, nesse

192 Foucault nos apresenta uma analise de Platdo original, na perspectiva do real da filosofia. Nas palavras do

francés, em A coragem da verdade “[...] Chegamos agora a alethes bios, [...]. [Seja a verdadeira vida] tal como
aparece nos textos filoséficos da época classica, essencialmente em Platdo [...] Tomemos essa defini¢do. Nao
vou tentar pegar a nocdo de alethes bios em sua elaboragdo filosofica, ultima em Platdo, mas nos significados
6bvios, correntes, que encontramos nos textos platonicos, fora de toda elaboragdo platonica particular [...]”
(FOUCAULT, 2011c, p. 194). “[...] A alethés bios é, em primeiro lugar, claro, uma vida ndo dissimulada, isto ¢,
uma vida que ndo encerra nenhuma parte de sombra” (Idem, p. 195).



189

real estd o que Foucault, de modo muito singular, nomeia vida filosofica. Assim, poderiamos

considerar de inicio o que nos informa Foucault:

Platdo tem agora a possibilidade de colocar em pratica a teoria, a possibilidade da
concretizacdo politica da cidade “idealizada” na Repiiblica e, a0 mesmo tempo,
realizar a si proprio. E € nesse jogo da trajetoria do logos (discurso pensado) ao
érgon (atividade filosofica) que temos a aplicagdo do discurso (PORTO;
CAMINHA, 2014, p. 7).

Ainda segundo Foucault, em O governo de si e dos outros, tratando sobre Platao: “[...]
o motivo de intervir na ordem da politica seja ndo o desejo do filosofo por aquele a quem ele
se dirige, mas a obrigacdo interna de a filosofia, como logos, ser, além disso, érgon [...]”
(FOUCAULT, 2010a, p. 207). E necesséario, porém, esclarecer que o jogo existente nas
relagdes de poder nao estd estabelecido no /ogos, mas na trajetéria deste ao érgon ou mesmo
no movimento contrario, do érgon ao logos.’” Sobre esta possibilidade, afirma ainda
Foucault: “[...] parece-me que [na] questao posta por essa inquietude sobre a filosofia, que
nao deve ser simplesmente /ogos mas também érgon, vemos se formular, vemos se esbocgar,
vemos se aclarar, de maneira muito fugaz, mas que me parece, afinal, totalmente decisiva
[..]” (Idem, p. 208). E dessa forma que, considerando a analise de Foucault, temos a
possibilidade de substituir a histéria do conhecimento da filosofia de Platdo, repassada na
tradicdo, por uma analise historica das formas de veridiccdo dos fatos que Platdo vivenciou
em seu projeto filosofico.

Conforme Foucault, percebe-se que, para vivenciar seu projeto filosofico, Platdao
ousou voltar-se a si mesmo, algo que podemos constatar no que o filésofo grego expressa na
Carta VII, ao afirmar sobre si mesmo que: “7Tinha o projeto de, no dia em que pudesse dispor
de mim proprio, imediatamente intervir na politica (PLATAO, 1949, p. 27)'*. Desse modo,

considerando a vida filoséfica e Platdo como sua expressao, Foucault (2010a, p. 208) analisa:

O real do discurso filosofico: é isso que estd comprometido nessa questdo. [...] o
filosofo ndo quer ser simplesmente logos, mas quer por maos ao érgon -, a resposta
que vai ser necessario desenvolver agora aparece em toda a sua simplicidade; a

193 para tornar mais clara esta questdo, € interessante a observagdo de Foucault, em O governo de si e dos outros,
sobre a experiéncia de Platdo: “Ele quer mostrar que também ¢é capaz de participar, de pdr maos ao érgon (a
acdo). Claro, temos nesse texto a oposi¢ao classica, perpétua no vocabulario grego entre logos e érgon. Vocés
tém essa oposigdo logo e érgo: em palavra e em realidade, em discurso e em ato, etc. Mas é preciso lembrar que,
aqui, se trata justamente da filosofia, e da filosofia no campo da politica. Para Platdo, esta claro que ser apenas o
filésofo que escreveu A Republica, isto é, quem diz como deve ser a cidade ideal, é ndo ser nada mais que logos”
(FOUCAULT, 2010a, p. 200-201).

1% Platio, em Carta VII, 324a, afirma sobre si mesmo “[...] J'avais le projet, du jour ou je pourrais disposer de

moi-méme, d’aborder aussitot la politique [...]”. (1949, p. 27)



190

realidade, a prova pela qual a filosofia vai se manifestar como real ndo é o proprio
logos, ndo € o jogo intrinseco do proprio logos. [...]

Nessa perspectiva, compreende-se nas agdes em que se vive, na condi¢do do
individuo, uma atividade filoséfica. Quando o individuo assume o exercicio, o érgon se
constitui no processo de retorno a si a partir da inquietude que permite a si diante do que ¢
postulado e dito como verdade. E esse 0 modo de expressio que permite ao individuo uma
compreensdo de si. Se deve ser considerado um principio a este modo de existéncia, o
principio mais indicado seria considerar a realidade do que se vive, a qual pode corresponder
ou nao ao /ogos.

Entre os percursos de Platdo na experiéncia politica em Siracusa, temos registros de
quatro viagens'?”. Foram muitas as transi¢des e acontecimentos que moveram cada um desses
percursos. Desse modo, faremos um itinerdrio contextualizando cada uma das passagens as
quais se reportam as viagens de Platdo a Siracusa expressando, ao mesmo tempo, oS
elementos proprios das relagdes de poder que nelas se apresentam. Iniciamos nosso propdsito

com Foucault situando as pessoas que transitam nesse jogo de relagdes:

Bom, vocés sabem mais ou menos quem é Dion: Dion ¢ irmao de Aristomaca. Mas
vocés sem duvida ndo sabem quem era Aristomaca. Aristomaca era uma das duas
esposas oficiais de Dionisio, tirano de Siracusa. Dionisio tinha duas esposas. Uma
era Aristomaca, ¢ o irmao mais mogo de Aristomaca se chamava Dion. E Dion - que
vai ter uma importancia consideravel na vida de Siracusa, em relagdo a Dionisio, o
Velho, e sobretudo em relagdo a Dionisio, o Mogo -, é esse Dion que vai ser
discipulo, correspondente, avalista, fiador, anfitrido de Platdo, quando Platio for
para a Sicilia. E ¢ através dele que se da a relacdo real, efetiva de Platdo com a vida
politica de Siracusa e com a tirania de Dionisio (FOUCAULT, 2010a, p. 47-48).

Chegamos, entdo, ao momento da primeira viagem de Platdo a Sicilia. Conforme
relato da Carta VII em 326 c, essa primeira viagem nao lhe fora de inicio muito agradavel.
Platao, ao descrever sobre modos, costumes e comportamentos do povo siracusano, apresenta-
os bem diferentes dos atenienses. Os siracusanos, com festejos em demasia, despertavam uma
espécie de simulacro de felicidade. Tal estado de €xtase impede Platdo de definir um tipo de
existéncia. Acerca desse tipo de vida, afirma Platdo: “[...] com tais habitos, ndo hd homem

debaixo do céu, vivendo essa vida desde a infancia, possivel de tornar-se sabio (que tipo de

1% Embora nio tenhamos registros sobre a concretizagio da quarta viagem, sabemos da existéncia do convite ao
ateniense através das Cartas, pelo fato de Platdo responder a ele. Conforme Foucault, em O governo de si e dos
outros, a terceira viagem de Platdo a Siracusa teria sido a ultima. Inclusive, trata-se de uma viagem for¢ada na
medida em que ele ¢ chantageado por Dionisio e obrigado, em nome da philia a Dion, a retornar a Sicilia, “[...] E
Platdo volta portanto pela terceira vez a Sicilia, e pela segunda vez como conselheiro de Dionisio, no que vai ser
sua ultima estadia na Sicilia [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 196).



191

vida seria tdo maravilhosamente equilibrada?) [.]7"%. Deste modo, diante da diferenca de
condi¢ao, modos e formas de vida dos siracusanos em relagdo ao estilo de vida do filosofo
grego, temos, nessa primeira viagem a Sicilia, Platdo apresentando certa nostalgia, um
sentimento de desanimo e solidao.

Contudo, conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, ¢ na primeira viagem
que Platdo conhece Dion, e nele, na persona de Dion, Platdao encontra elementos que negam a

tese que havia nutrido em relacdao aos siracusanos. Dion o impressionara por suas virtudes e

7

qualidades. O encontro de Dion e Platio se solidifica na philia'’’, e nela, o kairés como

possibilidade da trajetéria da segunda viagem, observa Foucault:

Ele relata a primeira viagem que, de certo modo, fez a titulo particular, quando
encontrou Dion, e Dion, ainda jovem e sempre sob o reinado de Dionisio, o Velho,
se interessava pela filosofia. E ele lembra como, por um lado, tinha ficado
impressionado com o estado de depravacdo, de luxuria, de relaxamento moral em
que viviam Siracusa e o circulo de Dionisio, o Velho, e como ao contrario havia
ficado impressionado com a virtude e as qualidades do jovem Dion. Depois evoca,
apds a morte de Dionisio, o Velho, o contato que Dion fez com ele, Platdo, quando,
tendo Dionisio, o Velho, morrido, como disse, Dionisio, o Mog¢o, toma o poder.
Dion se dirige a Platdo e (¢ o que Platdo evoca) lhe diz primeiramente que Dionisio,
0 Mogo (o novo tirano, o novo déspota, ou em todo caso o novo monarca de
Siracusa), e seu circulo estdo dispostos a ouvir as ligdes da filosofia. E, diz Platdo,
citando ou se referindo, pelo menos em estilo indireto, ao que Dion lhe disse: nunca
as circunstancias foram t3o favoraveis para que se pudesse realizar, gragas a
Dionisio, 0 Mogo, e a seu circulo, ‘a unido, nos mesmos homens, entre a filosofia ¢ a
dire¢do de grandes cidades’! (FOUCAULT, 2010a, p. 199-200).

1% Platio em Carta VII, 326¢, descreve uma primeira impressdo do povo siracusano: “Tal era o curso de meus
pensamento quando eu cheguei na Italia e na Sicilia pela primeira vez. Entdo, essa vida denominanda 14 por
feliz, repleta por esses perpétuos festins italianos e siracusanos, me desagradou absolutamente: se embebedar
duas vezes por dia, jamais dormir sozinho a noite... ¢ tudo que segue a esse género de existéncia. Com
semelhantes habitos, ndo existe homem sob o céu que, vivendo tal vida desde a infancia, pudesse se tornar
sensato (que natureza seria tdo maravilhosamente equilibrada?) nem jamais adquirir a sabedoria: sobre disso
diria 0 mesmo de todas as outras virtudes (PLATAO,1949, p. 30).

“Tel était le cours de mes pensées quand j’arrivai en Italie et en Sicile pour la premiére fois. Alors, cette vie
dénommée la-bas heureuse, remplie par ces perpétuels festins italiens et syracusains, me déplut absolument:
s’empiffrer deux fois par jour, ne jamais coucher seul la nuit... et tout ce qui suit ce genre d’existence. Avec de
pareilles habitudes, il n’est pas d’homme sous le ciel qui, vivant de cette vie depuis son enfance, puisse devenir
sensé (quelle nature serait aussi merveilleusement équilibrée?) ni jamais acquérir la sagesse: j’en dirais autant de
toutes les autres vertas” (PLATAO, 1949, p. 30).

197 Foucault ressalta, em O governo de si e dos outros, que a philia é importante, mas destaca a existéncia de
outro aspecto interessante relacionado ao governo de si, observa: “[...] € a philia, a amizade que tem por Dion. O
outro motivo - era precisamente nisso que tinhamos nos detido - € o fato de que se ele, Platdo, recusasse a missao
que Dion lhe propunha, se se recusasse a ir enfrentar a tarefa que lhe era assim apresentada, pois bem, teria a
impressao de ndo ser, ele proprio, Platdo, nada mais que logos, puro e simples discurso, quando ele tem de, ele
quer por maos ao érgon (isto ¢, a tarefa, a obra)” (FOUCAULT, 2010a, p. 205).



192

Entdo, considerando a philia com Dion, Platdo explica, na Carta VII em 327a-e, sobre
sua segunda viagem a Sicilia'®®, mas a questdo que inquieta Foucault e na qual parece estar
todo o jogo que vai se tornar transparente acerca da vida de Platdo é: “[...] por que foi para
Siracusa servir aquele que era, afinal, o herdeiro do despotismo a cujo principio Platdo era de

todo modo hostil, por que aceitou ir?” (Idem, p. 204).

No decorrer da primeira, vocé€s se lembram, ele apenas se encontrara com Dion.
Tinha ficado seduzido pela inteligéncia do personagem, tinha lhe ensinado filosofia,
depois voltado para Atenas. E foi depois de regressar a Grécia que recebeu um
chamado de Dion para voltar, pela segunda vez a Sicilia, mas desta vez com um
papel politico relativamente bem definido, em todo caso uma tarefa, uma missao
politica, pois se tratava de servir de conselheiro politico, mais exatamente de
pedagogo para aquele que acabava de herdar o poder em Siracusa, a saber, Dionisio,
0 Moco (Idem, p. 203-204).

Entdo, nessa inquietacdo Foucault investiga e percebe que o interessante nessa
segunda viagem ¢ que “de fato, como articulacdo do problema do governo de si e do governo
dos outros que a filosofia, ai, nesse texto, formula o que ¢ seu érgon, a0 mesmo tempo sua
tarefa e sua realidade” (FOUCAULT, 2010a, p. 232-233). Essa articulagdo entre o governo de
si em relacdo a Platdo estd ndo exclusivamente no colocar em pratica seu desejo - aqui
Foucault percebe a existéncia de um primeiro deslocamento -, além do desejo, condi¢ao
interna que diz respeito ao proprio Platdo em sua relagdo consigo, estava a obrigagao de “[...]
intervir na ordem da politica seja nao o desejo do filésofo por aquele a quem ele se dirige,
mas a obrigacdo interna de a filosofia, como logos, ser além disso érgon [...]” (Idem, p. 207).

Na mesma perspectiva, no que diz respeito a atividade politica ou a articulagdo com o
governo dos outros, ¢ preciso considerar um segundo deslocamento, o contexto daquilo que o
filésofo grego vivia em Atenas. Ha dois deslocamentos; em ambos, as relacdes de poder e as
relagdes de forga atuam e interagem entre si. Assim, compreender a tarefa e a realidade da
filosofia, em especial a de Platdo, faz-se necessario retomar as questoes politicas da época que
motivaram o filésofo grego a realizar sua segunda viagem a Siracusa. Seguiremos as analises

de Foucault sobre alguns episodios e decepgdes que afastam Platdo de Atenas:

Ele recorda o que poderiamos chamar de sua dupla decepgdo, quando, jovem
ateniense pertencente a alta aristocracia, por um lado, e discipulo de Socrates, pois
bem, ele v€ se desenrolar ao seu redor um certo nimero de episddios, e
precisamente os dois grandes episdédios que sdo como que a exemplificagdo de duas

1% Vale salientar, como bem observa Foucault, em O governo de si e dos outros, que, embora segunda viagem,
se trata da primeira viagem de base politica (FOUCAULT, 2010, p. 204 ss).



193

formas de governo: primeiro, o regime dos Trinta; segundo, o retorno a democracia
[...] (FOUCAULT, 2010a, p. 197-198).

,

E o governo democratico que se desencadeia em Atenas o que mais o decepciona,
conforme andlise de Foucault: “[...] a democracia ateniense estava comprometida pelos
fracassos retumbantes da guerra de Peloponeso [...]” (Idem, ibid). Essa democracia fragilizada
“[...] € derrubada por um grupo de aristocratas, [dentre] os quais se encontram Critias e
Carmides, isto ¢, parentes [de] Platdo — [...] pessoas proximas do circulo de Socrates [...]”
(Idem, ibid). Contudo, a maior decepg¢do € quando essas pessoas assumem o poder.

Embora Foucault admita que Platdo tenha inicialmente ficado seduzido com a
democracia, por outro lado, sua desaprovagao, insatisfacdo e decepcao ficam visiveis quando
Socrates € tomado por esse grupo de aristocratas como uma ameaca. Assim, Platdo admite, no
comportamento desse grupo que se dizia atuante de um governo democratico, posturas
semelhantes as do governo dos trinta. Socrates, sem nenhum envolvimento com vinculos
administrativos em Atenas, € aqui ndo a personagem de Platdo, mas seu amigo e mestre por
quem Platdo nutre admiragdo e respeito. No governo dos trinta, Socrates € aquele que
apresenta resisténcia ao poder corrompido. E Socrates que mostra o risco nas relagdes de

poder das experiéncias politicas. E dessa forma que Foucault situa Platdo:

Fica imediatamente decepcionado com a violéncia que se desencadeia sob esse
governo, em particular com o fato de que [se procede] a detengdes arbitrarias. E ¢
para [fazé-lo] participar de uma detengao arbitraria como essa que os tiranos pedem
que Socrates participe de uma agao judiciaria ilegal, e Socrates se recusa. Socrates
se recusa, dando assim, como filésofo, um exemplo de resisténcia filosofica a um
poder politico, exemplo de parresia que vai ser por muito tempo um modelo [de
atitude filos6fica diante do poder: a resisténcia individual do filésofo [...] (Idem,

ibid).

Contudo, depois da derrubada do governo dos trinta, no retorno a democracia, forma

de governo que em inimeras passagens, em A Républica, ¢ acentuada por Platdo como a mais
bela, mesmo nela — na democracia — ndo estando as condigdes para desenvolvimento do

érgon. Isso porque a atividade filosofica necessita do kairés'”:

' Em O governo de si e dos outros, Foucault especula sobre o kairds em algumas passagens de Platdo na Carta
VII. Conforme o francés, o kairds estd relacionado com a democracia e com a condi¢do do pléthos (a massa, o
povo), indicando que Platdo considera a diferenca entre se dirigir a uma s6 pessoa e se dirigir a muitos: “[...] ao
contrario do que ocorre numa democracia, em que € necessario persuadir muitos, em que é necessario persuadir
a massa (o pléthos), aqui, no caso de uma monarquia, basta no fim das contas persuadir um s6 homem. Persuadir
um s6 homem, e pronto. Isso estd no texto de Platdo. E o principio, o motivo que faz que, se o Principe da
efetivamente um certo nimero de sinais incentivadores, pois bem, possamos considerar que estamos diante de
um kairds. Um sé personagem a convencer, € um personagem que parece querer se deixar convencer. [sso
quanto ao kairds. Agora quanto ao proprio Platio, por que ele quis agarrar essa ocasido tal como se apresentava?
E ai que Platdio, como vocés se lembram, formula dois motivos” (2010a, p. 205).



194

[...] Depois do regime dos Trinta e da sua derrubada, volta & democracia. Aqui
também Platdo recorda quanto, em seu primeiro impulso, ele simpatizou com essa
democracia. Mas, segundo episdédio, negativo e simétrico ao primeiro, € que gira
também ao redor de Sécrates: desta vez ndo é Socrates se recusando a obedecer ao
governo, dando o exemplo da resisténcia, ao contrario, é Socrates perseguido pelo
governo democratico por causa de supostas relacdes com o governo precedente. A
despeito da resisténcia que havia manifestado, Socrates ¢ detido e executado. Duas
experiéncias (oligarquia, democracia), ambas negativas [...] (Idem, Ibid)

Foucault apresenta nesses acontecimentos historicos vivenciados por Platdo, com seus
deslocamentos, o kairés - momento oportuno a mudanca''®. Desse modo, philia, érgon e
kairos, elementos indispensaveis no exercicio da parresia se intercalam no jogo das relagdes
de poder. Nesses deslocamentos''!, fica visivel que nas relacdes de poder na cena politica
ateniense entre o governo de si € o governo dos outros hd a necessidade do cuidado. Assim,

sobre a relacdo de Platdo com Atenas, observa Foucault (2010a, p. 198):

[...] depois dessas duas experiéncias, percebe, diz ele, que ja ndo € possivel realizar
uma acao politica. E ja ndo é possivel realizar uma agao politica porque faltam dois
elementos. Primeiro, faltam os amigos (os philoi, os hetafroi), o que quer dizer que
numa cidade mal governada as relagdes pessoais de amizade, os vinculos que podem
unir entre si os homens e constitui-los em grupos de certo modo de pressdo, gragas
aos quais e através dos quais sera possivel conquistar e guiar a cidade, essas relagdes
de amizade ja ndo sdo possiveis. Segundo, diz ele, faltam ocasides (kairoi).

~ s . r e o \ 7. 112
Platdo afirma na atividade filosofica o kairos como necessario a philia,” "~ como algo

que lhe ¢ indispensavel. No caso de Atenas, na realidade em que Platdo vivia, ndo havia mais

10 Conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, “A ocasido ¢ o bom momento, ¢ 0 bom momento ¢
definido pelo fato de que, num momento dado, poderia haver como que uma bonan¢a, um clarear do céu, um
momento favoravel para tomar o poder [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 198).

" Sobre esta questdo, é importante salientar o que apresenta Foucault em O governo de si e dos outros: “Platio
também aproveita o kairos, mas por que aproveita o kairos? Nao por uma relagdo que seria da ordem do eros,
mas por uma espécie de obrigacdo interna, que ndo ¢é tanto plantada como um desejo na alma do filésofo, mas
que ¢ a propria tarefa da filosofia, a propria tarefa da filosofia que é a de ndo ser simplesmente logos, mas
também érgon. Ou, mais precisamente, o proprio fildsofo ndo deve simplesmente ser logos (discurso, somente
discurso, discurso nu). Ele também deve ser érgon. E essa obrigagio, e ndo mais esse eros, que vai constituir, do
lado do filosofo, a razdo pela qual ele vai aproveitar o kairds (a ocasido). E, evidentemente, ndo € um pequeno
deslocamento esse, que faz que o motivo de intervir na ordem da politica seja ndo o desejo do fildsofo por aquele
a quem ele se dirige, mas a obrigacdo interna de a filosofia, como logos, ser além disso érgon. Era a primeira
observagao que eu gostaria de fazer” (FOUCAULT, 2010a, p. 207).

2F o que afirma Platdo na passagem 330a, da Carta VII, “Denis, dizia-se, ficara apaixonado de uma bela
amizade por Platdo. De fato, quem era ele? E necessario bem dizer a verdade. Com o tempo, ele me amava sem
duvida sempre cada vez mais a medida que ele se familiarizava com minhas maneira € com meu carater, mas ele
queria me ver mostrar por ele mais estima que por Dion e crer em sua amizade muito mais que a de Dion, E
maravilhoso como ele colocava nisso seu motivo de honra” (PLATAQ, 1949, p. 35).

“Denys, disait-on, s’était épris d’une belle amitié pour Platon. En fait qu’en était-il? Il faut bien dire la vérité.
Avec le temps, il m’aimait sans doute toujours davantage a mesure qu’il se familiarisait avec mes maniéres et
mon caractére, mais il voulait me voir montrer pour lui plus d’estime que pour Dion et croire a son amitié



195

a philia nem qualquer possibilidade de kairés'’?. Contudo, a essa questdo Foucault assinala
como parte do jogo politico. Mas o esclarecimento do jogo que se vive € preciso na medida

em que permite um jogo mais “justo”. Nesse sentido, observa Foucault (2010a, p. 199):

Creio ser preciso entender uma coisa aqui: que esse recurso a filosofia, essa
coincidéncia desejada entre o exercicio da filosofia e o exercicio do poder ¢
apresentado por Platdo no texto - devemos dar importincia a isso - como a
consequéncia de uma impossibilidade, isto €, como o fato de que o jogo politico até
entdo habitual da parresia (do dizer a verdade), no campo da democracia ou no
campo da cidade ateniense, ja ndo é possivel. O dizer-a-verdade ja ndo tem lugar
apenas no campo politico [...].

Desse modo, na suspeita € no risco € preciso assumir o jogo e ir além do ambito da
representacdo de uma cena politica. Conforme Foucault, esse exercicio proprio do érgon
filosofico € o que faz a diferenca, pois tomar parte do jogo € fazer-se. Fazer-se ¢ se interrogar
diante das suas condigdes de existéncia, as quais permitem novos modos de existéncias que se
instituem no interior das estruturas. E esse o percurso que faz um discurso filosofico se

diferenciar dos demais. E o que nos propde Foucault (2011c, p. 59) em A4 coragem da

verdade:

O que faz que um discurso filos6fico seja outra coisa que ndo cada um desses
discursos € que ele nunca coloca a questdo da verdade sem se interrogar a0 mesmo
tempo sobre as condigdes desse dizer-a-verdade, seja [do lado da] diferenciacdo
ética que abre para o individuo o acesso a essa verdade, [seja também do lado] das
estruturas politicas no interior das quais esse dizer-a-verdade terd o direito, a
liberdade e o dever de se pronunciar.

Considerando estes aspectos, Foucault nos apresenta caminhos outros que Platiao
percorreu, a saber: do logos ao érgon; da suspeita ao risco e do risco a luta consigo mesmo.

Esses percursos evidenciam o real do discurso filoséfico. Foucault percebe que essa busca ¢

beaucoup plus qu’a celle de Dion. Il est merveilleux comme il y mettait son point d’honneur” (PLATAO, 1949,
p. 35).

"B Em 0O governo de si e dos outros, observa Foucault: “Ora, as coisas, diz Platdo, vao de mal a pior e nunca ha
ocasido. Por conseguinte, sem amigos, sem essa comunidade livre de individuos e sem essa ocasido definida
pelas circunstancias, ndo ha como procurar agir na ordem politica. Entdo, que fazer? Pois bem, diz ele, tendo
compreendido que ndo é possivel agir na ordem da cidade, sem amigos e sem ocasido, ¢ preciso chegar a essa
conclusdo, que ele formula e que ¢, quase palavra por palavra, o célebre texto que encontramos no livro V da
Republica, 473d, a saber, que serd necessario agora que os filosofos cheguem ao poder (eis arkhas: ¢ uma
palavra técnica que designa o proprio exercicio da magistratura; as arkhai sdo as magistraturas, as
responsabilidades politicas). E preciso portanto que os filosofos alcancem as responsabilidades politicas e que os
chefes, os que tém a dynasteia (dynasteuontes, diz o texto) se ponham a filosofar realmente. Somente a
adequagdo do exercicio e da pratica da filosofia ao exercicio e a pratica do poder vai tornar possivel doravante o
que, no funcionamento tanto da oligarquia como da democracia, havia sido tornado impossivel” (FOUCAULT,
2010a, p. 198).



196

efetiva e nela se encontra o kairds, isto €, o momento oportuno de um discurso filoso6fico na

historia efetiva:

E que, inquietando-se com a ideia de que ele poderia nio ser nada mais que discurso
(logos), o filésofo (Platdo) parece-me colocar um problema, um problema que ¢
justamente, como eu lhes dizia hd pouco, familiar ¢ mal conhecido. Quando ele se
inquieta por ndo ser nada mais que logos, quando quer, em vez de ser simplesmente
logos, por maos a obra (ao érgon), parece-me que Platdo levanta uma questdo que
poderiamos chamar de questdo do real da filosofia. O que é o real da filosofia?
(FOUCAULT, 2010a, p. 207).

Entdo, o kairds que leva Platdo a Siracusa ¢ a philia com Dion, mas também a philia
consigo mesmo. E o momento oportuno para mostrar o real da filosofia naquilo que ele vive.
Ademais, ele mostra que a verdade de um discurso filoséfico ndo estd nos conceitos
filosoficos dados e legitimados, ao contrario, estd na luta do que se vive. Platdo ousou, teve a
coragem de enfrentar o tirano de Siracusa correndo todos os riscos. Assim, nos discursos e

falas que se entrecruzam, nas diferentes formas de articulagcdes e modos de existéncias, os

interlocutores da cena politica de Siracusa se lancam em relagdes de poder:

Em seu entusiasmo, portanto, ele fez tudo para que Dionisio entrasse em relagao
com Platdo e escutasse suas licdes. Agora estdo em cena Platdo, Dion e Dionisio.
Tendo a conversa se entabulado entre eles, o fundo da discussdo centrou-se na
virtude, mas principalmente na coragem. Platdo mostrou que os tiranos eram no
minimo corajosos; depois, afastando-se desse tema, estendeu-se sobre a justiga e fez
ver que a vida dos justos era feliz e a dos injustos, infeliz [portanto, ligdo sobre a
virtude e os diferentes elementos, os diferentes componentes da virtude, as
diferentes formas de virtude: coragem, justiga; M.F.] (FOUCAULT, 2010a, p. 48-
49).

Platdo entra no jogo a partir do momento em que inicia o discurso falando sobre a
coragem. Contudo, tem de enfrentar a furia do tirano, quando desenvolve seu discurso sobre a
justica. Sobre esta passagem, alguns aspectos estdo considerados por Foucault: primeiro, o
retorno a si proprio pelo tirano a partir do discurso de Platdo: a fala, o discurso afetou o tirano
sobre suas acdes a ponto de achar que as palavras de Platdo estavam sendo dirigidas a ele;
segundo, o seu publico, suas vozes, aquele coletivo que sempre lhe obedecia estava a admirar
o discurso de Platao, entdo Platdo era, naquele momento, uma ameaga ao Tirano; terceiro, a

faria, o estopim que esta na pergunta de Dionisio a Platdo, conforme apresenta Foucault:

O tirano ndo pode suportar essas palavras [sobre o fato de que a vida dos justos era
feliz e a dos injustos, infeliz; M.F.] que julgou dirigidas contra ele e ndo escondeu
seu descontentamento de ver os presentes acolherem com admiragdo o discurso do
grande homem, que os encantava. Afinal, no auge da colera e da exasperacdo,
Dionisio perguntou a Platdo: "O que vocé veio fazer na Sicilia?" Platdo respondeu:
"Procurar um homem de bem." O tirano repetiu: "Pelos deuses, ¢ evidente que vocé



197

ainda ndo o encontrou!" Dion pensou que a colera de Dionisio parasse ai; e mandou
Platdo, que estava com pressa de ir embora, numa triera que levava Poélis de Esparta
de volta para a Grécia. Mas Dionisio pediu em segredo a Polis que matasse Platao,
se possivel durante a travessia; sendo, que pelo menos o vendesse. "Isso ndo fara
mal a ele", dizia, "como justo, ele sera igualmente feliz, mesmo sendo escravo."
Polis entdo, conta-se, tratou de ir vender Platdo em Egina, porque havia uma guerra
entre Egina e Atenas, ¢ um decreto dos eginenses dizia que todo ateniense pego no
territorio deles seria vendido. (2010a, p. 49)

Esse foi o grande percurso trilhado por Platdo em sua segunda viagem. Foucault ainda
nos informa que Dion era o unico que enfrentava o tirano e o fato de Dion ter convidado
Platao a Siracusa, “Esses incidentes ndo diminuiram a consideragdo e a confianga de que Dion
gozava junto a Dionisio. Ele foi encarregado das mais altas missoes. Enviado a Cartago,
conquistou ai uma admiragdo extraordinaria [...]” (2010a, pp. 47-49). Vale salientar, que nao
diminuiram naquele momento, pois consequéncias € risco nos embates entre Dionisio ¢ Dion
define a atividade politica em Siracusa. Contudo, Foucault nos informa que Dion era o tnico

a quem Dionisio suportava algum tipo de ousadia no uso da palavra:

[...] Um dia, parece, Dionisio criticava o governo de Gelon, que chamava de riso da
Sicilia [na verdade, ¢ um jogo de palavras: em grego, rir é gelan, por conseguinte
Gelon: Gelon/gelan, entdo Dionisio fazia brincadeiras bestas com o nome de Gelon
e dizia que ele era motivo de risadas da Sicilia; [M.F.]; e, como os cortesaos fingiam
admirar esse jogo de palavras, Dion foi o Ginico a mostrar sua desaprovagdo. “Apesar
de tudo”, diz ele, “vocé ¢ tirano gragas a Gelon, que inspirava uma confianga de que
vocé tirou proveito; mas, depois de ver vocé em agao, ninguém terd mais confianca
em ninguém” [...] Pois bem, a meu ver temos ai uma cena de certo modo exemplar
do que € a parresia. Um homem se ergue diante de um tirano e lhe diz a verdade.
(2010a, pp. 47-49)

Entdo, observa Foucault, “[...] € preciso examinar as coisas mais de perto. Vocés estao
vendo, primeiro, que a cena ¢ de certo modo duplicada. Ha dois individuos que,
sucessivamente, dao prova de parresia’ (2010a, p. 49). Platdo e Dion falam livremente frente
a Dionisio. Platdo exercita o logoi, trata das virtudes, define-as e, conforme Foucault ndo ha
parresia nesse ato, embora ela esteja a se mover no contexto da condigao histdrica do que se
vivencia, contudo, ela aparece “[...] quando Dionisio, irritado com suas li¢cdes, lhe pergunta o
que veio fazer na Sicilia: vim procurar um homem de bem (dando portanto a entender que
Dionisio nao ¢ esse homem de bem) [...]” (2010 a, p. 50). Dion, por sua vez, exercita o dizer a
verdade quando “[...] aparece depois da partida de Platao e da punicao de Platdo como aquele
que, a despeito dessa punicdo e desse castigo tdo visivel e espetacular, continua a dizer a

verdade [...]” (Idem, ibid).



198

Pois bem, retomemos a cena, ou essas duas cenas da parresia, procurando destacar
os elementos que contribuem para constitui-la. Platdo e Dion sdo pessoas dotadas de
parresia, pessoas que utilizam a parresia, que se servem de parresia, sob formas
muito diferentes - ora licdes, aforismos, réplicas, opinides, juizos. Mas, quaisquer
que sejam as formas em que essa verdade ¢ dita, quaisquer que sejam as formas
utilizadas por essa parresia quando se recorre a ela, sempre ha parresia quando o
dizer-a-verdade se diz em condigdes tais que o fato de dizer a verdade, e o fato de té-
la dito, vai ou pode ou deve acarretar consequéncias custosas para os que disseram a
verdade. Em outras palavras, creio que, se queremos analisar o que € a parresia, nao
¢ nem do lado da estrutura interna do discurso, nem do lado da finalidade que o
discurso verdadeiro procura atingir o interlocutor, mas do lado do locutor, ou antes,
do lado do risco que o dizer-a-verdade abre para o proprio interlocutor [...] (2010a,
pp. 55-56)

O movimento parresiastico se torna visivel ou o modo de parresia se situa nos
interlocutores do discurso a medida que os ligam ao conteudo da fala franca e constitui uma
espécie de erupc¢ao em que as consequéncias do discurso transitam no momento presente, por
1880, no franc-parler ha uma certa exposicdo da pessoa que a usa, de modo que o retorno
acerca do que ¢ dito sempre ocorre. Nessa condi¢cdo, Foucault observa que no retorno esta o
risco, muito embora, diante deste se retinam a luta e o cuidado que se constituem nas técnicas

de si.

[...] dizer a verdade em presenca de Dionisio, o tirano que fica furioso, ¢ abrir para
quem diz a verdade um certo espago de risco, é abrir um perigo, é abrir um perigo
em que a propria existéncia do locutor vai estar em jogo, e ¢ isso que constitui a
parresia. A parresia deve ser situada portanto no que liga o locutor ao fato de que o
que ele diz é a verdade, e as consequéncias que decorrem do fato de que ele disse a
verdade [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 56).

Nesse sentido, temos na liberdade da fala franca o preco do seu exercicio. Platao
diante do tirano de Siracusa constitui uma cena exemplar de parresia, pois nela, no agon do
seu movimento, estd a questdo do risco. Contudo, o risco faz parte do processo, embora nao
como algo determinado; ao contrario, fruto desse movimento presente na condi¢do agonistica.
Mas ¢ importante salientar que se, por um lado, apresenta ai o vinculo existente entre a
parresia € a acao livre, por outro, tem-se o vinculo da agdo livre com o ethos. Conforme
Foucault (2010 a, p. 65), “[...] ¢ nada mais nada menos que o vinculo estabelecido entre a
liberdade e a verdade”. Esse vinculo ¢ tratado como uma questao filosofica fundamental ou
“[...] o ‘obrigar-se a verdade’, o ‘obrigar-se pela verdade e pelo dizer-a-verdade’ (Idem,
ibid), sendo nesse aspecto do exercicio da verdade que o risco se constitui.

Vale salientar que a obrigagdo ao dizer a verdade esta relacionada ao conteudo do que

de fato ¢ dito, pois neste exercicio, da obrigacao de dizer a verdade pelo seu conteudo, como



199

fez Platdo ao responder a pergunta de Dionisio, esta a ligacdo do sujeito que € livre e que fala

francamente com o contetido que enuncia:

E esse ritual solene do dizer-a-verdade em que o sujeito compromete o que ele pensa
no que ele diz, em que atesta a verdade do que pensa na enunciagdo do que diz, ¢
isso que ¢ manifestado por essa cena, essa espécie de liga, esse desafio. Em outras
palavras, creio que ha, no interior do enunciado parresiastico, algo que poderiamos
chamar de pacto: o pacto do sujeito que fala consigo mesmo. Pacto que, por sua vez,
tem dois niveis: o nivel do ato de enunciacdo e [0 nivel], implicito ou explicito, pelo
qual o sujeito se liga ao enunciado que acaba de dizer, mas se liga também a
enunciacdo. E € nisso que o pacto € duplo. Por um lado, o sujeito diz na parresia:
eis a verdade (FOUCAULT, 2010a, p. 63).

E, entdo, nesse pacto com o enunciado que estdo a ligagio de Platdo aos percursos da
terceira viagem e o convite para uma quarta viagem. Eis o elemento implicito do que
poderiamos chamar de pacto parresidstico do sujeito consigo mesmo, pelo qual ele se liga ao
conteudo do enunciado e ao proprio ato do enunciado, como se no proprio discurso estivesse

'7,

implicita a mensagem - “sou aquele que disse isso!” E nesse aspecto da ligagdo, do

comprometimento entre sujeito e discurso que esté a liberdade:

[...] sO6 ha parresia quando ha liberdade na enunciagdo da verdade, liberdade do ato
pelo qual o sujeito diz a verdade, e liberdade também desse pacto pelo qual o sujeito
que fala se liga ao enunciado e a enunciacdo da verdade. E, nessa medida, ndo
encontramos no cerne da parresia o estatuto social, institucional do sujeito,
encontramos sua coragem (FOUCAULT, 2010a, p. 63).

Neste sentido, Platdo e Dion se constituem como individuos que usam do recurso da
parresia, se constituem como “[...] aquele que tem a coragem de arriscar o dizer-a-verdade e
que arrisca esse dizer-a-verdade num pacto consigo mesmo, precisamente na medida em que ¢
o enunciador da verdade [...]” (Idem, p. 64). Em Platdo e em Dion, o ato arriscado, livre, bem
como o enfrentamento das consequéncias estdo evidentes no dmago das relagdes de poder.
Conforme Foucault, isso se da quando “[...] a partir do momento em que Platdo aceita de fato
o risco de ser exilado, morto, vendido, etc., por dizer a verdade [...]” (Idem, p. 66). Dion, por
sua vez, ao enfrentar Dionisio e apoiar Platdo, se arrisca ao exilio.

Nesse sentido e de forma explicita, se instaura na conjuntura politica da Sicilia — além
de problematicas sociais, das injusti¢as por for¢a do governo tirdnico — também uma divisao
entre Dionisio e Dion. Sobre esta questao, Platdo reconhece, na Carta VII em 339a-b, um erro
de sua parte, no que diz respeito a condugdo dos discursos junto a Dionisio e as pessoas de
seu circulo. Entdo, Platdo admite que viveu um sonho do logoi da justica, sonho de dizer a

verdade ao tirano e acreditar que, apos conhecimento dos fatos, este viesse a modificar seus



200

atos e comportamentos. Ao contrario, afirma o filosofo grego “[...] desprezam a minha propria
filosofia e estima-se, no entanto, a sabedoria do tirano” (PLATON, 1949, p. 47). Essa

afirmacao ¢ seguida da narrativa sobre o convite a terceira viagem:

[...] Entdo Dionisio, me convocando uma terceira vez, me envia um triremo para
facilitar a viagem; ele me envia também Arquedemos, um dos Sicilianos ao qual eu
dava, pensava ele, importancia, um dos discipulos de Arquitas, e alguns outros
dicilianos meus conhecidos. Todos me reportaram as mesmas novidades sobre o
maravilhoso progresso que Dionisio havia feito em filosofia (Idem, ibid)'"*.

’

E neste contexto historico efetivo que se delineia a terceira viagem de Platdo a
Siracusa, ap6s conseguir retornar a Grécia, livrando-se das intrigas e ameagas de Dionisio;
apos Dion enfrentar abertamente o tirano e ser exilado, Dionisio ainda o usa como alvo em
tramas, articulagdes e chantagem para trazer Platdo novamente a Sicilia:

[...] Dion ¢ exilado, Platdo retoma a Grécia, e passado algum tempo Dionisio, o
Moco, apela novamente a Platdo, dizendo a ele: tudo bem, é verdade, exilei Dion,
mas vou chama-lo de volta. Mas s6 vou chama-lo de volta se vocé voltar. E Platdo
volta portanto pela terceira vez a Sicilia, e pela segunda vez como conselheiro de
Dionisio, no que vai ser sua ultima estadia na Sicilia. Dessa vez também as coisas
correram muito mal. Platdo parte de 14 sem que o acordo feito com Dionisio tenha

sido cumprido, sem que Dion tenha voltado a Siracusa nem tenha sido reintegrado
em seus direitos [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 196).

Desse modo, no papel de conselheiro politico, consideradando-se as ideias nutridas ao
governante ideal, em a Republica, Platdo estava fadado ao fracasso. A prova ¢ a de que vai
embora da terceira estadia na Sicilia, deixando o caos instaurado. Conforme Foucault (2010 a,
p. 196), “[...] A luta entre Dionisio e Dion continua. Dionisio acaba sendo expulso, Dion toma
o poder. Nova peripécia: Dion ¢ morto no decorrer das lutas intestinas que se desenrolam em
Siracusa naquele momento [...]".

Platdo relata ainda, na Carta VII, e Foucault retoma, em O governo de si e dos outros,
sobre os conselhos que havia dado as duas partes, Dion e seus amigos e Dionisio com o seu
circulo. Conforme analise de Foucault, considerando forma e conteudo dos conselhos ¢ a
natureza de Dionisio, trata-se de temas gerais que se caracterizavam ao olhar do tirano como

enfadonhos, desinteressantes, a saber, sobre:

"' Em Carta VII, 339a-b, Platio relata sobre sua terceira viagem [...] Donc Denys, me convoquant une troisiéme

fois, m’envoya une triréme pour la facilit¢ du voyage; il m’envoya aussi Archedémos, un des Siciliens dont je
faisais, pensait-il, le plus de cas, un des disciples d’Archytas, et quelques autres de mes connaissances
siciliennes. Tous me rapportaient les mémes nouvelles sur les merveilleux progrés que Denys avait faits em
philosophie [...] (PLATON, 1949, p. 47).



201

[...] alguns temas gerais sobre a justica e a injustica, sobre o interesse maior que ha em
praticar a justica do que a injustica, alguns conselhos de moderacdo, conselhos
também dados as duas partes em presenga para que se reconciliem, conselhos aos
soberanos para que pratiquem a amizade com os povos submetidos, em vez de lhes
impor uma sujeigao violenta, etc. [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 236).

Platao, embora comprometido com a verdade, fazia uso do cuidado de si, criando,
nesse sentido, estratégias, técnicas e formas de falar ao tirano. De todo modo, os conselhos de
Platdo que aparecem da Carta VII parecem em nada alterar a cena politica de Siracusa; do
mesmo modo, sua terceira viagem a Siracusa também ndo muda a natureza do tirano.
Contudo, Foucault considera como bastante interessantes os relatos da Carta VIII'”, a qual
ndo possui unicamente conselhos, uma vez que, na analise do francés, elas tém também o seu
valor nas recomendagdes politicas. E a carta em que Platdo responde ao convite & sua quarta
viagem. Afirma Foucault (2010a, p. 196): “[...] E a familia e os amigos de Dion escrevem de
novo a Platdo, ou em todo caso reatam o contato com Platdo a fim de lhe pedir que
intervenha, e que intervenha como conselheiro, de certo modo pela quarta vez [...]”.

Platdo atende ao circulo de Dion, depois da morte deste, ndo com a realizacdo da
quarta viagem, pois se posiciona atraveés de escritos, escreve aos parentes € amigos de Dion e
estende aos cidaddos siracusanos o diagnostico''® do estado atual em que se encontra a Sicilia.
Platdo denuncia dois defeitos do tirano, primeiro o de “[...] querer fazer da Sicilia uma s6
cidade, [...] ndo ter sido capaz de constituir um império sob uma forma plural, ndo ter pensado
corretamente, [...] as dimensdes e a forma dessa nova unidade politica, que seria uma espécie
de império [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 241). Por outro lado, como agravamento da
situagcdo, a forma como Dionisio comandava ndo agradava nem aos siracusanos nem aos
chefes das cidades conquistadas. Nesse sentido, atfirma Foucault, na analise sobre o tirano:
“[...] ele ndo pode estabelecer as relagdes de amizade e de confianca. Essas relagdes de
amizade e de confianga com os outros chefes, [...] teriam possibilitado a cada cidade
conservar sua independéncia” (Idem, ibid).

Por fim, ao diagnostico esta “A unificagdo forgada [...] e a auséncia de vinculo e de

amizade que possibilitassem a justa distribui¢do dos poderes, garantidos e selados pela

115 Conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, “a carta VIII € uma carta mais curta do que a carta VII,
muito menos cheia de reflexdes filosoficas, mais politica, se vocé€s preferirem, que responde de modo mais
imediato a uma situacdo dramatica que se desenvolvia em Siracusa nos meses que seguiram o contexto da carta
VII. Ou seja, depois do exilio de Dionisio, expulso por Dion, ¢ da morte do préprio Dion, assassinado por sua
vez em Siracusa, pois bem, a guerra civil se desenvolve na cidade. Os dois lados, o de Dionisio e o de Dion,
estdo se defrontando. E nesse contexto que Platio escreve essa carta VIII” (FOUCAULT, 2010a, p. 238).

"¢ Vale salientar o que observa Foucault (2010a, p. 241) a este respeito: “[...] ndo se trata em absoluto, nesse
diagnéstico, de criticar o que poderia ser um governo monarquico, autocratico ou tiranico [...]".



202

amizade e pela confianga, essa € que foi a falta de Dionisio, e € isso que constitui a doenga”
[...] (Idem, p. 242). Contudo, Platdo ndo diagnostica somente a politica de Siracusa, realiza
também uma espécie de retorno a si mesmo no que diz respeito as suas atuagdes como

conselheiro em Siracusa. Conforme Foucault (2010a, p. 236-237):

[...] [Platdo] explica que ele proprio, com ajuda de Dion, exortava Dionisio "a se
preocupar antes de mais nada em conquistar, entre seus parentes e os camaradas da
sua idade, outros amigos que estivessem acordes entre si em tender a virtude e,
principalmente, para fazer reinar a concordia nele, porque necessitava muitissimo
dela. Nao falavamos [Dion e ele, a Dionisio; M.F.] tdo abertamente assim - teria
sido perigoso -, mas com palavras veladas, e insistiamos sobre o fato de que era esse
o meio para todo homem se preservar, a si e aos que ele governava, e que agir de
outro modo era alcangar resultados absolutamente opostos. Se, caminhando pela via
que lhe indicavamos, tornando-se ponderado e prudente, ele [= Dionisio; M.F.]
soerguesse as cidades devastadas da Sicilia, as ligasse por leis e constituicdes que
estreitassem sua unido mutua e seu entendimento com ele tendo em vista a defesa
contra os barbaros, ndo apenas duplicaria o reino de seu pai, mas na verdade o
multiplicaria".

Estamos no contexto histérico do que seria a quarta viagem; Platdo ndo mais age como
um conselheiro politico, mas um analista de si - de sua propria atuagdo - € um analista politico
- da situagdo da Sicilia. E com esse aspecto que nos deparamos nos percursos de Platdo em
suas viagens a Siracusa, com Foucault a realizar neste foco de experiéncia o cruzamento das
relagdes de poder entre o governo de si e o governo dos outros, entre filosofia e politica, entre

poder e liberdade. Conforme Foucault (2010a, p. 238):

E, depois, uma segunda passagem, que estudarei em seguida, uma passagem na qual,
ao falar da atualidade da carta que estd escrevendo, ele diz: sendo agora a situagdo
como ¢, tendo fracassado meus primeiros conselhos a Dionisio, tendo Dion sido
exilado depois morto, ¢ tendo vocés ficado sozinhos, quais sdo os conselhos que
posso lhes dar? [...]

. 11 -~ . . . N

Assim, em Carta VIII, 353a'"", Platio retoma suas viagens anteriores, analisando-as a
procura de um diagndstico da situagdo. Nessa perspectiva, ele aponta que a nagdo estd
dividida em duas causas € que nao sao causas proprias; ao contrario, de um lado, a causa de

Dionisio, de outro, a de Dion, acrescentando ainda que estas causas s6 possuem existéncia no

17 Platdo, Carta VII em 353 a-b, “[...] E devido &4 uma fortuna divina e 2 um deus, é devido aos valores dos
chefes, ¢ a essas duas causas sustentadas pelo concurso dos cidaddos de entdo, que nds devemos atribuir a
salvacdo que aconteceu — A cada um de ter sua opinido, - em todo caso, deveu-se a salvagdo dessa geracdo”.
(1949, p. 68)

“[...] Est-ce a une fortune divine et & un dieu, est-ce a la valeurs des chefs, est-ce a ces deux causes aidées par le
concours des citoyens d'alors, que 1'on veut attribuer le salut qui survint — A chacun d’avoir son opinion, - en tout
cas, de fut bien le salut pour cette génération”. (1949, p. 68)



203

apoio dos cidadaos. Essa andlise, o que de forma imediata poderia se apresentar como critica,
¢ logo deslocada, como se Platdo estivesse a sugerir, nas entrelinhas, que cada cidadao possui
certa responsabilidade na forma em que se encontra a nagao, como se sugerisse que sO cabe
aos proprios siracusanos a mudanga na situagao politica e o cessar da guerra civil instaurada
em Siracusa.

Assim, persiste Platdo em sua analise a falar a estes mesmos siracusanos, aos do
circulo de Dionisio e aos amigos de Dion. Recomenda entdo que percebam, naquilo que lhes
parece o fim de uma idade com todas as dificuldades perceptiveis nessa realidade, outra

11 L
8 E neste

perspectiva que possa se apresentar como nascimento de um novo momento
aspecto que Foucault observa Platio a desenvolver uma andlise acerca dos problemas
politicos de Siracusa como um médico ao apresentar uma doenca em que, no proprio
diagndstico, propoe possibilidades de intervencdo a cura:
Parece-me que, quando Platdo compara a fun¢do do conselheiro filoséfico com a do
médico, quando por conseguinte revela que é a politeia inteira que deve ser levada
em conta pelo conselheiro, € dessa politeia no sentido amplo que se trata. Trata-se,
para o conselheiro, de se dirigir a quem, no fundo? Pois bem, parece-me que o
conselheiro, tal como Platdio o define, comparando-o com o médico, ¢
essencialmente alguém que tem de falar, ndo, mais uma vez, para impor - no ponto
de partida da cidade ou como seu marco institucional - as leis fundamentais, mas
deve se dirigir no fundo a vontade politica. Seja essa a do monarca, seja a dos chefes

oligarquicos ou aristocraticos, seja a dos cidaddos, ele tem de informar essa vontade
[...] (FOUCAULT, 2010a, p. 214).

’

E na fun¢do ndo mais de conselheiro politico, mas de conselheiro filoséfico, que
Foucault apresenta a analise de Platdo a partir dos fatos reportados na Carta VII e das
recomendacdes politicas da Carta VIII. Admite Foucault (2010a, p. 214): “A filosofia so
existe no real, a filosofia s6 encontra seu real se ao filosofo que faz seu discurso respondem a
expectativa e a escuta daquele que quer ser persuadido pela filosofia”. E é nesse aspecto que
Platao, no olhar de Foucault, realiza as aproximagdes entre a funcao do conselheiro filosofico
e a funcdo do médico, sugerindo que “[...] um conselheiro na ordem da politica deve ser como
um meédico [...]” (idem, p. 239).

Nesta perspectiva, Foucault retoma a fungdo do médico apresentando as trés condig¢des

fundamentais: primeiro, “[...] restabelecer a satde tratando dos males [...]. Para tanto € preciso

"8 Platdo, em Carta VIII, 353 c: “[...] mas, continuamente, aquilo que parece ser o fim de uma antiga dificuldade
se associa ao nascimento de uma nova, e sob o peso dessa cadeia arrisca de cair tanto o partido tiranico todo
completamente como o partido democratico” (1949, p. 69).

“[...] mais continuellement ce qui parait étre le terme d'une ancienne difficulté se soude a la naissance d'une
nouvelle, et sous le poids de cette chaine risque de s'effondrer aussi bien le parti tyrannique tout entier que le
parti démocratique” (PLATAO, 1949, p. 69).



204

conhecer os males. O médico tem, pois, um trabalho de observacdo, um trabalho de
diagnostico a fazer, ele tem de dialogar com seu enfermo para tentar identificar onde estd o
mal. [...]” (Idem, p. 239). Uma segunda caracteristica ¢ a de que “[...] o bom médico nao [...]
se contenta em distribuir receitas e prescri¢des. [...] € aquele que persuade, [...] que fala a seu
paciente e o convence da doenca que o aflige e dos meios para curd-la [...]” (Idem, ibid).
Como terceira proposta para um bom médico, considera que “[...] Ele ¢ também aquele que
consegue, por sua persuasdo, convencer o doente de que nao basta tomar remédios, mas [que
¢ preciso mudar totalmente a maneira de viver, o regime, a dieta [...]” (Idem, ibid).

Nesse sentido, os conselhos que Platao antes havia prescrito ao nivel de um ideal de
governo ao tirano Dionisio, nesse momento da eclosdo da guerra civil, sdo retomados,
apresentando-os novamente com algumas modificagdes como recomendagdes reais aos
siracusanos. Conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, Platdo aconselhara ao
tirano, através da expressdo grega apergdzein, que consiste em elaborar, trabalhar e
aperfeigoar a si mesmo no sentido de se tornar ponderado e moderado; dizia a Dionisio que o
symphonos consigo mesmo ¢ fundamental para que o governante possa exprimir, nas cidades
que tem de administrar, essa sinfonia; ademais, observava que nao se deve mudar
autoritariamente uma constituicdo por outra unicamente para atender seus proprios fins; por
fim, expressa que um bom governo deve expressar a phoné, isto €, a voz do cidadao: “[...] o
que ¢ a voz de cada politeia, e depois governar acorde com essa phoné [...]” (FOUCAULT,
2010a, p. 244 ss).

Foucault percebe que Platdo ndo somente faz uso do exercicio da retorica, do recurso
ao logos, mas utiliza uma técnica similar a pratica médica. Nesse sentido, o filésofo grego
exerce a filosofia no érgon. Através desta técnica, Platdo - entre estatuto filosofico e estatuto
politico, entre liberdade e poder - tanto luta consigo mesmo como com o outro, representado
por Dionisio. Desse modo, Foucault passa a analisar um segundo conjunto de conselhos,
expressos agora na Carta VIII, em resposta ao convite a quarta viagem por parte dos amigos
de Dion ap6s sua morte. Este grupo de conselhos aparece como reais recomendagdes politicas
e possui a intencao de orientacao aos cidadaos siracusanos no encontro de saidas ao estado de

caos em que estdo inseridos. Conforme Foucault (2010a, p. 246):

Sdo os mesmos conselhos, [...] Ele se contenta simplesmente em dizer que é preciso
que cada cidade tenha suas leis. Em compensagio, e é perfeitamente normal, pois se
estd atualmente, no momento em que ele fala, numa situacdo em que a guerra civil
estd a ponto de estourar em Siracusa, em que os dois partidos se enfrentam
(Dionisio, exilado mas tentando voltar; os amigos de Dion privados de Dion, mas
que estdo na cidade) [...].



205

Assim, na analise de Foucault, Platdo — um filésofo, um individuo, um conselheiro
politico — ndo se comporta, em nenhum momento, como nomoteta, no sentido de considerar
aspectos de uma constituicdo, como fizera Aristoteles com as varias constituigoes das cidades
atenienses, inclusive a de Atenas (da qual ha um texto atribuido a Aristoteles), ou o proprio
Platdo na elaboracdo de Leis''". Trata-se de recomendagdes a instituicdo das leis para a

cidade, mas Platao, ao invés de elaborar leis, aconselha ao apaziguamento dos animos:

[...] quando seus conflitos forem apaziguados e quando os dois grupos que estdo se
defrontando (os partidarios de Dionisio exilado e os partidarios de Dion assassinado)
tiverem se reconciliado, ndo sera preciso, diz ele, haver diferenga entre os
vencedores e os vencidos. Nao € preciso que os vencedores fagam a lei valer para os
vencidos, € preciso estabelecer nomos koinés (uma lei comum) [...]. Nao apenas ¢
preciso que a lei seja comum, mas € preciso que os que sdo vencedores, € que por
conseguinte exercerdo a maior influéncia na cidade, mostrem que sdo ainda mais
submissos as leis que os proprios vencidos (FOUCAULT, 2010a, p. 247).

Conforme Foucault, a Carta VIII apresenta recomendacdes instauradas na
movimentagdo do ethos no momento em que Siracusa ainda estava na ameaca da guerra civil.
Entdo, observa e questiona o francés: “[...] esses conselhos sdo introduzidos e esteados por
uma reflexdo geral sobre a parresia, e € ai que vamos voltar a encontrar nosso problema. [...]
quais sdo os conselhos que Platdo vai dar agora aos siracusanos que estao se dilacerando na
guerra civil?” (FOUCAULT, 2010a, p. 250). Foucault apresenta, a partir do jogo nas relagdes
de poder, estratégias de governo que possibilitem um simphonos ou um minimo de didlogo
entre os litigantes. A primeira observacao ¢ para o uso da phoné na politeia:

[...] ele vai propor portanto um sistema organizacional para a cidade. E um sistema
que podemos representar esquematicamente assim. Primeiro, uma monarquia, mas a
maneira de Esparta, isto é, na qual os monarcas ndo terdo na realidade nenhum

poder real [...] esses monarcas serdo - € o que Platdo propde no texto -, ndo dois,
como em Esparta, mas trés, por algumas razdes. E que ele quer, e ele diz isso,

"% Foucault percebe uma atitude diferente no que Platdo vive nesse foco de experiéncia de Siracusa, o fildsofo
grego ndo se comporta como mondteta, “E bem sabido que a defini¢do, digamos, morfoldgica da democracia nos
textos teoricos de Platdo, de Aristoteles, etc., € relativamente facil de obter, pelo menos em oposi¢do e distingao
4 monarquia, a aristocracia ou a oligarquia. E o governo do démos, isto ¢, do conjunto dos cidadios. Em
compensagido, vocés sabem que, se essa defini¢do, digamos morfolégica, da democracia € relativamente simples,
a caracterizac¢do daquilo em que consiste a democracia - suas caracteristicas, os elementos indispensaveis para
que ela funcione bem, suas qualidades -, tudo isso é muito mais instavel nos textos gregos. E, de modo geral,
faz-se intervir, para caracterizar esses elementos internos e funcionais da democracia, um certo nimero de
nogdes, como a de eleutéria (de liberdade), que se refere a independéncia nacional, a independéncia de uma
cidade em relagdo a dominagdo de outra. Eleutéria também se refere a liberdade interior, isto é, [ao] fato de que
o poder nio ¢ detido de maneira despética ou tirdnica por um sé chefe. Os cidaddos sdo livres. E uma
caracterizagdo. Vocés sabem que a democracia se caracteriza também pela existéncia de um ndomos, isto é, pelo
fato de que a regra do jogo politico e do exercicio do poder se realiza no ambito de algo que ¢ lei, que é tradigdo,
que € constituicdo, principio fundamental, etc.” (2010a, p. 140).



206

integrar os descendentes de Dionisio, 0 Mogo, outro descendente de Dionisio, o
Velho, e o filho de Dion (FOUCAULT, 2010a, p. 250).

Nesse momento, Foucault observa que, embora apare¢cam pela primeira vez na Carta
VIII de Platao recomendag¢des nomoteticas, estas nao devem ser consideradas como
elaboracdo de um filésofo, tendo em vista uma maneira ideal de governar sem nenhuma
consideragdo com a historia efetiva; ao contrario, trata-se de estratégias que se constituem na
necessidade da propria situacdo da cidade com o objetivo de reconstituir uma espécie de
simphonos na cidade, isto ¢, em seus individuos. Assim, conforme Foucault, poderiamos
afirmar que Platdo, um parresiasta que constitui e exercita compde, a0 mesmo tempo, o

discurso filoséfico no érgon:

[...] esses conselhos na [...] sua fun¢ido de parresia. E de fato a um exercicio de
parresia que ele se atém. Essa passagem esta em 354a da carta VIII, onde esta dito o
seguinte: "Minha recomendagdo agora, vou tentar da-la a vos com toda a franqueza
(ego peirasomai pdase parresia) valendo-me de um raciocinio justo e imparcial.
Estou falando, por assim dizer, como o arbitro que se dirige as duas partes [...], ¢ a
cada uma delas como se estivesse s6 [em particular; M.F.] dou meu conselho
(symboulén) que ndo é novo." Estamos portanto na ordem da symboulé politica, que
¢ a0 mesmo tempo uma manifestacdo e um exercicio da parresia. [...] é da parresia
que se trata e que € uma atividade parresiasta que Platdo persegue (FOUCAULT,
2010a, p. 251).

Nesse sentido, nas recomendacdes politicas da Carta VIII temos um discurso
parresidstico dirigido a todos os siracusanos, indicando que cada um deles, enquanto
individuo, ¢ um ser de atitude diante do enfrentamento do que vive. Desse modo, embora
escrevendo aos amigos de Dion, Platdo em 355a, pede que sejam tais recomendagdes
extensivas a todos os siracusanos:, “[...] assim, os conselhos que eu dou, solicito aos amigos
de Dion de os comunicar a todos os Siracusanos, como sendo nossa concep¢do comum, a ele
e a mim” (PLATON, 1949, p. 71)'*. Foucault esclarece, em O governo de si e dos outros,
que nao se trata “[...] simplesmente aquele discurso geral que se dirige a cidade para lhe
impor prescrigoes e leis, mas um discurso de persuasdao que se dirige a cada um para obter de
cada um certo comportamento, certa conduta, certa maneira de fazer [...]” (FOUCAULT,
2010a, p. 253).

Dessa forma, temos no percurso de Platdo em suas viagens a Siracusa a resisténcia a

um discurso formal e ideal — logos descontextualizado da historia efetiva — e a liberdade

120 platio em 355a pede que suas recomendagdes chegue a todos os siracusanos, “[...] ainsi, les conseils que je
donne, je prie les amis de Dion de les communiquer a tous les Syracusins, comme étant notre avis commun et a
lui et a moi” (PLATON, 1949, p. 71).



207

expressa na vida filosofica na forma de uma alethes bios, como esclarece Foucault, em 4
coragem da verdade, obra na qual ele aponta quatro tipos de valores a esta expressao de vida;
a vida filosoéfica. Primeiro, viver uma vida ndo dissimulada ou “[...] uma vida que ndo encerra
nenhuma parte de sombra [...]” (2011c, p. 195)'*". O segundo valor, conforme Foucault, se

mostra em:

[...] A alethés bios, em Platdo, aparece como a vida sem mistura, sem mistura de
bem e de mal, sem mistura de prazer e de sofrimento, sem mistura de vicio e de
virtude. Uma verdadeira vida ¢ uma vida que ndo pode ser abigarrada. Todo esse
abigarramento (abigarramento da parte concupiscivel ou irascivel da alma,
abigarramento das cidades democraticas ou tirdnicas em que todos os desejos tém
seu lugar, em sua violéncia ou em sua singularidade) é precisamente o que impede
de levar a verdadeira vida. [...] Que o homem abigarrado, que o homem presa da
multiplicidade dos seus desejos, de seus apetites e dos movimentos da sua alma, que
esse homem ndo possa, ndo seja capaz de verdade, é exatamente o que estd dito na
Republica no livro VIII, onde se trata da descricdo do homem democratico
(FOUCAULT, 201 1c, p. 196).

O terceiro valor que Foucault identifica nos percursos politico-filoséficos de Platao

“[...] € uma vida reta (euthus). Segundo a caracterizagdo da verdade como retiddao, do

verdadeiro como o que € reto, a verdadeira vida ¢ uma vida reta, isto ¢, uma vida conforme

aos principios, as regras € ao nomos [...]” (FOUCAULT, 201lc, p. 197). O quarto valor
apontado por Foucault na analise do foco de experiéncia de Platdo aponta que:

[...] essa vida verdadeira é uma vida que escapa da perturbagdo, das mudangas, da

corrupgdo e da queda, e se mantém sem modificagdo na identidade do seu ser. E essa

identidade da vida em relagdo a si mesma que a faz escapar de todo elemento de

alteracdo e, por um lado, lhe assegura uma liberdade entendida como independéncia,

ndo dependéncia, ndo escraviddo, com respeito a tudo o que poderia submeté-la a

dominagdo e ao controle, e por outro lado lhe assegura a felicidade (eudaimonia),
entendida como controle de si e gozo de si por si [...] (FOUCAULT, 2011c, p. 198).

Porém, nao poderiamos deixar de acrescentar que o maior dos valores que nos
consideramos em nossa pesquisa ¢ a movimentacao propria do ethos na relacdo entre
parastema, paraskeue € parresia que se constitui naquilo que Platdo viveu, aconselhou e
recomendou para os siracusanos na “[...] esperanga para todo o mundo ter uma alethinos bios
(uma vida verdadeira) [...]” (Idem, ibid).

E considerando estes aspectos das relagdes de poder que se entrelacam com as
relagdes de forga que Platdo vive a liberdade do individuo. Esta liberdade ndo ¢ ideal; ao

contrario, se encontra na capacidade e na poténcia de cada um de nds, podendo também,

121 ~ . . . NPT .
Concepgao da verdadeira vida, como vida que ndo dissimula nada, como podemos ver no Hipias menor, nos

paragrafos 364e-365a.



208

assim como vemos em Platdo, ser mais do que aparenta. Foucault, por sua vez, conseguiu
mostrar que Platdo viveu uma verdadeira vida e, por intermédio dela, legou a retidao de sua

filosofia para todos aqueles que vieram depois dele'*.

3.2 Devaneios de Rousseau no caminho da liberdade e do reconhecimento de si

Em Platdo, filosofo considerado idealista por uma tradicao filosofica de mais de dois
mil anos, Foucault, considerando os focos de experiéncia das viagens do filosofo grego a
Siracusa, nos abre caminhos a novas compreensodes da filosofia. Contudo, isso ndo parece ter
sido suficiente ao filésofo francés, pois ele continua problematizando, na historia da filosofia,
os conceitos estabelecidos como verdade e persiste na desconfianga das concepgdes fechadas
da filosofia. Por outro lado, defende a vida filos6fica como o que diz o real. Nessa
perspectiva, Foucault realiza um trabalho de arquedlogo em busca dessa génese e nos
apresenta outras formas de compreensao no exercicio do érgon na expressdo de uma vida
filosofica.

E com o objetivo de compreender a vida filoséfica que sera tratado outro foco de
experiéncia, para o que outro filésofo que Foucault nos indica como aquele que assim como
Platao exercita o érgon, a saber, Jean-Jacques Rousseau, fildsofo que se encontra envolto aos

. . ~ . .. . . 12
ideais e concepcdes iluministas cuja filosofia possui como aspecto central a natureza'>.

122 Foucault cita o filésofo contemporaneo checo Jan Patocka como aquele que considera a filosofia de Platio

nessa perspectiva da atividade fenomenoldgica da filosofia. Em Liberté e Sacrifice, “[...] Ora, a liberdade do
homem reside, antes de tudo, na possibilidade de ser ou de ndo ser mais que aquilo que ele parece. HaA uma
profunda experiéncia filosofica que Socrates e Platdo legaram a meditacdo de todos aqueles que se achegam a
eles. E o ymprouog, a separacio entre aquilo que ¢ e aquilo que ndo é e se imporia como mais imperioso que o
ser. Platdo interpreta essa diferenga como a linha de demarcagdo daquilo que é concebivel pela razdo, daquilo
que ¢é acessivel aos sentidos. Razdes especulativas de uma relevancia consideravel nos impedem de seguir sobre
esse terreno, mas a separagdo, o XWPLOUOG, esta ai e se da a palavra nos numerosos fendmenos que, sem ser
neles mesmos provas, nos ajudam entretanto a compreender o que se passa” (PATOCKA, 1990, p. 31).

“[...] Or, la liberté¢ de ’homme réside avant tout dans la possibilité d’étre ou de ne pas étre plus que ce qu’il
parait. 11 y a une profonde expérience philosophique que Socrate et Platon ont 1éguée a la méditation de tous
ceux venus apres eux. C’est le ywpiopnog, la séparation entre ce qui est et ce dont I’étre n’est qu’une simple
apparence, quand bien méme cette apparence dissimulerait initialement I’&tre et s’imposerait plus
impérieusement que 1’étant. Platon interpréte cette différence comme la ligne de démarcation de ce qui est
concevable par la raison et de ce qui est accessible aux sens. Des raisons spéculatives d’une portée considérable
nous empéchent de le suivre sur ce terrain, mais la séparation, le ywpiouog est bien 1a et se porte a la parole
dans de nombreux phénomeénes qui, sans €tre en eux mémes des preuves, nous aident néan moins a comprendre
ce dont il y va” (PATOCKA, 1990, p. 31).

123 0 pesquisador acerca das problematicas de Michel Foucault, Frédéric Gros, em Foucault et la folie, ao
apontar o lugar de Sade no contexto da literatura do século XVIII, ai incluindo Rousseau, confirma essa relagao
com a natureza como ponto fulcral de tais tedricos. Assim, a originalidade de Sade consiste em ao “[...Jreverso



209

Foucault considera, seja no aspecto fisico, seja no social, seja no ambito da politica, que o
pensamento do genebrino estd movido no entendimento sobre a natureza. O franc€s ndo nega
nem invalida esse pensamento de Rousseau; ao contrario, nos elementos proprios da condigao
da natureza pensada por Rousseau, Foucault nos surpreende e nos apresenta, no amago do
pensamento do genebrino, fortes relagdes de poder que estdo na natureza daquilo que o sujeito
vivencia em seus processos de subjetivagdo. A pesquisa realizada sobre o Conceito de

natureza em Rousseau de Soares nos esclarece que “a presenca da natureza na vida humana”:

[...] se apresenta de duas formas predominantes: possibilitando a existéncia humana,
dando suporte para que ela possa subsistir e, nesse processo, possibilitando que a
existéncia humana emerja como diferenca em relagdo a propria natureza, como parte
dos primeiros esfor¢os cognoscitivos do homem na tentativa de compreender-se e
desprender-se da natureza. Subsisténcia e existéncia autdbnoma sdo os dois
momentos basicos da relacdo do homem com a natureza. Neste sentido a natureza
sempre foi e, sempre sera, uma referéncia para o homem (SOARES, 2014, p. 27).

’

E entdo, considerando esse entendimento de natureza enquanto possibilidade e
condicdo para a existéncia humana, que Foucault ousa investigar, na historia efetiva de
Rousseau e dos seus escritos, condi¢des, formas e modos de existéncias que se constituem
como grandes embates entre poder e liberdade. Conforme Foucault, nas relacdes que se
estabelecem na historia efetiva de Rousseau com suas lutas nos caminhos da liberdade e do
reconhecimento de si esta a vida filosofica.

No Discurso sobre a desigualdades entre os homens, por exemplo, Rousseau nos
apresenta uma belissima passagem sobre a institui¢do da sociedade civil em que supde aos
individuos uma luta da qual o resultado serd a vitoria do amor proprio levando ao
deflacionamento do amor de si. Se nao considerarmos nisso uma proposta para a vida temos
ai - no minimo - o alerta ao individuo de que ele se esqueceu de lutar por aquilo que lhe ¢
proprio, o “governo de si”’, como compreende Foucault. Entretanto, de todo modo, temos

nesta hipdtese o individuo como aquele que € alertado por Rousseau a lutar por sua liberdade:

O verdadeiro fundador da sociedade civil foi o primeiro que, tendo cercado um
terreno, lembrou-se de dizer isto ¢ meu e encontrou pessoas suficientemente simples
para acreditd-lo. Quantos crimes, guerras, assassinios, misérias e horrores nao
pouparia ao género humano aquele que, arrancando as estacas ou enchendo o fosso,
tivesse gritado a seus semelhantes: ‘Defendei-vos de ouvir esse impostor; estareis
perdidos se esquecerdes que os frutos sdo de todos e que a terra ndo pertence a
ninguém!’(ROUSSEAU, 1991, p. 259).

de dos discursos de Rousseau, de todos os tedricos do século das Luzes. Tudo que era dito sobre o homem, a
Natureza e Deus deve ai se encontrar aniquilado [...] (1997, p. 100).

“[...] renverse les discours de Rousseau, de tous les théoriciens du siécle des Lumiéres. Tout ce qui s'est dit sur
I'homme, la Nature et sur Dieu doit s'y trouver anéanti [...]” (1997, p. 100).



210

Uma das preocupacgdes de Rousseau em seus textos consiste em apontar o lugar e a
importancia da liberdade, de demarcar como o surgimento da sociabilidade foi marcante para
a perda de uma liberdade natural por uma forma de liberdade moral, baseada no
consentimento social, nas formas das vivéncias, o que remete a um simulacro de liberdade
que passa a ser modelada e aceita conforme os modos da sociedade. Neste sentido, o
individuo se esquece de si proprio no exercicio de seu poder e de sua propria soberania.
Rousseau parece ter sido aquele que, no amago dos ideais iluministas, percebe o individuo
que luta por transformagdes e que, nas propostas de mudangas, acaba por perder a si mesmo,
seu governo, seu referencial, sua liberdade. E o que nos aponta Foucault em Seguranca,
territorio, populag¢do, ao considerar o verbete sobre Economia politica que Rousseau

escreveu para compor a enciclopédia, bem como uma passagem do Contrato Social:

Leiam os dois textos de Rousseau — o primeiro, cronologicamente, o verbete
“Economia politica” da Enciclopédia — e verdo como Rousseau postula o problema
do governo e da arte de governar, registrando precisamente o seguinte (o texto €
muito caracteristico desse ponto de vista). Ele diz: a palavra "economia" designa
essencialmente a gestdo pelo pai de familia a gestdo dos bens da familia; mas esse
modelo ndo deve mais ser aceito, ainda que se tenha feito referéncia a ele no
passado. Em nossos dias, diz ele, sabemos que a economia politica ndo ¢ mais a
economia familiar e, sem se referir explicitamente nem a fisiocracia, nem a
estatistica, nem ao problema geral da populagdo, ele registra esse corte e o fato de
que “economia”, “economia politica” tem um sentido totalmente novo, que ndo deve
mais ser reduzido ao velho modelo da familia. Em todo caso, ele se atribui nesse
verbete a tarefa de definir uma arte do governo [...] (2008a, p. 141).

Foucault nos mostra que Rousseau, ao definir a economia politica, aponta um sentido
totalmente novo a arte de governo na abordagem do genebrino: no que diz respeito a
economia a partir do século XVIII ndo ha mais espaco para entendé-la apenas como uma
gestdo do pai de familia. Rousseau ndo reporta essa arte de governo nenhum modelo nem
mesmo a fisiocracia; ndo considera as estatisticas ou o problema geral que envolve a
populagdo, admitindo, no entanto, a existéncia de uma arte de governo. Desse modo, a
questdo que nos inquieta ¢: que arte seria essa? Seria essa arte uma proposta de restaurar a
liberdade natural usurpada? Continua Foucault, analisando o que Rousseau escreve no
Contrato Social:

Depois escrevera o “Contrato social”: o problema serad precisamente saber como,
com nog¢des como as de "natureza", de "contrato", de "vontade geral", pode-se
oferecer um principio geral de governo que dard lugar, ao mesmo tempo, ao
principio juridico da soberania e aos elementos pelos quais se pode definir e

caracterizar uma arte do governo. Logo, a soberania ndo ¢ de forma alguma
eliminada pelo surgimento de uma nova arte de governar, uma arte de governar que



211

agora transpds o limiar de uma ciéncia politica, o problema da soberania ndo ¢
eliminado; ao contrario, ¢ tornado mais agudo do que nunca (FOUCAULT, 2008a,
p. 142).

Vimos que a questdo da soberania persiste, o que significa como que retirar da figura
do soberano o poder e transferi-la para o individuo, como oposicdo ao absolutismo
monarquico que fora defendido no auge das ideias iluministas na perspectiva do déspota
esclarecido. A soberania em Rousseau consiste nesse poder constitutivo do individuo que,
alienado por todos e a favor de si e de todos, entra na constru¢do do contrato. Isso ndo
significa, € claro, na concepcao de Rousseau, a exclusdo do estatuto de soberania. Foucault
percebe que Rousseau vincula a soberania a arte de governar, de modo que a soberania ¢ um
elemento que faz parte e constitui a natureza do individuo.

Nessa perspectiva, se na arte de governar absolutista o soberano € o responsavel pela
soberania, considerando, de outro modo, que na concep¢ao de Rousseau cada um ¢
naturalmente soberano, Foucault — embora nao desenvolva sobre a questdo do “governo de
si”, neste momento em que escreve Seguranga, territorio e populag¢do, uma vez que se trata
do tema de suas ultimas aulas no College de France nos cursos O governo de si e dos outros e
A coragem da verdade — nos indica, outrossim, que, ao observar em Rousseau esse problema
acerca da soberania, percebeu a relagdo dessa questdo com a questdo do individuo. Por
conseguinte, enquanto em Rousseau a soberania se torna cada vez mais forte na condi¢do do
individuo, em Foucault mais fortes estdo os vinculos entre soberania e “governo de si” no
processo proprio de subjetivacdo do individuo.

De todo modo, podemos considerar que Foucault percebe na estrutura do pensamento
de Rousseau uma abordagem sobre o “governo de si”. Essa possibilidade fica cada vez mais
evidente quando consideramos o alerta ao individuo no sentido de nao se deixar alienar a
outrem, ndo se deixar governar por nenhum outro regime que implique no dominio sobre si,
como, por exemplo, o da forca. Nesse sentido, Rousseau alerta que aquele que se doa a
outrem perde, no mesmo momento, a sua propria humanidade. Foi isso o que Foucault
percebeu em Rousseau nos caminhos da liberdade e nas relacdes de poder.

Em Foucault, as condi¢des, modos e formas de autonomia do individuo sao similares a
ideia de soberania proposta por Rousseau. Nessa proposta de autonomia estdo a luta e a
elaboragdo de estratégias como um processo da vida criativa. A luta pela liberdade ¢ a luta de
cada um. E a luta por si mesmo. E o governo de si. Nessa perspectiva, o entendimento da

soberania de Rousseau coincidiria com a nogao de “o governo de si” em Foucault, de modo



212

que nenhuma forma de governo exterior teria o poder de usurpar a liberdade do individuo, o

qual, por sua vez, deveria lutar no exercicio de sua liberdade.

’

E essa a arte de governo que Rousseau propde, isto €, o governo € um corpo
constituido por cada individuo que constitui essa totalidade. Nesse aspecto, possui todo
sentido a frase de Rousseau quando afirma que busca um pacto em que “[...] cada um, unindo-
se a todos, sO obedeca, contudo, a si mesmo, € permaneca tdo livre quando antes [...]”
(ROUSSEAU, 1996, p. 20-21). Conforme Jean Starobinski, em Accuser et séduire, essais sur
Jean-Jacques Rousseau, os escritos do genebrino, por ndo poupar nenhum vicio da sociedade
- uma vez que, ao contrario, desnuda a sociedade e denuncia todos os seus vicios em seus
mais intimos detalhes - impulsiona na intelectualidade europeia a indignacao e a repulsa da

obra e da pessoa de Rousseau:

Mudo pela indignagdo, enlevado por um eld negador, a entrada de Rousseau na
literatura tem, pois, a aparéncia de uma entrada na guerra. O breves anos de
efervescéncia que se seguem ao sucesso do primeiro Discurso sdo anos de colera e
de intransigéncia. Ele ndo poupa nenhum dos vicios da sociedade. Esta, bem
entendido, encontrara numerosos defensores, desejosos de revidar com brilhantismo.
Rousseau, fortalecido por seus novos principios, retornara golpe por golpe. “Logo
[...] eu ndo via mais que erro e loucura nas doutrinas dos sdbios, que opressio e
miséria na nossa ordem social. Na ilusdo de meu insensato orgulho, eu acreditava ter
sido feito para dissipar todos esses prestigios”. A posteriori, Rousseau descreve seu
estado de indignagdo como um tipo de expansdo conquistadora do pensamento
acusador que se radicaliza e se exacerba. Se Rousseau ndo desautoriza a acusagdo
ele mesmo, ele ironiza acerca da missao libertadora a qual ele cria esta encarregado.
Ele viréd a considerar que essa tensdo virtuosa e esse perpétuo desafio eram “o estado
0 mais contrario ao [seu] natural”. Sua paixdo, sua embriaguez nao tinham, portanto,
nada de dissimulado. “Eu ndo representei nada” (STAROBINSKI, 2012, p. 13)'*.

Diante dessa realidade, Rousseau tenta se defender, muito embora, no jogo de
interesses, o genebrino enfrenta um duplo golpe. Primeiro, por tudo o que lhe ¢ imputado, de
loucura, de erro; segundo, ao tentar se defender ¢ alvejado com mais acusacoes daqueles que
o criticam, isto ¢, de que ndo existe essa realidade de persegui¢do, de que nenhuma pessoa o

denomina de louco ou de errante e que todas as questdes sdo apenas devaneios de Rousseau.

12 Mue par l'indignation, portée par 1'élan négateur, l'entrée de Rousseau en littérature a donc les allures d'une

entrée en guerre. Les quelques années d'effervescence qui font suite au succeés du premier Discours sont des
années de colére et d'intransigeance. Il n'épargne aucun des vices de la société. Celle-ci, bien entendu, trouvera
de nombreux défenseurs, désireux de riposter avec éclat. Rousseau, fort de ses nouveaux principes, rendra coup
pour coup. “Bientot [...] je ne vis plus qu'erreur et folie dans la doctrine de nos sages, qu'oppression et misére
dans notre ordre social. Dans l'illusion de mon sot orgueil je me crus fait pour dissiper tous ces prestiges”. A
posteriori, Rousseau décrit son état d'indignation comme une sorte d'expansion conquérante de la pensée
accusatrice, qui se radicalise et s'exacerbe. Si Rousseau ne désavoue pas l'accusation elle-méme, il ironise sur la
mission libératrice dont il s'était cru chargé. Il en viendra a estimer que cette tension vertueuse et ce perpétuel
défi étaien “I’état le plus contraire a [son] naturel”. Son emportement, son ivresse n’avaient pourtant rien de
simule. “Je ne jouai rien” (STAROBINSKI, 2012, p. 13)



213

Nessa perspectiva, vale salientar as abordagens de Manoel Barros da Motta, na
apresentacao da edicao brasileira do Difos e escritos I, ao explicitar sobre o itinerario que
Foucault percorre em questdes como psicose, devaneios e criagao, observando que o francés
retoma a problemadtica da loucura desenvolvida pela psicandlise abordando aspectos da vida
de Rousseau, além de sugerir que Foucault consagrou nao somente ao que viveu Rousseau,
mas as obras do genebrino, a possibilidade de estas serem postas em paralelo as investigagdes
que ele realiza acerca da loucura.

Vale salientar e deixar claro que Foucault ndo considera Rousseau louco, ao contrario,
na sua analise encontramos uma espécie de estratégia de Foucault que aparece como uma
denuncia do quanto a sociedade promove no individuo psicoses, delirios e devaneios, o que se
coaduna com a compreensao do genebrino de que a sociedade corrompe o homem. Mas, mais

que 1ss0, o proprio Rousseau admite, em Os devaneios do caminhante solitario, que:

Quando meu destino me langou na torrente da sociedade, nada mais encontrei que
pudesse deleitar, por um momento, meu cora¢do. A nostalgia de meus doces lazeres
me seguiu por toda a parte e langou a indiferenca e o desgosto sobre tudo o que
pudesse se encontrar ao meu alcance que fosse proprio a conduzir ao sucesso e as
honras. Incerto em meus inquietos desejos, esperei pouco, obtive menos e senti, nos
proprios vislumbres de prosperidade, que, mesmo quando tivesse obtido tudo o que
julgava procurar, ndo teria encontrado esta felicidade de que meu coragdo estava
avido, sem saber distinguir seu objeto. Assim, tudo contribuia para separar minhas
afeicdes deste mundo, mesmo antes das infelicidades que nele deviam tornar-me
completamente estranho. Cheguei aos quarenta anos flutuando entre a indigéncia ¢ a
riqueza, entre a sabedoria e o erro, cheio de vicios, adquiridos pelo habito, sem
nenhuma ma inclina¢do no coragdo, vivendo ao acaso, sem principios bem formados
por minha razdo e desatento diante de meus deveres, sem os desprezar, mas
freqiientemente [sic], sem os bem conhecer (1986, p. 43-44).

Entao, considerando a abordagem de Motta e as inquietantes revelagdes de Rousseau
sobre o0 que estava a vivenciar, temos o que nos afirma Foucault em Historia da loucura: “[...]
os delirios de Rousseau pertencem a suas obras, assim como essas mesmas obras lhes
pertencem. Aqui nos textos, 14 nessas vidas de homens, a mesma violéncia falava, ou a
mesma amargura; visoes eram certamente trocadas; linguagem e delirio se entrelacavam [...]”
(FOUCAULT, 1978, p. 581-582).

De todo modo, temos ai indicios de relacdes de poder inseridas nas relagdes entre os
individuos, mas Foucault nos surpreende em mostrar de modo original a luta e as relagdes de
poder existentes entre a realidade e os devaneios naquilo que Rousseau vive no caminho da

liberdade e do reconhecimento de si. Em Introduction, de 1962, publicado em Ditos e escritos



214

I, texto em que Foucault faz a apresentacio da obra Didlogos'>’ de Rousseau a sociedade
parisiense, o franc€s mostra o genebrino no embate do individuo consigo mesmo, isto ¢, com
sua propria natureza.

Foucault percebe a relacdo de poder e forca entre os textos autobiograficos de
Rousseau e a propria pessoa do genebrino, nos apresentando no Rousseau escrivao € na
escrita autobiografica aquilo que possibilita ver o autor em sua obra e a obra pelo autor. E
nesse limite proprio entre o real e o imaginario, ou o imaginario real, que Foucault admite, em

As palavras e as coisas, estar os dilemas da natureza do individuo:

[...] Reina exatamente em seu limite. A partir dele, a violéncia, a vida e a morte, [...]
vao estender, por sob a representagdo, uma imensa camada de sombra, que nos
agora tentamos retomar como podemos, em nosso discurso, em nossa liberdade, em
nosso pensamento. Mas nosso pensamento ¢é tao curto, nossa liberdade tdo submissa,
nosso discurso tdo repisado que € preciso realmente nos darmos conta de que, no
fundo, essa sombra subterranea ¢ um pogo de dificuldades [...] (FOUCAULT, 1999,
p- 292).

Essa “sombra subterranea” estd em [Introduction, texto singular em que Foucault
percebe nos aspectos proprios da natureza humana, vivenciados na persona de Rousseau, o
jogo existente nas relagdes entre os individuos e o poder em exercicio. Neste jogo, estd a
liberdade como uma histéria do pensamento viva. E como se o individuo estivesse, em sua
historia efetiva, em uma cagada. Deste modo, fazendo uma analogia com o individuo que usa
arco e flecha em busca de sua presa, teriamos no arco o lugar onde se encontra tudo aquilo
que Rousseau vive em seu momento presente, isto €, as adversidades em que o genebrino esta
inserido; nas flechas, que ndo sdo atiradas sem o arco e sem o individuo que as tome no pulso,
se move o jogo de relagdes. Nessa relagcdo do arco, da flecha e dos individuos, estes ultimos —
individuos — caca e cacador adentram na floresta; nela, no interior da propria natureza, estao
as relagdes andlogas do que apresenta Foucault sobre Rousseau a partir dos seus escritos
autobiograficos.

Nos escritos autobiograficos de Rousseau, Confissoes (2007), Rousseau, o juiz de
Jean-Jacques (2002) e em Os devaneios do caminhante solitario (2008), podemos perceber
Rousseau como o individuo livre que vivenciou, nos limites de sua vida, processos de
alternancia da natureza de si, na medida em que, no exercicio de sua liberdade, se

entrecruzava com o poder na relacdo com outros individuos. Desse modo, no movimento

125 ROUSSEAU, J-I. Dialogues, Rousseau juge de Jean-Jacques. In.: Bibliotéque de la Pléiade, Paris:
Flamarion, 2002.



215

proprio das relacdes de poder e na luta diante destas relagdes, tem-se o que forca Rousseau na
criacdo de estratégias, além da preocupagdo com o cuidado de si.

Foucault analisa esta relacdo de poder tendo como foco principal as Confissoes e 0s
Didlogos, e nas discussdes que entrelacam os conteudos dos discursos das duas obras nos
apresenta Rousseau como aquele que vive com criatividade através da relagao poder e forga
no enfrentamento do real uma vida filosofica. Contudo, na andlise do francés, o ponto
nevralgico se expde quando, depois de escrever a obra Confissoes, Rousseau a oferece a
leitura publica.

Vale salientar: nesta questao fica evidente uma das tematicas que Foucault aprecia nas
analises dos discursos, isto ¢, a relacdo entre publico e privado. Embora muitas outras
abordagens estejam a se mover na trama das relagdes, poderiamos, de certo modo, considerar
nesse momento o exercicio da parresia. Assim, a partir do momento em que Rousseau tomou
a decisdo ndo s6 de escrever sobre si, nas Confissoes, mas de expor seu discurso -
consequentemente expondo a si mesmo e sua obra a analise de um publico - o genebrino
assume o risco da aceitagdo ou da reprovagao.

Nesse sentido, Rousseau ousou, e nesse movimento que se desdobra da disputa entre
as relacoes de poder e forga existentes no amago das relagdes entre publico e privado tem-se
uma dupla exposicdo: a da obra e a do autor. Contudo, a leitura se realiza por sequéncia de
encontros na casa do Sr. Du Pezay, em Dorat, diante do principe real da Suécia. Algumas
outras leituras aconteceram na casa de Egmont, local onde a leitura foi concluida. Conforme

Foucault, tratava-se de uma leitura em confidéncia para um publico restrito:

[...] No inicio do més de maio de 1771, Rousseau concluiu a leitura das
Confissées, na casa do conde de Egmont: “Qualquer um que, mesmo sem ter
lido meus escritos, examinar por seus proprios olhos meu natural, meu carater,
meus costumes, minhas inclinagdes, meus prazeres, meus habitos e vier a
considerar-me um homem desonesto, ¢ ele proprio um homem a ser sufocado”.
Um jogo de sufocacdo comeca, ¢ ndo cessara antes da redescoberta do caminho
aberto, respiravel, irregular, enredado, mas sem entrelagamento do passeio e do
devaneio [...] (2011a, p. 165).

’

E nesse jogo de sufocagdo entre o real e o imaginario que Rousseau se depara com a
mais angustiante das ladstimas que podem ser atribuidas a um autor: o siléncio. A reacao do
publico ndo comportou sequer uma unica palavra emitida ou um misero comentério sobre a
leitura, o que coloca Rousseau no uso da liberdade na busca do reconhecimento de si. Entao,
nesse aspecto encontramos os motivos de Foucault, em Historia da loucura, ao abordar a

doenca mental apresentando aspectos tdo similares ao que Rousseau estava a vivenciar:



216

[...] a loucura ndo mais indica um certo relacionamento do homem com a verdade —
relacionamento que, pelo menos silenciosamente, implica sempre a liberdade; ela
indica apenas um relacionamento do homem com sua verdade. Na loucura, o
homem cai em sua verdade: o que ¢ uma maneira de sé-la inteiramente, mas também
de perdé-la. A loucura nao mais falara do ndo-ser, mas do ser do homem, no
conteudo daquilo que ele € e no esquecimento desse conteiido. E enquanto ele era
outrora o Estranho em relagdo ao Ser — homem do nada, da ilusdo, Fatus (vazio do
ndo-ser ¢ manifestacdo paradoxal desse vazio) —, ei-lo agora retido em sua propria
verdade e, por isso mesmo, afastado dela. Estranho em relagdo a si mesmo,
Alienado. A loucura sustenta agora uma linguagem antropoldgica visando
simultaneamente, ¢ num equivoco donde ela retira, para o0 mundo moderno, seus
poderes de inquietagdo, a verdade do homem e a perda dessa verdade e, por
conseguinte, a verdade dessa verdade (FOUCAULT, 1978, p. 561).

Desta feita, o genebrino se encontra em meio a uma urbanidade dissimulada, uma
adesdo ao pensamento da época, uma estética superficialista e caminha da indiferenca das
pessoas a perda da liberdade. Desse modo, o poder em exercicio se apresenta como aquele
que o move e restaura a liberdade, a partir do momento em que Rousseau assume, diante das
adversidades, buscar a verdade e o reconhecimento de si. Encontramos aqui os motivos que
levaram Foucault a abordagem de Rousseau, reconhecendo o sentido que faz com que
Foucault prefacie os Dialogues, enquanto um texto que caminha de par a par com as
Confissoes nessa busca de mostrar um homem em toda sua verdade.

Nessa obra autobiografica, Rousseau se entrega por inteiro, descreve a si mesmo: por
meio do que esta escrito, € possivel conhecer quem € a pessoa de Rousseau na medida em que
a escrita o afirma. Trata-se, como Foucault (2011a, p. 165) observa, do “[...] conhecimento
que ¢ dado sem maquiagem [...]”. Contudo, se o que esta escrito o afirma por um lado, por
outro o compromete na medida em que, na trama em que se forma em as Confissoes,
Rousseau expressa uma subjetividade excepcional, mostra-se, fala sobre si mesmo da forma
mais legitima. E fato que lastima as criticas que lhe sdo imputadas em sua obra confessional,
lamenta a série de impressoes a ele atribuida, tenta esclarecer que essas ideias nao
correspondem a pessoa que ele ¢, muito embora reconhega que pode ter sido ele que as deu de
si aos outros, por isso, ele mesmo, autor de Confissoes, devera esclarecé-las. Conforme

Foucault (2011a, p. 166), na obra Confissoes, as declaragdes emitem:

[...] a verdade que ela quer transmitir serd, através desse segredo, liberada para um
percurso indefinido e imediato, verdade ja idealizada para tornar-se crenga. No éter
onde a voz enfim triunfa, o malvado que ndo cré ndo podera mais respirar; ndo serao
mais necessarias maos nem corddes para sufocé-lo.

E assim que se desenvolve a obra nessa tentativa de esclarecer os mal-entendidos, pois

ele fala sobre si mesmo por meio dos seus escritos em confissdo; contudo, a linguagem por



217

Rousseau utilizada era a mesma linguagem filosofica que utilizara para falar da sociedade em
que vivia. O resultado foi a incompreensao e o refor¢o aos insultos a ele. Por conseguinte, a
verdade ndo aparece, a voz ¢ sufocada pelo siléncio dos ouvintes e a aclamagao que Rousseau
aguardava na escuta ndo se realizou. Assim, a voz emitida nas Confissoes eram ecos, O
genebrino estava diante da rejei¢do do publico a sua obra, obra que dizia a si mesmo, sua
persona, mas que, ao invés do efeito instantaneo da aclamagdo, foi recepcionada pelo
siléncio. Observa Foucault (2011a, p. 166) o seguinte em um trecho no qual Rousseau narra a
reacdo do publico: “Todos se calaram: Madame d'Egmont foi a unica que me pareceu
emocionada; ela estremeceu visivelmente, mas bem depressa refez-se e guardou o siléncio
assim como toda a companhia. Tal foi o fruto que colhi dessa leitura e de minha declaragao”.
Neste sentido, considerando o contexto da incompreensao, da voz sufocada, Rousseau
continua sua caminhada no enfrentamento da realidade que vivencia. Assim, se uma voz - a
propria voz de Rousseau - ndo foi suficiente para dizer sobre si mesmo, o genebrino agora
buscara outras vozes a dialogarem entre si, surgindo a obra Didlogos. Sobre esta abordagem,

contextualiza Foucault (2011a, p. 166-167) que:

Provavelmente, foi no decorrer do inverno seguinte que Rousseau pds-se a escrever
os Dialogos, segundo um uso da voz absolutamente diferente. De inicio, trata-se de
uma voz ja sufocada e encerrada em um “siléncio profundo, universal, ndo menos
inconcebivel que o mistério que ele encobre ... siléncio assustador e terrivel”.

Em Introduction, quando apresenta os Didlogos de Rousseau a sociedade parisiense,
Foucault (2011a, p. 165) admite: “Sao anticonfissoes. E vindas, como que de seu monologo
interrompido, de um refluxo da linguagem que explode por ter encontrado uma obscura
barragem” [...]. Os Didlogos, em um primeiro momento, apresentam uma espécie de sujeito
fraturado, expresso nas vozes das varias personagens que dialogam. Trata-se de um
dispositivo inverso ao utilizado na escrita de Confissoes. Nao ha mais a voz que fala: o que ha
sdao muitos anonimos. Entre a personagem formada e a deformada esta o francés evocando um
Jean-Jacques criminal no endere¢o de um Rousseau honesto a defender um virtuoso Jean-
Jacques. Nessa trama literaria, os Didlogos sao uma reconstrugdo de si €, a0 mesmo tempo,
uma demonstracao de si que até aquele momento, para o publico em geral, esteve alheia aos
olhos e ouvidos daqueles que se detiveram nas fabulas e fabulacdes acerca de Jean-Jacques

Rousseau:

[...] Justificar a existéncia é reconduzi-la a sua vontade de natureza, nesse
ponto imovel onde nascem, realizam-se e depois acalmam-se todos os



218

movimentos segundo uma espontaneidade que ¢ igualmente necessidade do

carater e frescor de uma liberdade nédo ligada (FOUCAULT, 2011a, p. 178-
126

179)"%°.

Ao percorrer as obras de Rousseau, Foucault ratifica essa posi¢do e a assume a partir
de seus referenciais tedricos. Alias, nisto consiste a novidade de sua perspectiva analitica, o
que aproxima Rousseau de uma leitura mais contemporanea de sua obra, a0 mesmo tempo em
que atualiza as inquietagdes do genebrino, dando a estas uma abordagem atual.

No movimento da obra Didlogos, a persona de Rousseau se insere no jogo do que
intitulamos devaneios, entre equivocos € incompreensoes; nas lacunas a serem preenchidas,
estdo realidade e integralidade em que se delineia o proprio Rousseau. E nesse aspecto entre
real e imaginario, devaneios e verdade, com todas as variagdes dos discursos, que estdo os
temas do curso que Foucault proferiu em Louvain em 1981 sobre a confissdo e sobre seu
papel na busca a justica, uma abordagem que langa um olhar contemporaneo sobre o texto do

genebrino; deste modo, continua Foucault (2011a, p. 178-179):

[...] O julgamento de fato supde a explosdo da fala: seu edificio s6 ¢
totalmente sélido se culminar com a confissio do acusado, nesse
reconhecimento falado do crime pelo criminoso. Ninguém tem o direito de
isentar quem quer que seja de um julgamento: € preciso ser julgado e
condenado, ja que sofrer a punicdo ¢é ter falado. O suplicio supde sempre
uma fala anterior. Finalmente, o mundo fechado do tribunal é menos
perigoso que o espaco vazio onde a palavra acusadora ndao se choca com
nenhuma oposigdo, ja que ela se propaga no siléncio, ¢ onde a defesa nao
convence jamais, ja que ela ndo responde sendo a um mutismo. [...]
Rousseau, ele, aceitou ser juiz de Jean-Jacques.

Sendo uma obra cujo mote ¢ um processo judiciario, um julgamento, os Didlogos se
enquadram no tipo de anélise que Foucault segue em suas obras, como Vigiar e punir. No que
tange ao discurso rousseauniano, ele destaca o espago do tribunal como um espago mais
seguro. Entretanto, segundo o mesmo Foucault, este espaco ndo € menos exasperante para a
figura daquele que 14 se expde e confessa. Nas aulas em Louvain, ele declara o seguinte: “[...]
dizer a verdade também se insere em tecituras rituais densas e complexas, ele esta
acompanhado de numerosas crengas, ndés o dotamos de estranhos poderes. Haveria a

necessidade de se fazer, talvez, toda uma etnologia do dizer a verdade” (FOUCAULT, 2012,
p. 3).

126 Neste sentido, a leitura de Foucault se assemelha a de Starobinski, por estabelecer como relagdo primordial da
obra do genebrino a oposi¢do entre transparéncia e opacidade, entre verdade e fabulacgdo, entre imediaticidade e
mediagao.



219

No tribunal montado por Rousseau, o que se busca ¢ a verdade. O que o genebrino
almeja de fato € que se faga justiga a sua pessoa. Foucault aponta que a época das Confissoes
Rousseau usava o pseudénimo de Jean-Jacques Renou. A época dos Didlogos, ele volta a
assinar com seu nome. Mas nao € o autor em sua totalidade que se encontra neste texto, antes
¢ o suyjeito dissociado. Deste modo, nos Didlogos estdo presentes, para Foucault, a0 menos

quatro personagens:

[...] A discussdo pde em jogo um Francé€s andnimo, representativo dos que
roubaram de Rousseau seu nome; diante dele um certo Rousseau que, sem
outra determinagdo concreta além da honestidade, leva o nome do Rousseau
real arrebatado pelo publico, ¢ ele conhece precisamente o que ¢ de
Rousseau: suas obras. Enfim, uma terceira, mas consistente presenga, aquele
que ndo se designa mais sendo por Jean-Jacques, com uma familiaridade
arrogante, como se ele ndo tivesse mais direito ao nome proprio que o
individualiza, mas apenas a singularidade de seu proprio nome. Porém esse
Jean-Jacques ndo ¢ nem mesmo dado na unidade a qual tem direito: ha um
Jean-Jacques-para-Rousseau que é o "autor dos livros", ¢ um outro para o
francés, que ¢ o "autor dos crimes". [...] E através desses quatro personagens
que, progressivamente, o Jean-Jacques Rousseau real ¢ delimitado [...]
(FOUCAULT, 2011a, p. 170-171).

Rousseau ¢ um homem que defende a liberdade e continua na perspectiva adotada por
Foucault vivendo e defendendo a liberdade, escrevendo e mostrando em seus escritos a si
mesmo, a natureza na exemplaridade de um individuo que € livre, mesmo diante das
adversidades. Mesmo porque ele, o individuo, encontra espago para a busca da liberdade em
sua historia efetiva, era isso que Rousseau fazia e nos indica em Os devaneios de um

caminhante solitario:

[...] Vi que da solug@o desse problema dependia a precisdo do julgamento que
deveria neste ponto aplicar a mim mesmo, e, apos té-lo bem examinado, eis de que
maneira consegui aplicd-lo a mim mesmo. Lembro-me de ter lido um livro de
filosofia que mentir é esconder uma verdade que deve ser manifestada. Conclui-se
perfeitamente dessa defini¢do que calar uma verdade que ndo se é obrigado a dizer
ndo é mentir; mas aquele que, ndo contente, em semelhante caso, em nao dizer a
verdade, diz o contrario, mente entdo ou ndo mente? Segundo a defini¢do, ndo se
poderia dizer que mente; pois se d4 uma moeda falsa a um homem ao qual nada
deve, sem duvida, engana esse homem, mas ndo o rouba. Apresentam-se aqui duas
questdes para serem examinadas, ambas muito importantes. A primeira, quando e
como se deve a outrem a verdade, ja que no se a deve sempre. A segunda, se ha
casos em que se pode enganar inocentemente. Esta segunda questdo esta
perfeitamente resolvida, sei-o muito bem; de maneira negativa, nos livros, onde a
mais austera moral nada custa ao autor, de forma positiva, na sociedade, onde a
moral dos livros € considerada palavra frivola impossivel de praticar. Deixemos,
portanto, essas autoridades que se contradizem e procuremos, através de meus
préprios principios, resolver, para mim, essas questdes (ROUSSEAU, 1986, p. 56).



220

Conforme Rousseau, ¢ preciso que busquemos em nos mesmos € por nés mesmos as
resolucdes de nossos problemas. Deste modo, antes de aplicar, apontar ou propor ao outro,
deveriam nossas verdades ser aplicadas primeiramente a n6s mesmos. Em nossa analise,
Rousseau propde com muita lucidez — mesmo que necessario a criagdo de estratégias —
transpor as autoridades das verdades presentes nos livros, enquadradas nos pressupostos
morais ou nas imposi¢oes da sociedade. Ha alguma proposta com maior lucidez, maior
indicacdo de soberania e de “governo de si” do que esta? Entretanto, sua busca pela liberdade
era entendida como loucura. E nesse contexto ¢ interessante salientar o quanto em uma época
da civilizagdo'?’- época em que se entroniza o homem, que o elege como seu motivo principal
— ndo se reconhece o status em que o homem se encontra; muito pelo contrario, se considere
que as formas da escraviddo humana sejam associadas, paradoxalmente, a mais sofisticada
forma de escravidao.

Nesse sentido, no foco de experiéncia que trabalhamos acerca dos devaneios de
Rousseau nos caminhos da liberdade € no reconhecimento de si, nos deparamos com a
sociedade como responsavel pela escraviddo do homem. Da liberdade natural, o homem
passou a um estado proximo a escravidao. Para Rousseau, em um trecho classico no inicio do
Contrato social, “O homem nasceu livre e por toda parte esta agrilhoado” (ROUSSEAU,
1996, p. 8). Rousseau vai se tornar um defensor dessa liberdade. A propria nocdo de
civilidade, de costumes, de vida social que se impde castra o individuo por um lado e, em
outro aspecto, o individuo convicto das condi¢des em que esta inserido encontra formas de
atuacao de modo a perceber até que ponto o que se considera civilidade esta relacionado com
0 que vive e, ainda, uma vez o que vive, ¢ auténtico por ser um ato livre do individuo livre,
podendo ser, entretanto, apenas uma obrigagdo ou uma automacao imposta pelas normas da
civilidade.

Desse modo, a “loucura” de Rousseau, nesse sentido, se constitui segundo a

perspectiva adotada por Foucault, como forma de clarificacdo das coisas que os homens ao

127 Sobre civilizacdo o pesquisador acerca de Rousseau, Jean Starobinski, em Le reméde dans le mal, esclarece:
“A palavra civilizagdo pdde ser adotada muito rapidamente uma vez que ela consitui um vocabulo sintético de
um conceito pré existente, formulada precedentemente de uma maneira multipla e variada: abrandamento dos
costumes, educagdo dos espiritos, desenvolvimento da polidez, cultivo das artes e das ciéncias, desenvolvimento
do comércio e da industria, aquisicdo de comodidades materiais ¢ do luxo. Para os individuos, os povos, a
humanidade inteira, ela designa de inicio o processo que foi realizado pelos civilizados (termo pré existente),
sendo o resultado cumulativo desse processo. E um conceito unificador” (STAROBINSKI, 1989, p. 15).

“Le mot civilisation a pu étre adopté d'autant plus rapidement qu'il constitue un vocable synthétique pour un
concept préexistant, formulé précédemment de facon multiple et variée: adoucissement des moeurs, éducation
des esprits, développement de la politesse, culture des arts et des sciences, essor du commerce et de l'industrie,
acquisition des commodités matérielles et du luxe. Pour les individus, les peuples, ’humanité enticre, il désigne
d'abord le processus qui en fait des civilisés (terme préexistant), puis le résultat cumulatif de ce processus. C'est
un concept unificateur” (STAROBINSKI, 1989, p. 15).



221

redor ndo compreendem ou, quando muito, nao aceitam. Rousseau e sua loucura
esclarecedora compdem um importante modelo para considerar o que Foucault nos quer

mostrar acerca da liberdade.

3.3 Passos de Kant a pragmatica de si

Foucault nos apresenta, na histéria efetiva de Platdo, no foco de experiéncia sobre as
viagens do filésofo grego a Siracusa, uma perspectiva do que ¢ uma vida filosofica. Da
mesma forma, vimos no foco de experiéncia dos devaneios e da luta pela liberdade de
Rousseau, bem como em meio a subjetividade excepcional das Confissoes, os processos de
subjetivacao dos Didlogos e, na “loucura” esclarecedora do genebrino, outras expressoes do
que ¢ uma vida filosofica. O filésofo francés continua, entretanto, a nos inquietar sobre a
insuficiéncia, a falta, a caréncia da filosofia quando enclausurada nas concepg¢des fechadas
acerca do real. Nesse aspecto, Foucault problematiza a historia da filosofia de seu tempo
persistindo na necessidade do real da filosofia, da consideracdo da luta, do jogo presentes nas
relagdes existentes naquilo que o individuo vive. Assim, da mesma forma que percebeu em
Platdio e em Rousseau a vida filosofica, deixa-nos a abertura de investigarmos essa
possibilidade em outro filésofo que viveu no periodo que a histéria das configuracdes
denomina contemporaneidade. Neste sentido, consideraremos, a partir das abordagens de
Foucault, o exercicio do érgon na expressdo de uma vida filosofica também no fildsofo
alemao Immanuel Kant.

Considerando ainda o item anterior de nossa pesquisa ao tratarmos sobre o olhar de
Foucault acerca da vida filos6fica em Rousseau, vale salientar o interessante aspecto que nos
apresenta o filosofo alemao Ernst Cassirer (1874-1945), em sua obra Rousseau, Kant, Goethe,
acerca de como o filosofo alemdo que investigaremos nesse momento de nossa pesquisa,
Immanuel Kant, aprecia a pessoa e o pensamento de Rousseau. Cassirer (1991, p. 30), ao
analisar alguns fragmentos do filésofo alemao, afirma que “Kant considerava Rousseau nao
como o inventor de um novo "sistema", mas como um pensador que tinha uma nova
concepgao de natureza e da fungdo da filosofia, de sua vocacao e dignidade [...]” 128 Cassirer

teve acesso ao fragmento de Kant em que considera Rousseau aquele que o inspirou e guiou

128 Cassirer, ao analisar alguns fragmentos do filésofo aleméo: “Kant considérait Rousseau, non pas comme
l'inventeur d'un nouveau “systéme”’, mais comme un penseur qui avait une nouvelle conception de la nature et
de la fonction de la philosophie, de sa vocation et de sa dignité” [...] (CASSIRER, 1991, p. 30).



222

no caminho certo do conhecimento, isto €, sobre o conhecer a si mesmo, o pensar sobre si

mesmo. Eis o fragmento citado por Cassirer (1991, p. 30):

Eu sou, eu mesmo, por uma inclinagdo natural, - escreve ele a idade de quarenta
anos -, um homem que busca a verdade: eu sinto uma sede ardente de conhecimento
e o vivo desejo de progredir por essa via, sobre a qual cada passo adiante me enche
de satisfacdo. Houve uma época na qual eu pensava de fato que o conhecimento e
seu avanco constituiam t3o somente a honra da humanidade em meio a qual eu
desprezava o homem ordindrio que nada sabia. Rousseau me remeteu ao caminho
correto [...].129

Neste sentido, se Kant considera Rousseau como aquele que lhe deu o caminho certo
ou lhe serviu como guia, vale considerar que o genebrino influenciou o filésofo alemao em
seus passos rumo a pragmatica de si. E com o objetivo de compreender a expressio do real da
filosofia em Kant que investigaremos, sob o olhar de Foucault, esses passos que o fildsofo
alemao seguiu na “pragmatica de si”.

Kant, como Platdo, ficou conhecido na historia da filosofia como filésofo idealista.
Seu pensamento estd envolto na conjuntura dos ideais do iluminismo aderidos a filosofia
alemd, cuja preocupacdo era tratar da episteme contemporanea fundada na racionalidade.
Contudo, Foucault percebe em Kant varios aspectos que pdem em suspeita o uso ordinario da
razio, se evidenciando na Aufklarung’’ um debate sobre o dominio da razdo no 4mbito da
politica. Em Conversa com Michel Foucault, de 1980, publicada em Ditos e escritos VI, o

francés questiona esse dominio da razdo como uma forma de derrisdo da liberdade:

129 Fragmento de Kant citado por Cassirer em Rousseau, Kant, Goethe: “Je suis moi-méme par inclination
naturelle, écrit-il a l'dge de quarante ans, un homme qui cherche la vérité : j'éprouve une soif ardente de
connaissance et le vif désir de progresser dans cette voie, sur laquelle chaque pas en avant m'emplit de
satisfaction. Il y eut une époque ou je pensais méme que la connaissance et son avancement constituaient seuls
l'honneur de I'humanité et ou je méprisais I'homme ordinaire qui ne sait rien. Rousseau m'a remis sur le droit
chemin [...]” (CASSIRER, 1991, p. 30).

130 Sobre Kant ¢ a abordagem acerca da Aufklirung, Foucault emite varias consideragdes, sobretudo no texto de
1984 em que consta a interrogagdo O que sdo as luzes?, publicado na edigdo brasileira por duas vezes, em Ditos
e escritos Il e Ditos e escritos VII. Neste texto, Foucault emite a seguinte consideragdo: “Tenho a impressao de
que este texto faz aparecer um novo tipo de questdo no campo da reflexdo filosofica. E claro que ele ndo é com
certeza nem o primeiro na histéria da filosofia, nem mesmo o tUnico texto de Kant a tematizar uma questdo
concernindo a histéria. Encontramos em Kant textos que interrogam a histdria sobre a questio da origem: o texto
sobre os comegos da propria historia, sobre a defini¢do do conceito de raca. Outros textos indagam a histdria
sobre a sua forma de realiza¢do: assim, no mesmo ano 1784, L'idée d'une histoire universelle du point de vue
cosmopolite. Outros, enfim, se interrogam sobre a finalidade interna organizando os processos teoricos, tal como
o texto dedicado ao emprego dos principios teleoldgicos. Todas essas questdes, extremamente ligadas, alias,
atravessam, com efeito, as analises de Kant da histéria. Penso que o texto sobre a Aufkldrung ¢ bastante
diferente. Ele ndo formula, pelo menos diretamente, nenhuma questdo, nem a da origem, nem, apesar da
aparéncia, a da conclusdo, e se interroga, de uma maneira relativamente discreta, quase lateral, sobre a questao
da teleologia imanente ao processo mesmo da histéria” (FOUCAULT, 2011b, p. 259).



223

Ora, como dissociar essa racionalidade dos mecanismos, procedimentos, técnicas,
efeitos de poder que a acompanham e que suportamos tdo mal, designando-os como
a forma de opressdo tipica das sociedades capitalistas e, talvez, também das
socialistas? Nao poderiamos concluir que a promessa da Aufklarung de alcangar a
liberdade pelo exercicio da razao voltou-se, ao contrario, para uma dominagao da
razdo mesma, a qual usurpa mais e mais o lugar da liberdade? E um problema
fundamental, no qual todos nos debatemos, que é comum a muitos [...]
(FOUCAULT, 2010b, p. 323).

Sobre como se encontra a filosofia nesse momento histérico da Aufklarung, temos o
olhar de Foucault acerca de Kant e do Iluminismo no texto Omnes et Singulatim: uma critica

da razdo politica, de 1981, publicado em Ditos e escritos IV, no qual o francés reconhece:

[...] eis-me no embaragco de quem ndo tem sendo delineamentos e esbocos
inacabaveis a propor. H4 muitos anos que a filosofia renunciou a tentar compensar a
impoténcia da razdo cientifica, e que ndo tenta mais concluir seu edificio. Uma das
tarefas das Luzes era multiplicar os poderes politicos da razdo. Mas os homens do
século XIX logo iriam se perguntar se a razdo nao estava a ponto de tornar-se
demasiado potente em nossas sociedades. Eles comegaram a se inquietar com a
relacdo que eles confusamente conjeturavam entre uma sociedade propensa a
racionalizacdo e algumas ameacas pesando sobre o individuo e suas liberdades, a
espécie e sua sobrevivéncia. Dito de outro modo, a partir de Kant, o papel da
filosofia foi o de impedir a razdo de ultrapassar os limites do que é dado na
experiéncia; [...] (FOUCAULT, 2012a, p. 348-350).

Assim, no que diz respeito a episteme contemporanea, Kant se insere no uso da
fundamentag¢do metafisica para uma compreensdo do real. Embora admita, na questao do
conhecimento, uma divisa entre aquilo que € e aquilo que nao € cognoscivel, entre o noumeno
e o fenomeno, estabelece uma luta, em sua primeira critica, para resguardar a metafisica
frente as abordagens, descobertas e teorias da ciéncia ou, a0 menos, elabora esfor¢os na
tentativa de mostrar que filosofia e ci€éncia podem caminhar juntas. Sobre este aspecto, afirma

Kant em Critica da razao pura:

A critica da razdo acaba, necessariamente, por conduzir a ciéncia, ao passo que o
uso dogmatico da razdo, sem a critica, leva, pelo contrario, a afirmacdes sem
fundamento, a que se podem opor outras por igual verossimeis e, consequentemente,
ao cepticismo (KANT, 1989, p. 51).

3

O filésofo alemao nos alerta para os perigos do “uso dogmatico da razao”. Neste
sentido, considerando este aspecto e outros que se incluem no ato de conhecer elementos
proprios da criagdo humana, como a cultura e as relagcdes entre os individuos, Foucault
percebe em Kant o mesmo que o filésofo alemao percebera em Rousseau: que ha uma atitude

em ir além da proposta de um sistema filosofico. Neste sentido, o francés se detém também



224

em aspectos da vida de Kant que estdo além dos enunciados e das abordagens contidas nas
criticas, pois, conforme Foucault, o proprio Kant sempre realizou uma critica sobre si mesmo,
sendo esta atitude elemento indispensavel a vida filosofica. E questiona Foucault, a partir de

Kant, seu momento atual, isto ¢, a realidade em que vive:

Mas o problema ¢ entdo saber o que fazer com um dado tdo evidente. Faremos nés o
"processo" da razdo? Em minha opinido, nada seria mais estéril. Em primeiro lugar,
porque ndo se trata nem de culpabilidade nem de inocéncia nesse dominio. Em
seguida, porque é absurdo invocar a "razdo" como a entidade contrdria da ndo razao.
Enfim, porque um tal processo nos armaria uma armadilha obrigando-nos a
representar o papel arbitrario e enfadonho do racionalista ou do irracionalista.
Sondaremos nos esta espécie de racionalismo que parece ser especifica de nossa
cultura moderna, e que remonta as Luzes? Esta €, penso eu, a solugdo escolhida por
alguns membros da Escola de Frankfurt. Meu propdsito nao é abrir uma discussao
de suas obras - e elas s8o das mais importantes e das mais preciosas. Eu sugeriria, de
minha parte, uma outra maneira de estudar os lagos entre a racionalizagdo ¢ o poder
[...] (20124, p. 348-350).

Deste modo, embora na leitura das obras criticas de Kant, a saber: Critica da razdo
pura (1781), Critica da razdo pratica (1789) e Critica da faculdade do juizo (1790),
encontremos o filosofo alemado sempre fiel aos pressupostos de como a razao se movimenta e
permite conhecer, de todo modo Foucault reconhece que, além dos sistemas de regras do
pensamento, hd em Kant estruturas objetivas que estdo presentes na producdo da cultura
humana e que permitem, ao mesmo tempo, explorar “[...] os lacos entre a racionalizagdo e o
poder” (FOUCAULT, 2012a, p. 350). Neste sentido, a obra kantiana que permite esse
testemunho & Antropologia de um ponto de vista pragmadtico (1798)"".

Dentre os varios motivos que conduziram Foucault a tentar compreender a
antropologia de Kant, destacamos dois: primeiro, o interesse em investigar sobre a génese € a
estrutura deste homem moderno / contemporaneo, isto ¢, como se constitui este individuo do
seu tempo em sua producdo de cultura considerando as relagdes de poder e as relagdes de
forca; um segundo motivo que ousamos especular foi o de que Foucault, ao perceber que o
individuo moderno apresenta processos de subjetivacao que vao além de uma compreensao
logica, se aproximaria, neste sentido, muito mais de processos fenomenoldgicos. Assim,
poderiamos inferir sobre a possibilidade de uma antropologia fenomenologica em Foucault.
Essa possibilidade ndo seria absurda se considerassemos que Foucault sofreu influéncia de

Jean Hyppolite, que havia investigado uma Génese e estrutura da fenomenologia de Hegel.

11 Conforme Foucault, a obra de Kant Antropologia de um ponto de vista pragmdtica vem ao publico pela

primeira vez em 1798, ano em que Kant se afasta de suas fungdes de docentes na universidade de Konigsberg.
Trata-se de uma reunido de apontamentos elaborados no decorrer de vinte e cinco anos - que serviam de base aos
cursos que ministrava. Ap6s o término dos cursos, foram devidamente revisados por Kant e tornaram-se
publicos.



225

Neste sentido, considerando a similitude ao titulos das obras de Foucault e Hyppolite,
poderiamos destacar a divida de Foucault a Hyppolite'*%, na medida em que Foucault intitula
sua tese complementar de Génese e estrutura da antropologia de Kant'*”.

Nessa obra, podemos considerar a aposta de Foucault em encontrar na filosofia de
Kant alternativas de brecar o crescimento das capacidades da razdo e uma intensificagao das
relagdes de poder existentes no individuo e em suas relagdes com o outro. No texto O que Sao
as Luzes?, por exemplo, de 1984, publicado em Diftos e escritos I, nos informa Foucault
(2013a, p. 351) que: “[...] um periddico alemdo, a Berlinische Monatsschrift, publicou em
dezembro de 1784, uma resposta a pergunta: Was ist Aufkldrung? E essa resposta era de
Kant”; acrescentando: “[...] qual ¢ entdo esse acontecimento que se chama a Aufkldrung e que
determinou, pelo menos em parte, o que somos, pensamos € fazemos hoje? [...]” (Idem, ibid).
Assim, conjectura o franc€s sobre a possibilidade da existéncia da Berlinische Monatsschrift
em nossos dias e se a pergunta fosse, a saber: ‘O que ¢ a filosofia moderna?’. Nesse sentido,
Foucault sinaliza que ha nos dois questionamentos — o que ¢ a Aufkldrung? de Kant, o que ¢ a
filosofia moderna? Segundo sua modulagdo da pergunta, - relagdes de poder que estdo no
movimento proprio do ethos. Na tentativa de resposta sobre a filosofia moderna, o francés se

debruca nos elementos da antropologia de Kant:

[...] é preciso concebé-la como uma atitude, um éthos, uma via filoséfica em que a
critica do que somos ¢ simultaneamente analise historica dos limites que nos sdo
colocados e prova de sua ultrapassagem possivel. Essa atitude filos6fica deve se
traduzir em um trabalho de pesquisas diversas: estas t€m sua coeréncia
metodolégica no estudo tanto arqueoldgico quanto genealdgico de praticas
enfocadas simultaneamente como tipo tecnolégico de racionalidade e jogos
estratégicos de liberdades; elas tém sua coeréncia teérica na definicdo das formas
historicamente singulares nas quais t€ém sido problematizadas as generalidades de

120 caminho que Foucault percorre em Kant é similar ao que Hyppolite investiga em Hegel. O proprio

Foucault admite, em Ordem do discurso, ser devedor de Hyppolite: “Ora, se somos muitos os devedores de Jean
Hyppolite, ¢ porque, infatigavelmente, ele percorreu para nds e antes de nds esse caminho através do qual nos
afastamos de Hegel, tomamos distancia, e através do qual nos encontramos de volta a ele mas de outra maneira,
logo em seguida obrigados a deixa-lo novamente” (FOUCAULT, 1996, p. 73).

133 Vale salientar que a obra Génese e estrutura da antropologia de Kant, de autoria de Foucault, constitui a tese
complementar a sua tese principal, Historia da loucura, defendida na Sorbonne, em 20 de maio de 1961, sob a
orientacdo de Jean Hyppolite. Embora tenha permanecida inédita, ndo significa uma obra inferior ou que
Foucault tenha ficado insatisfeito com sua investigagdo acerca do pensamento de Kant; ao contrario, atendendo
aos conselhos dos membros da banca, resolveu, com a tese complementar, alimentar a base critica dos conteudos
de uma obra maior que estava a escrever. Assim, a partir de 1963, Foucault utilizou boa parte do contetdo de
Génese e estrutura da antropologia de Kant como material central de seu grande livro As palavras e as coisas. E
o que nos informam Defert, Ewald e Gros quando da apresentagdo da edi¢do francesa de Génese e estrutura da
antropologia de Kant: “Ademais, para a tese complementar, o jiri Jean Hyppolite ¢ Maurice de Gandillac -
havia estimulado Foucault a dissociar a edi¢do de sua traducdo e a edicdo do comentario, no qual reconheciam o
esbogo de um ensaio autdbnomo a ser prosseguido. O que Foucault fez entdo, com o brilho que conhecemos, foi
As palavras e as coisas” (GROS apud FOUCAULT, 2011, p. 7).



226

nossa relagdo com as coisas, com os outros e¢ conosco. Elas tém sua coeréncia
pratica no cuidado dedicado em colocar a reflexdo historico-critica a prova das
praticas concretas. Nao sei se € preciso dizer hoje que o trabalho critico também
implica a fé nas Luzes; ele sempre implica, penso, o trabalho sobre nossos limites,
ou seja, um trabalho paciente que da forma a impaciéncia da liberdade
(FOUCAULT, 2013a, p. 368).

Conforme Foucault, Kant fez essa tentativa de ir além do quadro conceitual em que
apresenta as trés criticas, pois enquanto nas criticas ele estabelece as trés areas autonomas —
a saber: logica, moral e estética — na Antropologia de um ponto de vista pragmadatico, o
filosofo alemdo considera a atitude criadora da mente humana. Nesse sentido, seja na
pergunta o que € o esclarecimento?, ou o que ¢ a filosofia moderna?, a questdo, além de ser
antropoldgica, incide sobre outra indagacdo: o que ¢ esse presente que vivo? Em O que Sdo as

Luzes?, conforme Foucault:

A questdo incide sobre o que € esse presente, incide primeiro sobre a determinagao
de um certo elemento do presente que, entre todos os outros, trata-se de reconhecer,
distinguir, decifrar. O que, no presente, faz sentido para uma reflexdo filosofica? Na
resposta que Kant tenta dar a essa interrogagdo ele se pde a mostrar em que esse
elemento ¢ o portador e o sinal de um processo concernente ao pensamento, ao
conhecimento, a filosofia. Trata-se de mostrar em que ¢ como aquele que fala como
pensador, sabio, filosofo faz parte desse processo e (mais que isso) como ele tem um
certo papel a desempenhar nesse processo no qual ele serda a um s6 tempo elemento
e ator. Em suma, penso que se vé aparecer no texto de Kant a questdo do presente
como acontecimento filoséfico ao qual pertence o filésofo que dele fala. Se
quisermos cogitar a filosofia como uma forma de pratica discursiva que tem sua
propria historia, com esse texto sobre a Aufklarung vemos a filosofia [...]
problematizar sua propria atualidade discursiva, atualidade que ela interroga como
um acontecimento, acontecimento do qual cabe a ela dizer o sentido, o valor, a
singularidade filosoéfica, e na qual deve encontrar a0 mesmo tempo sua propria razao
de ser e o fundamento do que diz (FOUCAULT, 2013a, p. 260).

Neste sentido, ¢ possivel considerar que a filosofia ndo se esgota em um sistema, na
medida em que a filosofia entendida do ponto de vista pragmatico aborda questdes
importantes sobre novos aspectos e referenciais que nao estdo no ambito do conceito, mas no
cerne do espirito criador do homem frente aos condicionantes das convengdes e costumes
sociais. Conforme Clélia Martins, na apresentacdo da antropologia de Kant a edicdo

brasileira, o fil6sofo alemao propde um caminho pragmatico:

[...] a historia, a biografia, o teatro, a novela e as viagens. A experiéncia do mundo
ou as relagdes com o mundo estdo sempre ligadas com a experiéncia do homem em
relacdo a si mesmo, € com o conhecimento que ele possa ter de si como pessoa:
porque o homem se distingue de outros seres vivos e diante deles é que ele pode "ter
o eu em sua representagdo” [...] (MARTINS, 2006, p. 14).



227

E entdo, considerando estes aspectos da vida e do cotidiano, que se apresenta a vida
filosofica. Ora, na inten¢do de Kant em ir além do sistema — mesmo que retome a abordagem
das criticas e aos seus elementos conceituais, o filésofo alemao realiza uma critica sobre si
mesmo. Embora Kant se mantenha fiel aos pressupostos da razdo no ato de conhecer,
Foucault admite que ha em Kant deslocamentos da questdo transcendental e justifica os

motivos em As palavras e as coisas:

Porque ¢ duplo empirico-transcendental, o homem ¢ também o lugar do
desconhecimento — deste desconhecimento que expde sempre seu pensamento a ser
transbordado por seu ser proprio e que lhe permite, a0 mesmo tempo, se interpelar a
partir do que lhe escapa. E essa a razdo pela qual a reflexdo transcendental, sob sua
forma moderna, ndo mais encontra o ponto de sua necessidade, como em Kant, na
existéncia de uma ciéncia da natureza (a2 qual se opdem o combate perpétuo e a
incerteza dos filésofos), mas na existéncia muda, prestes porém a falar e como que
toda atravessada secretamente por um discurso virtual, desse ndo-conhecido a partir
do qual o homem ¢ incessantemente chamado ao conhecimento de si (FOUCAULT,
1999, p. 445).

Nesse sentido, o proprio Kant € a prova desse exercicio que Foucault considera de
parresiastico, pois mesmo o filosofo alemdo considerando o homem como pressuposto de
razdo, admite haver nesse homem um chamado ao conhecimento de si mesmo. E neste sentido
que Foucault, ao analisar o pensamento filosofico de Kant, nos apresenta quatro
deslocamentos.

Um dos primeiros deslocamentos que Foucault percebe € o passo de Kant do caminho
da logica a trilha de uma antropologia, sendo este o campo por exceléncia das investigagdes

134

kantianas na maior parte de sua obra ™. Conforme Foucault, ndo se trata mais de estabelecer

uma verdade, o que se apresenta como mais importante € o ser proprio do homem naquilo que

ele “E”. Sobre este deslocamento, questiona Foucault, em 4s palavras e as coisas:

[...] A questio ndo é mais: como pode ocorrer que a experiéncia da natureza dé
lugar a juizos necessarios? Mas sim: como pode ocorrer que o homem pense o que
ele ndo pensa, habite o que lhe escapa sob a forma de uma ocupagdo muda, anime,
por uma espécie de movimento rijo, essa figura dele mesmo que se lhe apresenta sob
a forma de uma exterioridade obstinada? [...] (FOUCAULT, 1999, p. 445).

13 Na Introdugio & Critica da Razdo Pura, Kant aponta esta questio ao anuncii-la acerca da metafisica do

conhecimento. Sobre a diferenca entre conhecimento puro e conhecimento empirico, afirma e em seguida
questiona: “Nao resta duvida de que todo o nosso conhecimento comega pela experiéncia; efetivamente, que
outra coisa poderia despertar ¢ por em acgdo a nossa capacidade de conhecer sendo os objetos que afetam os
sentidos e que, por um lado, originam por si mesmo as representagdes e, por outro lado, pde em movimento a
nossa faculdade intelectual e levam-na a compara-las, liga-las ou separa-las, transformando assim a matéria bruta
das impressdes sensiveis num conhecimento que se denomina experiéncia? Assim, na ordem do tempo, nenhum
conhecimento precede em nds a experiéncia ¢ € com esta que todo o seu conhecimento tem o seu inicio”
(KANT, 1989, p. 36).



228

Nesse questionamento, observa Foucault, se o proprio Kant ja desconfiava da razao
enquanto fechada em si mesma, caracterizando este aspecto como dogmatico, a razao nao
pode ser entendida como suficiente e autdbnoma, a razao nao basta a si proprio e a questao que
se move agora € antropoldgica e ndo exclusivamente logica.

A partir da consideracdo acerca da antropologia, Foucault evidencia o segundo
deslocamento no passo que Kant percorre nos proprios caminhos da natureza humana, isto €,
o pensamento se entrelaga na rede de relacdes que transborda naquilo que o individuo

vivencia. Trata-se de algo que aponta Clélia Martins na introdugdo da Pragmatica de Kant:

A razdo comum do homem tem, perante si, o principio da moralidade e a razéo
ilustrada tem a natureza como referéncia e contraste de suas representagdes. Kant
segue uma linha convergente com as inquictudes de seu tempo: o desnivel entre a
razdo pura e a pratica o conduz a elaborar uma Antropologia para superé-lo [...]
(MARTINS, 2006, p. 14).

Eis o deslocamento do pensamento naquilo que o individuo experiencia ou a
consideragdo de que a natureza humana se modifica na relagdo daquilo que sente em sua
propria carne, em seu proprio corpo, como uma espécie de fendomeno antropologico. No texto
de 1982, O pensamento, a emog¢do, publicado em Ditos e escritos VII, Foucault, ao retratar

sobre a fotografia de Duane Michals, evidencia esse fendmeno antropologico:

Nao sou capaz de falar das fotos de Duane Michals, de seus procedimentos, de sua
plastica. Elas me atraem como experiéncias. Experiéncias que s6 foram feitas por
ele, mas que, nao sei bem como, deslizam na minha dire¢ao - e penso eu. Na diregao
de qualquer um que as olhe -, suscitando prazeres, inquietagdes, maneiras de ver,
sensacdes que ja tive ou que pressinto dever provar um dia, sobre as quais me
pergunto sempre se sdo dele ou minhas, sabendo muito bem que as devo a ele,
Duane Michals: "Eu sou meu presente para vocé", diz ele. [...] “Tudo é matéria para
fotografia, principalmente as coisas dificeis de nossa vida: a ansiedade, as grandes
tristezas de crianga, o desejo, os pesadelos. As coisas que ndo podemos ver sdo as
mais carregadas de sentido. Nao podemos fotografa-las, apenas sugeri-las.” [...]
Amo as formas de trabalho que ndo se acercam como obra, mas se abrem por serem
experiéncias [...] (FOUCAULT, 2011b, p. 94).

Nesse sentido, questiona Foucault (1999, p. 445): “[...] Como pode o homem ser essa
vida cuja rede, cujas pulsagdes, cuja forga encoberta transbordam indefinidamente a
experiéncia que dela lhe ¢ imediatamente dada? [...]”. Foucault considera entdo como se o
filosofo alemao, ao analisar a existéncia humana, percebesse que ela se desdobra em uma
dimensao pragmatica, a saber: em uma disposicao para a civilidade que se expressa por meio

da cultura.



229

Embora Kant considere as normas de civilidade, a despeito do que concerne as
disposi¢des morais, resultados da experiéncia vivida, apontando que estas nem sempre
apresentam o resultado desejado, isto €, o exercicio das boas maneiras e praticas pelo
exercicio das virtudes, nesta mesma linha de raciocinio Foucault observa, no questionamento
acerca das disposi¢des naturais, se estas ndo sao também as mesmas que levam o ser humano
a se inclinar para o mal e ndo considerar a esfera do outro, aquela da alteridade e do altruismo,
na medida em que o proprio Kant, ao considerar a antropologia, aponta o homem para este ser
duplo nas relagdes, seja as relagcdes consigo ou com o outro.

Como consequéncia da relacdo com o outro, no ambito da civilidade bem como da
manifestacdo das suas disposi¢cdes naturais, dd-se o conflito entre civilidade e natureza, no
qual o homem se manifesta como um ser duplo. Foucault observa, em Génese e estrutura da
antropologia de Kant, que “[...] ndo se trata de um duplo Eu, mas de uma dupla consciéncia
desse Eu [...]” (FOUCAULT, 2011, p. 32). Para Kant, porém, esse Eu manifesta uma
finalidade ultima que o perscruta no horizonte da civilidade: a humanidade. Assim, conforme
o filésofo alemao:

O ser humano esta destinado, por sua razdo, a estar numa sociedade com seres
humanos e a se cultivar, civilizar ¢ moralizar nela por meio das artes e das ciéncias,
€ por maior que possa ser sua propensiao animal a se abandonar passivamente aos
atrativos da comodidade e do bem-estar, que ele denomina felicidade, ele esta

destinado a se tornar ativamente digno de humanidade na luta com os obstaculos que
a rudeza de sua natureza coloca nele (KANT, 2006, p. 219).

A Antropologia do ponto de vista pragmatico de Kant aponta como finalidade ultima
do ser humano o processo de aprimoramento, ao passo que o fim ultimo, desde as origens
gregas do pensamento filosofico, ¢ o Bem, normalmente entendido como busca da felicidade.
Kant, por seu turno, mostra que o fim ultimo do ser humano nido pode ser outro sendo a
propria humanidade. Entdo, buscando elementos na pragmadtica, Kant observa, acerca da
relacdo dos aspectos ligados a natureza e ao humano, uma luta constante que envolve o
individuo consigo mesmo em meio a todas as dificuldades que dessa relagdo se originam.

Neste sentido, o ser humano tende a se inserir naturalmente nas relagdes sociais e,
logo, os discursos, as palavras, as falas deixam de lado a individualidade. Essa saida de si
implica em que sejam aprimoradas, cada vez mais, as faculdades humanas associadas aos
relacionamentos sociais. E neste sentido que Foucault percebe o terceiro deslocamento no
pensamento de Kant. Assim, na medida em que o homem, nao sendo mais natureza edificada
no pensamento, estd exposto ao estranhamento de si, ndo se trata da possibilidade do

conhecimento; ao contrario, conforme Foucault, o individuo esta diante da possibilidade no



230

desconhecido. Nesse entendimento do individuo frente ndo ao conhecimento, mas ao
desconhecido, o filosofo francé€s percebe a abertura de Kant no percurso ao quarto

deslocamento. Sobre este aspecto, interroga Foucault (1999, p. 445):

[...] Como pode ele ser o sujeito de uma linguagem que, desde milénios, se formou
sem ele, cujo sistema lhe escapa, cujo sentido dorme um sono quase invencivel nas
palavras que, por um instante, ele faz cintilar por seu discurso, e no interior da qual
ele €, desde o inicio, obrigado a alojar sua fala e seu pensamento, como se estes nada
mais fizessem sendo animar por algum tempo um segmento nessa trama de
possibilidades inumeraveis? [...].

Neste sentido, embora na primeira Critica Kant tenha se debrugado a conciliar os
discursos metafisico e cientifico, ndo se trata mais de afirmar o fundamento ultimo das teorias
filosoficas em face de uma verdade: conforme Foucault, se apresenta agora ao individuo o
retorno a si proprio, de modo a se constituir numa consciéncia clara do que vive e expressa a
propria vida filosofica.

Desse modo, no dominio do desconhecido ou de “[...] experiéncias ndo-fundadas em
que o homem ndo se reconhece [...]” (FOUCAULT, 1999, p. 445) se insere a dimensao
pragmatica da antropologia. E o que, conforme Foucault, sugere Kant na antropologia, e é
nela, nessa perspectiva, que Foucault encontra questdes interessantes sobre a pragmatica de si,
afirmando:

— Quadruplo deslocamento em relagdo a questdo kantiana, pois que se trata nio
mais da verdade, mas do ser; ndo mais da natureza, mas do homem; ndo mais da
possibilidade de um conhecimento, mas daquela de um desconhecimento primeiro;
nao mais do carater ndo-fundado das teorias filosoficas em face da ciéncia, mas da

retomada, numa consciéncia filosofica clara, de todo esse dominio de experiéncias
ndo-fundadas em que o homem néo se reconhece (FOUCAULT, 1999, p. 445).

Se a possibilidade do desconhecido estd no homem, quando ndo se reconhece no
conhecimento conceitual, esta seria, na compreensao de Foucault ao pensamento de Kant, o
entendimento do individuo em seu duplo empirico-transcendental. Esse duplo individuo, ao
mesmo tempo em que ocupa o lugar do desconhecimento, expde seu pensamento, se situa; ao
expo-lo, se encontra na esfera do desafio e do risco, de modo que, observa Foucault, ao
interpelar a si proprio e transbordar seu ser proprio a partir do que lhe escapa, o individuo se
constitui como sujeito historico ou sujeito de cultura.

Esses deslocamentos que Foucault visualiza no filosofo alemao estdo presentes nas
proprias vivéncias de Kant. Além das consideragdes que o filosofo alemdo faz acerca da
pessoa e do pensamento de Rousseau, ao mesmo tempo em que defende as atitudes,

reconhece que a filosofia do genebrino nao ¢ um pensamento fechado e sist€émico. Ademais,



231

temos ainda a experiéncia que Kant vivenciou com Hume, quando o filésofo alemao admite,

em Prolegomenos a toda metafisica futura, o seguinte:

Confesso francamente: foi a adverténcia de David Hume que, ha muitos anos,
interrompeu o meu sono dogmatico ¢ deu as minhas investigagdes no campo da
filosofia especulativa uma orientag@o inteiramente diversa. Eu estava muito longe de
admitir as suas conclusodes, que resultavam simplesmente de ele ndo ter representado
o problema em toda a sua amplidao, mas de o ter abordado apenas por um lado que,
se ndo se tiver em conta o conjunto, nada pode explicar. Quando se parte de um
pensamento fundamentado, embora ndo pormenorizado, que outro nos transmitiu,
pode esperar-se, gracas a uma meditagdo continua, ir mais longe do que o homem
subtil a quem se deve a primeira centelha desta luz (KANT, 1988, p. 17).

Por conseguinte, compreendemos aqui a autenticidade de Kant: ele reluta, investiga,
nao absorve o pensamento de Hume como uma verdade dogmatica, embora reconheca o
quanto esse foi um elemento importante na medida em que o colocara frente ao desconhecido.
Neste sentido, ha em Kant uma abertura de reavaliar seu pensamento e a si proprio, sua
propria postura. O filésofo alemao ja havia admitido que uma estrutura fixa da razao conduz
ao dogmatismo, agora admite que Hume, pensador que desenvolve uma perspectiva oposta a
sua, ¢ aquele que o desperta do sono dogmatico. Assim, embora Kant ndo concorde com o
que Hume propde em relagdo ao conhecimento, o filésofo alemdo desafia a si mesmo diante
do desconhecido, Kant se coloca a prova e arrisca repensar tudo o que até entdo havia
considerado como verdade e idealizado como pressuposto a filosofia.

Seguindo o que nos apresenta Foucault, estd nos deslocamentos e nessa atitude diante
de Hume a expressao de uma vida filos6fica em Kant. Por conseguinte, na parresia do ato do
franc-parler de Kant: “David Hume [...] interrompeu o meu sono dogmatico e deu as minhas
investigacdes no campo da filosofia especulativa uma orientagdo inteiramente diversa [...]”
(FOUCAULT, 1998, p. 17). Nesse enunciado, trés aspectos coincidem com a proposta de
Foucault. Primeiro, a fratura na estrutura sistémica da filosofia kantiana a partir do momento
em que o proprio Kant assume repensar suas estruturas, o que vai incidir na produ¢do do
periodo critico, como se a primeira critica que Kant de fato elaborou tenha sido a critica a si
mesmo, no reconhecimento do seu sono pré-critico. Desse modo, ¢ como se o filésofo alemao
estivesse diante do desconhecido, do outro, que nao ele proprio. Eis o ser duplo! Nessa
fratura, nesse repensar, nesse desconhecimento, temos o segundo aspecto, isto €, o retorno a si
proprio — mesmo que for¢cado a partir do olhar do outro, nesse caso, David Hume. Assim, ao
considerarmos os dois aspectos anteriores nos deparamos com o terceiro aspecto, isto €, as
relagdes entre “governo de si” e “governo dos outros”. Este ultimo aspecto, considerando a

antropologia de Kant, estd na humanidade em sua produ¢do de cultura e no ambito das



232

relagdes sociais, modo de existénica, que se produz na vida ou no momento presente em que o
individuo vive e produz.

Foucault acrescenta a inquietacdo kantiana a necessidade de responder a pergunta
sobre o que ¢ propriamente o humano, sendo o francés, vale lembrar, um dos principais
pensadores contemporaneos a questionar a ideia de homem. Nao haveria, segundo ele, na
Antropologia de Kant um conceito fechado acerca desse tema. Parece haver, inicialmente, um
distanciamento dos conceitos filosoficos ja desenvolvidos por ele nas Criticas’™. Assim, o
proprio Kant serve de referéncia a Foucault, uma vez que o filosofo alemado — ao se deparar
com o que apresentava Hume quanto a esse acordar que nao se deu somente no passado, mas
se deu de forma continuada, como uma intui¢ao permanente, vivida, de alguém que vive seu
presente — modifica a si e permite modificagdes nas estruturas de seus pensamentos em que a
histéria viva e historia do pensamento convergem, de modo que essa historia s6 pode ser
compreendida, conforme Foucault, como uma ontologia do presente. O que Kant fez no olhar
de Foucault foi reconstituir o sistema geral do pensamento, articulando-o na historia efetiva

com a rede de relagdes tecidas entre os individuos. Em A4s palavras e as coisas, propde:

[...] Se se quiser empreender uma andlise arqueoldgica do proprio saber, entdo nao
sdo0 esses debates célebres que devem servir de fio condutor e articular o proposito.
E preciso reconstituir o sistema geral de pensamento, cuja rede, em sua positividade,
torna possivel um jogo de opinides simultdneas e aparentemente contraditorias. E
essa rede que define as condigdes de possibilidade de um debate ou de um problema,
¢ ela a portadora da historicidade do saber (FOUCAULT, 1999, p. 103).

Contudo, a questao que persiste ¢: como entender o momento presente em relagdo a
memoria das representagdes ja solidificadas na mente do individuo? Seja a consciéncia se
manifestando na relacdo consigo ou com o outro, o poder e o fazer estdo estreitamente ligadas
com o que se vive nesse momento presente. Em Kant, considerando a antropologia, Foucault
observa as representacoes do tempo advindas daquilo que se vive no presente como
associadas a faculdade da memoria. Assim, embora o estudo da memoria utilizado pela
tradicdo filosofica, mesmo por Kant antes de 1798, era compreendido na dimensdo da

mnemosine, ou seja, associada a ideia de reminiscéncia, rememoragao. Foucault, em Génese e

135 Ao menos da Critica da razdo pura, considerando que na antropologia, nos jogos de representagio da
consciéncia, estdo presentes os dados da sensibilidade e, neste sentido, ndo héa espaco para uma “razio pura” sem
a estreita relagdo com a “razdo pratica”. Embora a razio persista, ela ndo ¢ um controle, mas a possibilidade de
julgar e ordenar acontecimentos relativos a vida do individuo. O préprio Foucault afirma, em Génese e estrutura
da antropologia de Kant, que “E preciso deter-se um pouco. E fingir, por cuidados de método, situar a
antropologia, sem referéncia a critica, como ela mesma nos convida fazer, pois em momento algum o texto de
1798 explicitamente a supde. Situar-se-ia ele apenas no sistema de atualidade do periodo pos-critico, carregado
somente de lembrangas da época pré-critica?” (FOUCAULT, 2011, p. 44).



233

estrutura da antropologia de Kant, observa que essa compreensdao deve ser resignificada a
partir de uma dimensao pragmatica. Considera, entdo, o filésofo francés: “[...] se para ampliar
a memoria ou torna-la agil, ele utiliza as percepgdes sobre o que considerou prejudicial ou
favoravel a ela, e para tanto precisa do conhecimento do ser humano, isso constitui uma parte
da antropologia de um ponto de vista pragmatico [...]” (FOUCAULT, 2011, p. 45).

Contudo, ainda que considerando a implicita intencdo pedagogica no decorrer da
Antropologia de Kant, percebe-se uma referéncia direta a prdxis da vida e a experiéncia
habitual. E este o aspecto que Foucault valoriza em Génese e estrutura da antropologia de
Kant, na medida em que encontrard na “pragmatica de si” do individuo, em sua constitui¢ao
enquanto sujeito, as implicagdes do tempo na construcao dos eventos. Nesta perspectiva,
encontramos a relagdo entre as consideracoes acerca das condi¢des dos eventos e
acontecimentos no tempo que nos possibilita apresentar Kant na perspectiva da “ontologia do
presente” de Foucault.

Para Foucault, a Antropologia de Kant, de 1798, “[...] ndo buscara mais saber ‘como
se pode utilizar o homem’, mas o que se pode dele esperar. Por outro lado, ela determinara
oque o homem ‘pode e deve’ (kann und soll) fazer de si mesmo” (FOUCAULT, 2011, p. 45).
Assim, enquanto na Critica da razdo pura a memoria era compreendida enquanto
reminiscéncia para dela servir-se, no sentido de conduzir o homem, por sua memoria, as
disposi¢des a priori registradas na alma, na pragmatica, o recurso a memoria, no
entendimento de Foucault sobre a antropologia de Kant, estd estreitamente ligado as
representacdes do tempo, do momento presente, no que diz respeito aos acontecimentos
historicos que se vivencia.

Todavia, ainda restam algumas questdes concernentes ao conceito de humanidade:
como continuar sendo auténtico, cultivar a si proprio e permitir, a0 mesmo tempo, que o outro
ndo se torne passivo face a essa relacdo de alteridade? Como superar tais obstaculos?
Compreendido na perspectiva da representacdo das vivéncias, o tempo parece trazer
elementos considerdveis que transitam nos modos da préopria temporalidade, a saber, presente,
passado e futuro. A andlise de Kant acerca desta questao ¢ pragmatica. Por exemplo:

O professor falando [...] a um auditério universitario, ou também o promotor de
justica ou advogado, quando devem demonstrar dominio da mente ao fazer
livremente (de improviso) a sua exposi¢ao, ou mesmo também a sua narragdo, tem
de prestar atencdo em trés coisas: primeiro, tem de olhar para o que estd dizendo
agora, a fim de o representar com clareza; segundo, tem de voltar o olhar para o que

ja tenha dito; e em terceiro, tem de prever o que quer dizer de agora em diante
(KANT, 2006, p. 106).



234

Foucault, sobre o tempo e a espera, observa seu momento presente considerando o
poOs-guerra, levando em conta que o individuo ndo deve esperar da humanidade o poder de
liberta-lo, na medida em que ndo poderia ser vislumbrada, de forma integral, neste ou naquele
homem, nem nesta ou naquela instituigdo, tal perspectiva. Nesse sentido, propde ao individuo
a luta e o governo de si. Kant, por sua vez, afirma que somente o ser humano, por intermédio
da imaginagdo, consegue tornar presente o passado vivido e o futuro do que se vive na
“previsao” do acontecimento:

A faculdade de tornar propositadamente presente o passado é a faculdade de
recordar, ¢ a faculdade de representar algo como futuro, a faculdade de prever.
Ambas se fundam, enquanto s3o sensiveis, na associacdo, com o presente, das
representacdes do estado passado e futuro do sujeito e, embora ndo sejam
percepgdes elas mesmas, servem para a ligacdo das percepg¢des no tempo, isto &,
para ligar o que jd ndo é com o que ainda nao é, através do que € presente, numa

experiéncia concatenada. [...] por que se é consciente das proprias representacdes
como seriam encontradas no estado passado ou futuro (KANT, 2006, p. 80).

Dessa forma, ¢ possivel admitir que mesmo a recordagdo, para vir a tona, possui
relagdo com as representacdes do sentido. Mas Kant observa que o proprio ser humano cria
mecanismos — também utilizando os sentidos — para distrair o pensamento e impedir o
movimento das representacdes mentais dos acontecimentos na atuacdo do tempo, isto ¢, da

recordacdo. Conforme Kant, as leituras de romances sao exemplos de acomodacdes:

[...] criar segundo o curso de sua imaginagdo, o que naturalmente distrai e torna
habitual a distra¢do mental (falta de atengdo ao presente): com isso, a memoria tem
inevitavelmente de se enfraquecer. - Exercitar-se na arte de matar o tempo e tornar-
se inutil para o mundo, para depois lamentar a brevidade da vida, ¢, abstraindo-se da
disposicdo fantasiosa da mente que a produz, um dos ataques mais hostis a memoria
(KANT, 2006, p. 83).

Ora, ao considerarmos Foucault, a memoria retrata a propria vida e, caso o individuo
nao se utilize de subterfugios, de fuga e se decida ao enfrentamento da realidade, ¢ possivel,
por intermédio do tempo naquilo em que se vive, a previsao do acontecimento. Desse modo,
outro elemento relacionado ao tempo, além da memoria ¢ a espera. Embora esta seja uma
categoria do tempo, como afirma Kant, ¢ também, na perspectiva de Foucault, um aspecto da
pragmatica de si que investiga o que o individuo pode e deve fazer de si mesmo enquanto ser
que age livremente. Nesse sentido, € importante considerar o que nos propde o fildsofo
alemao, ao apresentar, na Antropologia de um ponto de vista pragmatico, o individuo frente
aos sinais prognosticos, aspecto que pode ser associado ao que considera Foucault sobre a

capacidade de governar a si mesmo.



235

Por conseguinte, nestes aspectos dos sinais progndsticos € do governo de si, o
individuo aparece como aquele que assume riscos €, a0 mesmo tempo, se vincula com o
outro, tanto frente ao desconhecido como na correcdo dos proprios pensamentos. Dessa
forma, na faculdade de previsdo, o ser humano emprega todas as suas forcas no momento
presente daquilo que vive na concretizacao do seu projeto de vida, focando no que pode fazer
de si proprio. Assim, acerca da importancia do tempo e dos seus sinais progndsticos:

Os sinais prognoésticos sdo os mais interessantes de todos, porque na série das
mudangas o presente ¢ s6 um momento, ¢ o fundamento-de-determinacdo da

faculdade de desejar o toma em considera¢do apenas em vista de consequéncias
futuras (ob futura consequentia) [...] (KANT, 2006, p. 91).

Nesse sentido, o tempo € aprendizado e tanto serve de referéncia, conforme Kant,
quanto interfere no constituir humano, conforme Foucault, sendo parte ainda para que o
processo de constituicdo da vida esteja baseado na sabedoria. Ser sabio no uso pratico ¢ fazer

uso dos sinais progndsticos, consiste em nao se acomodar. Portanto,

Exigir sabedoria, como ideia do uso pratico, legal e perfeito da razdo, ¢ por certo
exigir muito do ser humano; mas nem mesmo num grau minimo um outro pode
infundir sabedoria nele, ja que tem de retird-la de si mesmo. A prescri¢do de
alcancar esse fim contém trés maximas que conduzem a ele: 1. pensar por si mesmo,
2. colocar-se no lugar do outro (na comunicagdo com seres humanos), 3. Pensar
sempre em concordancia consigo mesmo (KANT, 2006, p. 98-99).

Neste aspecto, o saber se constitui na vida e o proprio individuo € responsavel por ele.
Na prescrigao, pelo filésofo alemao, de como alcangar a sabedoria, percebemos que nao ha
como fugir das relagdes de poder, seja consigo ou com o outro. Do mesmo modo, ai encontra-
se intrinseca a relacdo com os acontecimentos no tempo histérico. Neste sentido, o tempo
tanto ¢ aquele que coloca o ser humano no jogo das representagdes mentais quanto o que o
coloca na comunicagdo com os outros. O tempo se constitui, at¢ mesmo, como prova acerca
do que o individuo faz de si mesmo e sobre a concordancia dos seus atos, tanto consigo

mesmo como na adequagdo deste com a realidade:

A idade em que o homem chega ao pleno uso de sua razao podera ser fixada, em
vista de sua habilidade <Geschicklichkeit> (a faculdade de atuar com arte em
qualquer propdsito), por volta dos vinte anos; em vista de prudéncia <Klugheit> (de
utilizar outros homens para os seus fins), dos quarenta; finalmente, em vista da
sabedoria <Weisheit> por volta dos sessenta; nesta ultima época, porém, ela ¢ mais
negativa, para compreender todas as tolices das duas primeiras, quando se pode
dizer: "E pena ter que morrer quando enfim se aprendeu como se poderia viver
bem", e mesmo entdo esse juizo ainda ¢ raro, pois que a inclinagdo pela vida se torna
tanto mais forte, quanto menos valor ela tem, tanto na ag¢do quanto no prazer
(KANT, 2006, p. 98-99).



236

Percebe-se que o desdobramento da consciéncia de si em meio ao tempo, apresentada
por Kant e, de certo modo, absorvida por Foucault, ¢ o que permite mirar o olhar para as
rupturas da historia e, provavelmente por esse motivo, Foucault afirme, em Arqueologia do
saber, que o tempo “[...] rompe o fio das teleologias transcendentais e ai onde o pensamento
antropoldgico interroga o ser do homem ou sua subjetividade faz com que o outro e o externo
se manifestem com evidéncia” (FOUCAULT, 2008b, p. 149).

A consciéncia das relagdes de poder naquilo em que o individuo vive, na “pragmatica
de si1”, se evidencia em seus modos temporais, de maneira que o individuo se interroga a si
mesmo. Contudo, em meio a essa autopercepcao o ser do outro se manifesta no jogo das
distingdes entre o que o individuo identifica, percebe, apreende no que vivencia e as
diferencas com o que o outro individuo também identifica, percebe e apreende para si.

Desse modo, ¢ preciso considerar que a historia da humanidade também apresenta,
considerando o tempo, a histéria da diferenca. E valido considerar a diferenca dos varios
sujeitos, bem como a diferenca ou disputas existentes no proprio pensamento interior de cada
um. Isso significa “que a diferenca longe de ser origem esquecida e recoberta, é a dispersdo
que somos e que fazemos” (FOUCAULT, 2008b, p. 149).

As representacdes do tempo presente, passado e futuro se interligam no momento em
que o individuo vive e atinge o dominio do que podemos, em Foucault, situar como ontologia
do presente. O que o individuo faz e diz no momento presente tem que ser representado com
clareza, o que s6 ocorre se for considerado o passado. Contudo, nao o passado deslocado, pois
nesta perspectiva o passado esta presente naquilo que o individuo vive. Significa, entdo, que o
ser humano ¢ hoje o que ele viveu ontem e € isso o que permite uma avaliagdo sobre o seu
estado atual ou sobre si mesmo. Entdo, nesse aspecto de reavaliagcdo, de retorno a si, encontra-
se o0 “governo de si”, isto ¢, na medida em que o individuo percebe se suas acgdes se
encontram de acordo ou em contradi¢io com seu projeto de vida. E esse o individuo que
interessa a Foucault, o individuo que se faz, se processa, se constitui subjetivamente. Desse
modo, € certo que esse processo de voltar a si mesmo nao determinard o que ¢ o homem, mas
possibilita ao individuo o caminho a percorrer naquilo que ‘pode e deve’ fazer de si mesmo.

Em Kant, deve ser constante o exercicio da capacidade de julgar, e o tempo ¢ o
elemento que permite o julgamento das agdes. Foucault, por sua vez, apresenta essa
perspectiva como movimento parresidstico que subsiste na relagdo entre tempo e espera, a

qual ele denomina “ontologia do presente”. Isto posto, € preciso considerar ndo somente que a



237

relacdo passado e presente ¢ real, mas que o amanhd — seja enquanto previsao ou
consequéncia — & presente’°.

Deste modo, temos em Kant toda uma relagdo que liga o homem ao seu tempo
presente. Nessa relagdo, Foucault percebe que estd o que forca o individuo a luta. Assim,
tempo e espera coincidem, pois neles estd o poder de lutar contra o comodismo, na medida em
que o tempo aparece com referéncia a agdo. E neste aspecto que se esclarece a proposta de
Foucault de que a antropologia de Kant nao buscara mais saber ‘como se pode utilizar o
homem’, mas o que se pode dele esperar.

Por isso Kant, ao analisar a relagdo do ser humano com o tempo, considerando a
forma positiva e juridica, classifica-a em maioridade e menoridade civil. Neste sentido, o
tempo, entendido como uma categoria de direito da acdo, esta relacionado com a maturidade e
a devida emancipagdo do sujeito:

As criancas sdo naturalmente incapazes, € 0s pais sao os tutores naturais delas. A
mulher é declarada civilmente incapaz em qualquer idade; o marido o seu curador
natural. Contudo, quando vive com ele em regime de separacdo de bens, um outro ¢
esse curador. - pois ainda que no tocante a fala, a mulher tenha pela natureza de seu
sexo saliva suficiente para defender a si mesma e a seu marido diante de um tribunal

(no que diz respeito aquilo que lhe pertence), e, portanto, possa ser declarada
literalmente mais que capaz de falar por si propria [...] (KANT, 2006, p. 106).

Contudo, em Kant, o tempo ndo ¢ somente uma regra para o direito positivo, pois a
liberdade de ag¢do mostra que o tempo também se interliga com a evolucdo dos
acontecimentos na historia, visto que a emancipacdo da mulher ¢ um elemento da
contemporaneidade. Mas Kant observa que ela, a mulher, ¢ pertencente ao mesmo género
humano e, portanto, possui o poder de defender a si mesma. Todavia, a mulher pode fazer a
op¢ao de ndo se defender por seus proprios meios. Kant observa que tal atitude ¢ mais
comoda, o mesmo podendo acontecer com o povo. Assim, um grupo social pode vir a

considerar mais comodo se deixar governar por chefes de Estado ou mesmo por lideres

136 Sobre essa questio do tempo presente, do passado e do futuro, podemos retroceder até Sofocles, em Edipo-
Rei, quando podemos diferenciar, ja na tradicdo classica, os modos do tempo (presente, passado, futuro),
diferenciando aquilo que é profético do que € prescritivo, algo que pode ser associado a tradigdo oracular em
que, muito embora haja ai um carater prescritivo, em uma ordem retrospectiva, em que se da o acontecimento
vivenciado, o sujeito, em verdade, é testemunha e ator ativo, por fazer parte dele e nele, por produzir suas
escolhas, como bem assevera Foucault, em Ditos e escritos X, quando trata d’A verdade e as formas juridicas:
“[...] ¢ uma maneira de deslocar a enunciagdo da verdade de um discurso de tipo profético e prescritivo para
outro discurso de ordem retrospectiva, ndo mais da ordem da profecia, mas do testemunho” (FOUCAULT,
1974, p. 155).



238

religiosos, a fim de usufruir desse “suposto” beneficio. Conforme Foucault, em O governo de

si e dos outros, considerando este aspecto da Antropologia de Kant:

[...] Ora, diz ele, esses individuos ndo sfo capazes na realidade de fazer a
humanidade sair da sua menoridade. E por que nfo sdo capazes? Pois bem,
precisamente porque eles comegaram pondo os outros sob a sua propria autoridade,
de tal sorte que esses outros, habituados assim ao jugo, ndo suportam a liberdade ¢ a
emancipacdo que lhes é concedida (FOUCAULT, 2010a, p. 33).

Sobre os chefes de Estados, afirma Kant (2006, p. 107) que estes “[...] se
autodenominam pais do povo, porque sabem, melhor do que seus studitos, como se deve fazer
para que eles sejam felizes; para o seu proprio bem, no entanto, o povo estd condenado a uma
constante menoridade [...]” (Idem, ibid). Sobre o clero, ele diz que estes “[...] mantém,
rigorosa € constantemente, o leigo em estado de menoridade. O povo ndo tem voz nem juizo
sobre o caminho que héd de tomar para alcangar o reino dos céus. Nao € preciso os proprios
olhos humanos para chegar até 14: o povo sera guiado [...]” (Idem, ibid).

Em geral, fazer com que os seres humanos sigam mecanicamente a direcdo de outros ¢
0 meio mais seguro para o cumprimento de uma ordem legal. Mas sera que esta ordem legal,
positivada, passou pela faculdade do juizo e foi considerada sob a perspectiva da ideia de
humanidade ou trata-se de um sé da espécie que usurpa o poder para comandar todos os
demais? Considerando essa interrogacdo, temos em Kant ndo somente um fundamento
positivo-juridico de maioridade e menoridade, de representacdo e emancipacao; o filésofo
alemdo nos apresenta a necessidade para o individuo da libertacdo do estado de menoridade,

137
sapere aude! ”":

[a] menoridade ¢ a incapacidade de se servir do entendimento sem a orienta¢do de
outrem. Tal menoridade é por culpa propria se a sua causa ndo reside na falta de
entendimento, mas na falta de decisdo e de coragem em se servir de si mesmo sem a
orientacdo de outrem. Sapere aude! Tem a coragem de te servires do teu proprio
entendimento! Eis a palavra de ordem do I[luminismo (KANT, 2009, p. 9).

Essa saida da menoridade estd estreitamente ligada a relagdo de poder e for¢a na
interacdo com o outro. Neste sentido, € preciso ndo somente considerar a igualdade de
pensamento, mas entender que a diferenca faz parte do processo de emancipagao do sujeito.
Nessa perspectiva € que se deve buscar a autonomia na ordem dos discursos. Assim, quando

Foucault faz referéncia ao individuo em sua dupla consciéncia do eu, estd se referindo a esse

1 ~ O] ’ .y,
37 A expressio sapere aude remonta a Hor4cio, o qual, em suas Epistolas, aponta que “aquele que comegou ja se
encontra na metade da obra”, devendo seguir guiado pelo proprio entendimento.



239

processo do governo de si com suas técnicas de governamentalidade. Uma abordagem
interessante sobre a questdo da emancipacao do sujeito e as relagdes de poder pode ser
encontrada na obra El/ maestro ignorante, que trata do processo de aprendizagem de uma
lingua estrangeira, do francés por alunos flamands em Louvain, tendo por base o processo de
reconhecimento de sua realidade, de suas competéncias ¢ da emancipagdo do aprendiz no

processo de aprendizagem:

A consciéncia da emancipagdo é, em primeiro lugar, o inventario das competéncias
intelectuais do ignorante. Ele sabe sua lingua. Sabe utiliza-la para protestar contra
seu estado ou para perguntar aos que sabem ou créem saber mais que ele. Conhece
seu oficio, suas ferramentas e seu uso; seria capaz, se fosse preciso, de melhora-lo.
Deve comegar por refletir sobre suas capacidades e sobre o modo como as adquiriu
(RANCIERE, 2002, p. 23).

Por isso mesmo, considerando a autonomia e a emancipagao do sujeito em sua historia
efetiva, deve-se, ao considerar a pragmatica de Kant, perceber uma espécie de reviravolta
antropologica, pois parece-nos que um conceito fechado de homem, a ideia de uma unidade
ou de uma razdo ordenadora colocou em crise a propria vida:

[...] crise em que estdo comprometidas a reflexdo transcendental com a qual se
identificou a filosofia desde Kant; a tematica da origem, da promessa do retorno
pela qual evitamos a diferenga de nosso presente; um pensamento antropoldgico que
consagra todas as interrogacdes a questdo do ser do homem, e permite evitar a
analise da pratica; todas as ideologias humanistas; e - enfim e sobretudo - o status do
sujeito. E esse debate que vocé sonha mascarar e de que espera, creio, desviar a
atencdo, prosseguindo os jogos agradaveis da génese e do sistema, da sincronia e do

devir, da relacdo e da causa, da estrutura ¢ da historia. Vocé esta certo de ndo
praticar uma metatese tedrica? (FOUCAULT, 2008b, p. 229).

Assim, considerando “[...] a diferenca do nosso presente [...]” € o vinculo com o outro
na correcao dos proprios pensamentos, ¢ importante o que nos propde Foucault sobre a
questdo do cuidado. Neste sentido, na investigacdo sobre o eu, na pragmatica de si, no
governo de si, € preciso que se utilize da sutileza e do cuidado para evitar cair nas rédeas da
transposicdo teorica das grandes ideologias humanistas e dos sistemas filosoficos unitarios,
como adverte Foucault.

O proprio Kant, na Antropologia, considera que seria falta de bom senso o ser humano
abdicar de viver e seria perigo ainda maior, na vida ativa, ndo considerar a importancia e o
lugar do outro, pois at¢ mesmo em uma situagdo de absurdo o outro poderia vir a ajuda-lo, no
sentido de que, dada a existéncia de um conflito, no confronto do individuo no retorno a si,

considerando a impossibilidade de apazigua-lo, seria possivel o olhar do outro para ajuda-lo,



240

muito embora coubesse a ele, ao proprio individuo, resolver seus dilemas. Mesmo assim, o
outro poderia auxilid-lo no recurso a uma revisao ou reestruturagdo do pensamento:
[...] por exemplo, quando em dia claro um individuo vé sobre sua mesa uma luz bem
forte que um outro ali presente ndo v€, ou quando ouve uma voz que nenhum outro
ouve. Pois ¢ uma pedra de toque subjetivamente necessaria da retiddo de nossos
juizos em geral e, portanto, também da saide de nosso entendimento, que o
confrontemos com o entendimento de outros, € ndo nos isolemos com 0 Nosso €

julguemos como que certa publicamente nossa representagdo privada (KANT, 2006,
p. 116).

’

E nesse aspecto que seria importante admitir a necessidade do didlogo para corre¢ao
dos proprios pensamentos do ser humano. Por isso mesmo, as discussdes em meio a grupo de
estudo permitem um meio mais eficaz e util de corrigir as representagdes internas. Temos
aqui a correlacdo com o aspecto que Foucault aprecia, a saber, da relacdo o publico e o
privado:

[...] o que ocorre quando os expomos publicamente para ver se também se
coadunam com o entendimento dos outros, porque, caso contrario, algo
simplesmente subjetivo (por exemplo, o habito ou a inclinagdo) seria facilmente
tomado por objetivo, e nisso consiste precisamente a aparéncia, da qual se diz que
engana, ou melhor, pela qual se ¢ induzido a se enganar a si mesmo na aplicagdo de
uma regra. - Aquele que absolutamente ndo se volta para essa pedra de toque, mas
pde na cabeca que reconhece a validade do senso privado sem ou mesmo contra o
senso comum, estd entregue a um jogo mental no qual ndo procede nem julga num

mundo em comum com outros, mas (como nos sonhos) se vé em seu proprio mundo
(KANT, 2006, p. 117).

Em nossa pesquisa, ja abordamos anteriormente sobre como Foucault analisa a rela¢do
entre o publico e o privado, seja no ambito da politica; seja no aspecto técnico, ele sempre
associa o publico e o privado ao movimento parresiastico que se desdobra da disputa entre as
relagdes de poder e forga existentes no individuo. Assim, se intercruza, entre publico e
privado, a propria questdao do governo de si. Tratamos dessa abordagem quando consideramos
Foucault na analise sociopoética do fon de Euripedes. Nela, o filosofo francés percebe o jogo
agonistico entre o publico e o privado que se desdobra das grandes questdes existenciais em
que se movem os personagens da tragédia. Da mesma forma, quando investigamos acerca dos
devaneios de Rousseau no caminho da liberdade e do reconhecimento de si, nos deparamos,
na vida do genebrino, com esse movimento que se desdobra da disputa entre as relacdes de
poder e forcga existentes no amago das relagdes entre publico e privado.

Deste modo, de uma forma ou de outra, seja na experiéncia-estética do fon, seja na
experiéncia-real do que Rousseau vivenciou, os individuos sdo movidos por buscas e

inquietagdes, lutas e angustias, dores e sofrimentos. Ademais, outro aspecto comum,



241

intrinseco a abordagem do publico e do privado em relagdo ao governo de si, ¢ o aspecto da
dupla exposi¢do do sujeito. E nesse sentido que Foucault percebe em Kant, acerca da questio
do publico e do privado, aspectos presentes nas relagdes de poder que se instituem na analise

do uso da razao:

Seria possivel pensar que nada hé ai de muito diferente do que se entende, desde o
século X VI, por liberdade de consciéncia: o direito de pensar como se queira, desde
que se obedeca como € preciso. Ora, ¢ ali que Kant faz intervir uma outra distingdo e
a faz intervir de uma maneira bastante surpreendente. Trata-se da disting@o entre o
uso privado e o uso publico da razdo [...] (FOUCAULT, 2013a, p. 355).

Conforme Foucault (Idem, ibid), Kant “[...] acrescenta logo a seguir que a razao deve
ser livre em seu uso publico e que deve ser submissa em seu uso privado. O que ¢, palavra por
palavra, o contrario do que usualmente se chama liberdade de consciéncia [...]”. E nesse
aspecto que Foucault se questiona, isto €, sobre o uso privado da razdo: em que se caracteriza
essa submissao? Qual ¢ o dominio que ela exerce sobre o individuo? Continua Foucault

(2013a, p. 355-356):

[...] O homem, diz Kant, faz um uso privado de sua razdo quando ele é "uma peca de
uma maquina"; ou seja, quando ele tem um papel a desempenhar na sociedade e
fungdes a exercer: ser soldado, ter impostos a pagar, dirigir uma pardquia, ser
funciondrio de um governo, tudo isso faz do ser humano um segmento particular na
sociedade; por ai, ele se encontra colocado em uma posi¢do definida, em que ele
deve aplicar as regras e perseguir fins particulares. [...] uma obediéncia cega ¢ tola;
mas que se faga um uso da razdo adaptado a essas circunstincias determinadas; e a
razdo deve submeter-se entdo a esses fins particulares. Ndo pode haver portanto, ai,
uso livre da razdo [...].

Contudo, afirma Foucault, no que diz respeito a analise de Kant: “[...] quando se
raciocina apenas para fazer uso de sua razao, quando se raciocina como ser racional (e ndo
como pe¢a de uma maquina), quando se raciocina como membro da humanidade racional,
entdo o uso da razdo deve ser livre e publico [...]” (Idem, ibid). Neste aspecto, devemos
considerar em Kant que a razao enquanto esclarecimento ndo deve se caracterizar apenas na
garantia da liberdade de expressdao do individuo, na medida em que considera o fildsofo
alemao, no esclarecimento, que o uso livre da razdo ¢ o uso publico. Neste entendimento, ¢ no
uso publico da razdo que o individuo se expde e, consequentemente, vai pouco a pouco se
constituindo na teia de relagdes:

A relagdo descrita pela Antropologia tem sua dimensao prépria no trabalho lento,
precario, sempre duvidoso da sucessdo: o multiplo, tal como se oferece aos sentidos,
ndo estd ainda (noch nicht) ordenado; o entendimento deve vir juntar-se

(hinzukommen) e inserir uma ordem que ele proprio traz (hineinbringen). Um juizo
que se produza antes desta ordenagdo (zuvor) arrisca-se a ser falso. Em



242

contrapartida, esta relagdo de sucessdo ndo suporta ser impunemente estendida; se,
na ordem do tempo, intervém a ruminagao retrospectiva do raciocinio (nachgriibeln)
¢ a dobra indefinida da reflexdo (Uberlegiing), o erro pode igualmente insinuar-se.
O dado, portanto, jamais é enganador, ndo porque julgue bem, mas porque
absolutamente nao julga, e porque o juizo se insere no tempo, constituindo verdade
de acordo com a propria medida deste tempo (FOUCAULT, 2011, p. 79).

Para Kant, o conhecimento do ser humano por meio da experiéncia interna € de grande
importancia, mas na medida em que este também julga os outros surge uma dificuldade.
Quais as garantias de que o julgamento do outro sobre mim ¢ adequado ou mesmo se 0 meu
julgamento sobre o outro esta correto? Kant sugere que:

[...] o investigador de seu intimo, em vez de simplesmente observar, facilmente
introduz muita coisa na autoconsciéncia, por tudo isso € aconselhavel e até
necessario comecgar pelos fendmenos observados em si mesmo, € somente entio

passar a afirmacdo de certas proposigdes que concernem a natureza do ser humano,
isto €, a experiéncia interna (KANT, 2006, p. 42).

Por outro lado, Foucault, embora admita que algo ¢ pensado em tudo o que ¢ dito,
convida o ser humano a considerar ndo somente a experiéncia interna, mas o que ele proprio
vai denominar pensamento exterior. Nesse sentido, o pensamento ¢ a pratica em exercicio do
movimento da vida. A prética ¢ a execucao do pensamento vivo. Nessa perspectiva também,
Kant afirma e sugere que:

O surgimento da modéstia pela necessidade de unificar num mesmo pensamento,
engenho e profundidade, penetra por si mesma na mente daquele que se vé
convocado por algo dessa natureza, isto €, vivificar as ideias da razdo necessarias
para o conhecimento em assuntos importantes, de modo que, surge a desconfianga

de seus talentos e, com ela, a desconfianga de que ndo podia decidir sozinho, mas de
que deve levar em conta também os juizos dos outros (KANT, 2006, p. 120-121).

’

E o exteriorizar o entendimento correto, um juizo exercitado e uma razao profunda,
que constitui a inteira extensdao do conhecimento intelectual, principalmente quando se
constitui na habilidade a promog¢ao do préatico, isto ¢, do pragmatico, tendo em vista a
efetivacdo dos fins da humanidade. Conforme Foucault (1999, p. 333): “Em face da
Ideologia, a critica kantiana marca, em contrapartida, o limiar de nossa modernidade;
interroga a representacao [...]”. Contudo, encontramos nos passos de Kant a pragmatica de si
ndo somente uma critica a filosofia da representacdo, mas uma abertura ou, conforme

Foucault, deslocamentos dos aspectos conceituais a filosofia da vida. Assim, em A4s palavras

e as coisas, ele nos diz que:

[...] a Critica ressalta a dimensdo metafisica que a filosofia do século XVIII quisera
reduzir unicamente pela analise da representagdo. Mas abre, ao mesmo tempo, a



243

possibilidade de uma outra metafisica que teria por propoésito interrogar, fora da
representacdo, tudo o que constitui sua fonte e origem; ela permite essas filosofias
da Vida, da Vontade, da Palavra, que o século XIX vai desenvolver na esteira da
critica (FOUCAULT, 1999, p. 333).

Nesse sentido, podemos considerar a antropologia de Kant como movimento
parresidstico na medida em que, em O governo de si e dos outros, Foucault (2010a, p. 65)
considera que: “Com a parresia, vemos aparecer toda uma familia de fatos de discurso,
digamos, que sdo totalmente diferentes, que sdo quase o inverso, a projecdo em espelho do
que ¢ chamado pragmatica do discurso [...]". Essa proje¢dao dos discursos que se apresentam
de “ponta cabeca” ou a essa imagem distorcida no espelho € possivel associar ao que nos
indica Ernst Cassirer quando relaciona a sabedoria de Kant em pensar ao seu tempo € a si
mesmo com a criatividade de Goethe:

Kant nao acreditava mais que a civilizagdo, mesmo levada ao seu mais alto grau de
prefeicdo, pudesse levar a felicidade a humanidade, e ele ndo lhe pede mais isso.
Para ele, a civilizagdo é regida por uma outra lei que lhe é propria. Ela ndo ¢ a fonte
de felicidade e sua significagdo nem mesmo consiste em fornecer aos homens
satisfagdes intelectuais. Ela ¢ mais o quadro no qual o homem é chamado a
experienciar ¢ a promover sua liberdade, e ele deve sem cessar se submeter a essa
prova. A sabedoria de Kant, a época de sua maturidade, coincide com a de Goethe:
"Somente aquele que ganha sua liberdade e sua vida deve conquista-las novamente a
cada novo dia". E por meio dessa conquista que a vida encontra essa significagao

que somente o homem pode lhe dar e que faz, sendo sua felicidade, ao menos sua
dignidade especifica (CASSIRER, 1991, p. 78)"%.

Neste sentido, considerando a andlise de Foucault no que diz respeito aos passos de
Kant a pragmatica de si, temos que: “[...] quaisquer que sejam efetivamente as determinagdes
sociais [...] ttm uma certa maneira de se vincular, como sujeitos, a verdade do que dizem [...]”
(FOUCAULT, 2010a, p. 66). Desse modo, enquanto Kant responde a pergunta “o que sdo as
Luzes?” E Foucault, a partir de Kant, questiona “o que ¢ a filosofia moderna?” ambos se
deparam com a verdade do individuo que ¢ chamado a testar e provar a si proprio no uso de

sua liberdade.

138 Cassirer, em Rousseau, Kant, Goethe, relaciona a sabedoria de Kant em pensar ao seu tempo e a si mesmo
com a criatividade de Goethe: “Kant ne croit plus que la civilisation, méme poussée a son plus haut degré de
perfection, puisse apporter le bonheur a I'humanité, et il ne le lui demande plus. Pour lui, la civilisation est régie
par une autre loi, qui lui est propre. Elle n'est pas source de bonheur et sa signification ne consiste méme pas a
fournir aux hommes des satisfactions intellectuelles. Elle est plutot le cadre dans lequel 1'homme est appelé a
éprouver et a prouver sa liberté, et il doit sans cesse se soumettre a cette épreuve. La sagesse de Kant, a I'époque
de sa maturité, coincide avec celle de Goethe: “Celui-1a seul gagne sa liberté et sa vie qui doit les conquérir
chaque jour a nouveau.” C'est par cette conquéte que la vie trouve cette signification que 1'homme seul peut lui
donner, et qui fait, sinon son bonheur, du moins sa dignité specifique” (CASSIRER, 1991, p. 78).



244

3.4 As caminhadas de Foucault no processo de subjetivacao

A liberdade €, para Foucault, a vida nao dissimulada e a vida sem dissimulagdo ¢ a
verdadeira vida. O francés esclarece, acerca da expressao de uma vida filosofica, em A
coragem da verdade, sobre a vida ndo dissimulada: “[...] Procurei mostrar da tltima vez que a
no¢ao de verdadeira vida (alethes bios) se construia primeiro e antes de tudo em funcao do
principio geral de que o alethés ¢ o ndo oculto, o ndo dissimulado [...]” (FOUCAULT, 2011c,
p. 221).

Essa vida ¢ possivel. Foucault a vivenciou no percurso de sua existéncia. A vida é nao
ter vergonha de si mesmo: “[...] A vida ndo dissimulada ¢ portanto a vida da qual vocé ndo se
envergonha porque nio tem de se envergonhar. [...]” (Idem, ibid). E esse o processo no qual
Foucault continua a insistir em seus ultimos momentos de vida, em seus ultimos cursos.

No curso anterior 4 coragem da verdade, em O governo de si e dos outros, inspirado
no dialogo Alcibiades de Platdao, Foucault nos indica algumas praticas filoséficas. A primeira
delas, ja citada anteriormente, embora se coloque como importante ressaltar novamente, ¢ a
pratica do “caminho a percorrer” (FOUCAULT, 2010a, p. 218). Para o autor, esse percurso
deve ser testado, posto a prova; se o individuo nele se reconhece, deve entdo percorré-lo. A
segunda pratica, também ja nos referimos a ela, isto €, a partir da escolha filoséfica, propde

Foucault:

[...] o candidato, aquele que é submetido a essa prova, deve se apressar com todas as
suas forcas, se apressar também sob a dire¢do de um guia que lhe mostre o caminho,
que o pegue pela mao e o faga percorrer o caminho [...] para chegar o mais depressa
possivel ao fim (Idem, ibid).

Desse modo, no exercicio das praticas filos6ficas uma ultima e importante indicacao
de Foucault ao sujeito ¢ a de que “na escolha do caminho, percorra-0”, se agarre ao outro,
peca ajuda e ndo relaxe em seus esforcos de ir até ao final. Ir até o extremo, lutar, sobrepor os
limites sem nunca abandonar ou deixar de reconhecer aquele que o colocou na direcao desse

caminho, afirma Foucault:

[...] E ndo deve abandonar - ¢ mais uma indica¢do que vocés encontram no texto - a
dire¢do daquele que o conduz, a ndo ser que tenha ganhado forgas o bastante para se
- conduzir sem seu instrutor, para se conduzir a si mesmo. Ai estd uma primeira
série de indicagdes (Idem, ibid).



245

Assim, temos que a caminhada de Michel Foucault no processo de subjetivagao,
proposta de abordagem desse topico, € indicagdo de nosso orientador, Professor Iraquitan
Caminha, vem a ser uma tentativa de mostrar a caminhada de Foucault seguindo o mesmo
itinerario que percorremos na investigacdo dessa pequisa, o que foi realizado com outros
pensadores, como Platdo, Rousseau e Kant. Assim, seguindo essa dica, guiados pelas maos
dos meus orientadores Iraquitan Caminha e Michel Dupuis, caminhamos com Foucault, algo
justo e adequado ao processo até aqui desenvolvido, embora ousado e perigoso, como
qualquer caminho novo que venha a ser aberto nesse pensamento emaranhado por palavras e
coisas, de arqueologias e genealogias, de estratégias e lutas, de poderes e resisténcias no qual
vislumbramos, pelo conhecimento de si e pelo cuidado de si, vielas e caminhos para a
constituicdo do sujeito e da liberdade.

Nesse sentido, o primeiro caminho escolhido para trilhar em nossa pesquisa foi sobre a
abordagem Historicidade humana: uma agonistica nas relagoes de poder, € uma das
constatagcoes de que seguimos um caminho seguro estd na declaragao de Foucault sobre seu
proprio trabalho. Em Verdade, poder e si mesmo, ele observa: “[...] Se verdadeiramente
procurei analisar as mudancas em meus livros, ndo foi para encontrar suas causas materiais,
mas para mostrar a interagao entre diferentes fatores e a maneira como os individuos reagem”
(FOUCAULT, 2006b, p. 299). Nesse sentido, acrescenta ele: “[...] Acredito na liberdade dos
individuos. Diante da mesma situacao, as pessoas reagem de maneira muito diferente” (Idem,
ibid).

Do mesmo modo, no aspecto sobre Esclarecimentos sobre historia versus poder e
historia efetiva, a indicagdo de Foucault sobre o processo que percorreu ¢ de que “[...] Todas
as minhas andlises se contrapdem a ideia de necessidades universais na existéncia humana.
Elas acentuam o carater arbitrario das instituicdes e nos mostram de que espago de liberdade
ainda dispomos, quais sdo as mudangas que podem ainda se efetuar” (Idem, p. 296).

Nessa possibilidade de liberdade no espaco do “carater arbitrario das instituigdes”,
acerca das investigagdes do conteido que se insere no século XIX, principalmente nas
consideragdes sobre historicismo e humanismo, encontramos na horizontalidade das
regularidades historicas, cortando-as, Foucault com suas analises a nos apresentar sua
pesquisa de forma verticalizada. Desse modo, a pesquisa de Foucault se localiza como que
tracando uma linha imaginaria a perpassar estas estruturas. Assim, considerando o aspecto da
relagcdo saber / poder, utilizando para tanto o recurso da fala, do discurso, temos a indicagao

de que nessa relagao esta o sujeito, com suas possibilidades de atuagdo em si € com 0s outros,



246

criando, se constituindo e, a0 mesmo tempo, elaborando e intervindo nas formas de atuagdes
nas instituicoes.

Nesse entroncamento, o individuo - aqui apontamos como proposta de investigacao o
proprio Foucault - se subjetiva, de modo que a cada passo, no processo de subjetivar-se, nos
sdo apresentadas relacoes diferentes. Nelas, estdo as possibilidades de outras subjetivagdes a
se processarem. E nesse aspecto que vimos intercalar de forma transversal aos dois modos
reais de existéncia historica, o das regularidades (horizontal) e o da linha imagindria

(vertical), o recurso da liberdade. E esse recurso que Foucault considera no préprio

acontecimento for¢as que estdo em jogo na historia:

Os problemas que estudei sdo os trés problemas tradicionais. 1) que relagdes
mantemos com a verdade através do saber cientifico, quais sdo nossas relagdes com
esses “jogos de verdade" tdo importantes na civilizacdo, € nos quais somos
simultaneamente sujeitos e objetos? 2) que relagdes mantemos com 0s outros,
através dessas estranhas estratégias e relagcdes de poder? Por fim, 3) quais sdo as
relagdes entre verdade, poder e si mesmo? Gostaria de concluir a entrevista com
uma pergunta: o que haveria de mais classico do que essas questdes e de mais
sistematico do que passar da questao um a questdo dois e a questdo trés para voltar a
questdo um? E justamente nesse ponto que me encontro (FOUCAULT, 2006b, p.
300).

Na caminhada de Foucault em seu processo de subjetiva¢do, nos deparamos com o
ponto de encontro entre a historia das problematicas e historia do pensamento, embora,
conforme prefacio de As palavras e as coisas, Foucault (1999, p. IX) se encontre como que
“[...] abalando todas as superficies ordenadas e todos os planos que tornam sensata para nos a
profusdo dos seres, fazendo vacilar e inquietando, por muito tempo, nossa pratica milenar do
Mesmo e do Outro”. Nesse aspecto, considera o francés, no subito esbarrar com outro
pensamento, nos deparamos constantemente com o limite do nosso proprio pensamento.

Assim, considerando a Historia das problemadticas, Foucault, em Verdade, poder e si
mesmo, esclarece: “- Cada um dos meus livros representa uma parte da minha histéria. Por
uma razao ou por outra, foi-me concedido experimentar ou viver essas coisas. Tomando um
exemplo simples, trabalhei em um hospital psiquiatrico durante os anos 50 [...]”
(FOUCAULT, 2006b, p. 296). Nesse trabalho, temos a relacao do francés com a problemdtica
da loucura, o que Foucault vivenciou e cujas observagdes e analises eram reais e se
estabeleciam no individuo, em seu corpo, em sua carne. Contudo, somente a experiéncia no
hospital ndo foi suficiente para Foucault entender a loucura. Desse modo, destacamos que sua
pesquisa sobre a loucura e os processos de subjetivacdo que dela derivaram o colocaram, de

certa forma, no caminho da “vida filoséfica”. Sobre este aspecto, esclarece Foucault (Idem,



247

ibid): “Depois de ter estudado filosofia, quis ver o que era a loucura: eu tinha sido muito

louco para estudar a razdo, fui bastante racional para estudar a loucura. Nesse hospital, eu

tinha a liberdade de ir dos pacientes a equipe médica, pois nao tinha uma fung¢do precisa [...]".

A necessidade da inversdo ¢ constante na proposta de Foucault (Idem, Ibid), que

considera ter sido “louco para estudar a razdo e racional para estudar a loucura”. E nessa

postura que nos apresenta as relagdes, tanto as relagdes de poder, como as de forga, inclusive

a relagdo entre filosofia e experiéncia do que se vive, o que Foucault sempre deixa em

evidéncia, sendo essa a relacdo que tenta esclarecer, em seus ultimos cursos, como expressao

de uma vida filosofica. Desse modo, o mesmo caminho trilhado na investigacdo da

problemadtica da loucura, ele admite sobre a problematica da prisdo, em A cena da filosofia,
de 1978, publicado em Ditos e escritos VII-

E ¢ verdade que nos meus livros busco apreender um acontecimento que me

pareceu, que me parece importante para nossa atualidade, mesmo sendo um

acontecimento anterior. [...] Houve, num outro momento, um certo modo de

apreender a intensidade do crime e o problema humano apresentado pelo crime.

Todos esses acontecimentos me parecem repetidos por nds, em nossa atualidade.

Procuro, entdo, apreender qual é o acontecimento sob cujo signo nascemos e qual o
que continua a nos atravessar (FOUCAULT, 2011b, p. 225).

Sobre este aspecto, ¢ interessante o que observa Foucault em O Mallarmé de J.-P.
Richard, de 1964, publicado em Ditos e escritos IlI, embora analisando a obra Mallarmé de
Richard, o enunciado ¢ instigante. Acreditamos que tenha sido esse o percurso que o proprio
Foucault trilha, pois nos diz que: “Um livro ndo ¢ importante porque ele movimenta as coisas,
mas quando a linguagem, em torno dele, se desloca, preenchendo um vazio que se torna seu
lugar de permanéncia” (FOUCAULT, 2013b, p. 183). Entdo, quando lemos estas obras
exploratorias, percebemos que Foucault quer deixar claro, além do vazio que circunda em
suas problematicas de investigacdo, loucura, prisdo, etc, este vazio que ele encontra em si
proprio, considerando o seu presente € enquanto sujeito de “razdo”. Nessa perspectiva, o
discurso e a linguagem acerca do sujeito e de suas problematicas possibilitam manobras a
preencher esse vazio.

E o que ocorre com Foucault também nos escritos acerca da problemdtica da
sexualidade, quando aponta o vazio e o desconhecimento do sujeito da sociedade do século

XIX, no que concerne as relagdes sexuais. Em Sexualidade e poder, de 1978, publicado em

Ditos e escritos V, ele anuncia o seguinte sobre suas descobertas:

[...] o desconhecimento pelo sujeito de seu proprio desejo - e isso se manifestava
especialmente na histeria -, € a0 mesmo tempo, pelo contrario, um fenomeno de



248

super saber cultural, social, cientifico, tedrico da sexualidade. Esses dois fenomenos
- de desconhecimento da sexualidade pelo proprio sujeito e de supersaber sobre a
sexualidade na sociedade - ndo sdo fendmenos contraditorios. Eles coexistem
efetivamente no Ocidente, ¢ um dos problemas € certamente saber de que modo, em
uma sociedade como a nossa, é possivel haver essa produgdo tedrica, essa producio
especulativa, essa produg@o analitica sobre a sexualidade no plano cultural geral e,
ao mesmo tempo, um desconhecimento do sujeito a respeito de sua sexualidade
(FOUCAULT, 2006b, p. 58-59).

Enfim, poderiamos constatar, nos caminhos percorridos por Foucault no processo de
subjetivacdao, que had uma agonistica nas relagoes dos individuos; ademais, por meio dos
proprios depoimentos sobre suas investigacdes, essa agonistica ¢ vivenciada pelo proprio
pensador francés. Por isso mesmo, ele propde no texto Resposta a uma questdo, de 1968,
publicado em Ditos e escritos VI, o seguinte:

Ao invés de lidarmos com uma histéria econdmica, social, politica, englobando uma
historia do pensamento (que lhe seria a expressdo ¢ como duplicagdo), em vez de
lidarmos com uma histéria das ideias que se referiria (seja por um jogo de signos e
de expressdo, seja por relagdes de causalidade) a condigdes extrinsecas, lidariamos

com uma histéria das praticas discursivas nas relagdes especificas que as articulam
com as outras praticas (FOUCAULT, 2010b, p. 15).

Em Foucault, na agonistica, estdo as dobras e nelas, nos deslocamentos forcados no
percurso da historia efetiva com o jogo de suas relagdes, estariam as possibilidades de
desdobramentos que mostrem a singularidade do individuo em suas praticas. Desse modo,
estas se apresentariam ao individuo em meio das dependéncias na condi¢do de existéncia aos
modos de liberdade na agdo. E nesse aspecto que pode ser considerado tal percurso como 0s
Processos de subjetivagdo: condigoes, formas e modos do sujeito se constituir em Foucault
mesmo. Sobre esta questdo, em O que é um autor?, de 1969, publicado em Ditos e escritos

111, vemos que se trata, de fato:

[...] de inverter o problema tradicional. Ndo mais colocar a questdo: como a
liberdade de um sujeito pode se inserir na consisténcia das coisas e lhes dar sentido,
como ela pode animar, do interior, as regras de uma linguagem e manifestar assim
as pretensdes que lhe sdo proprias? Mas antes colocar essas questdes: como,
segundo que condi¢des e sob que formas alguma coisa como um sujeito pode
aparecer na ordem dos discursos? Que lugar ele pode ocupar em cada tipo de
discurso, que fungdes exercer, ¢ obedecendo a que regras? Trata-se, em suma, de
retirar do sujeito (ou do seu substituto) seu papel de fundamento originario, ¢ de
analisd-lo como uma fun¢do variavel e complexa do discurso (FOUCAULT, 2013b,
p- 287).

Neste aspecto, Foucault esclarece a condi¢do do sujeito se constituir, isto €, retirando
da “funcdo variavel e complexa dos discursos” os elementos da luta, pois € preciso se ocupar

com cada tipo de discurso, e neles se posicionar sobre qual funcdo exercer e quais regras



249

devem ser obedecidas, conforme Foucault, compreender “segundo que condigdes e sob que
formas” os discursos se apresentam deve ser prioridade ao sujeito em seus processos de
subjetivacgao.

Nessa proposta, Foucault, em Didlogo sobre o poder, de 1978, publicado em Ditos e
escritos 1V, diz: ““[...] Gostaria de observar a maneira como diferentes mecanismos de poder
funcionam em nossa sociedade, entre nds, no interior e fora de noés [...]” (FOUCAULT,
2012a, p. 252). E aqui que vimos inseridas no processo de subjetivacdo as questdes
concernentes ao poder, salientando que o poder caminha lado a lado com a liberdade. Nesse
sentido, diz Foucault, acerca de sua grande busca: “[...] Gostaria de saber de que maneira
nossos corpos, nossas condutas do dia a dia, nossos comportamentos sexuais, nosso desejo,
nossos discursos cientificos e tedricos se ligam a muitos sistemas de poder que sdo, eles
proprios, ligados entre si”. (Idem, ibid).

Embora questionado e provocado constantemente, ele admite, em Precisoes sobre o
poder, respostas a certas criticas, de 1978, publicado em Ditos e escritos IV, que:

Mas € preciso voltar a situar as relagdes de poder no interior das lutas, e ndo supor
que ha, de um lado, o poder e, do outro, aquilo sobre o qual ele se exerceria, e que a
luta se desenrolaria entre o poder ¢ o ndo poder. Inversamente a essa posi¢ao
ontoldgica entre poder e resisténcia, eu diria que o poder ndo ¢ outra coisa sendo
uma certa modificacdo, a forma com frequéncia diferente de uma série de conflitos
que constituem o corpo social, conflitos do tipo econémico, politico. Portanto, o
poder € como a estratificagdo, a institucionalizagdo, a definicdo de técnicas, de
instrumentos ¢ de armas que servem em todos esses conflitos. E isto o que pode ser
considerado, em um dado momento, como uma certa relagdo de poder, um certo
exercicio do poder (FOUCAULT, 2012a, p. 271).

Essa foi a grande pesquisa de Foucault. Ele ndo acreditava que o individuo se deixasse
vencer frente as problematicas que se inserem em um corpo social. Nesse aspecto, busca
compreender como tais problematicas ocorrem no interior das lutas, no ambito das Relagoes
de poder: subterfugios, estratégias e resisténcias. Insiste Foucault que ¢ ai, onde esta o poder,
que ha, por essa razao, uma manifestacao da liberdade.

E neste aspecto que vimos em Foucault a tentativa de tornar menos provocativa e mais
exercitada a questdo do poder. Nesse exercicio, o poder existe, ndo pode ser negado e a
liberdade esta nele porque na estruturagdo do poder existe o exercicio da liberdade. Entdo, a
acdo livre estd na postura do individuo frente ao poder € com o poder em sua atuagdo. Assim,

nos discursos ou na parresia, no franc-parler, estao técnicas e instrumentos indicados a esse

r o1 . . . . ~
exercicio'”’. Nessa perspectiva, na caminhada de Foucault em seu processo de subjetivacdo se

139 Assim como a interpretacio de Louis Althusser acerca do poder aponta para técnicas que indicam a
manipula¢do como as que sao utilizadas nos aparelhos ideolégicos do Estado, técnicas, instrumentos e exercicios



250

evidenciam as Relagoes de forca: verdade, poder e sujeito. Tais relagdes estao atreladas ao
discurso e, assim, como admite que onde hd poder, hd liberdade, também ¢ valida a
perspectiva de que onde ha discurso, ha for¢a. Contudo, o discurso ndo ¢ harmdnico nem
puramente reflexo. Ademais, o discurso se instaura no amago das relagdes de poder, por isso
mesmo, assim como o poder, o discurso tanto possui fungdes como exerce operagdes a que se
nao obriga, compromete o individuo no jogo de forcas a uma espécie de dupla relacao, isto &,
na fala, h& no sujeito o expor a si proprio € o risco com a exposicao do que enuncia. Em um
primeiro olhar e de forma imedita, ¢ como se o individuo estivesse, em seu discurso,
aprisionando a si proprio, muito embora a agdo seja inversa, pois ao “libertar” as palavras, na
fala, o que ocorre é a acdo livre operada na relagio de forga frente ao jogo de relagdes. E o
que esclarece Foucault, em O discurso ndao deve ser considerado como..., de 1976, publicado

em Ditos e escritos VII:

Discurso batalha e ndo discurso reflexo. Mais precisamente, € preciso fazer aparecer
no discurso fun¢des que ndo sdo simplesmente as da expressdo (de uma relagdo de
forcas ja constituida e estabilizada) ou da reprodugdo (de um sistema social
preexistente). O discurso - o simples fato de falar, empregar palavras, utilizar as
palavras dos outros (com o risco de retorna-las), palavras que os outros
compreendem e aceitam (e, eventualmente, por sua vez, as retornam) -, esse fato ¢
em si mesmo uma for¢a. O discurso € para a relacdo das forcas ndo apenas uma
superficie de inscri¢do, mas um operador (FOUCAULT, 2011b, p. 221).

Como vimos, o discurso ¢ um elemento proprio do processo de subjetivagdo em
Foucault. E por meio do discurso que se apresentam as Formas do sujeito se constituir, por
1ss0, no texto A4 ética do cuidado de si como pratica de liberdade, de 1984, publicado em
Ditos e escritos V Foucault, ao ser indagado sobre se “o sujeito ¢ ou ndo uma substancia”,
responde sem reticéncias: “— Nao ¢ uma substincia” (FOUCAULT, 2006b, p. 275),
esclarecendo, em seguida, o que entende por sujeito: “[...] E uma forma, e essa forma nem
sempre €, sobretudo, idéntica a si mesma’[...] (Idem, ibid). Ora, se no processo de
subjetivacao estd o discurso, pois naquilo que se fala a relagdo de forca se constitui, ¢ nele
também, no discurso dos sujeitos, que estdo tanto problemaéticas e riscos quanto possiveis
elucidagdes e transformacoes.

Conforme Foucault, ¢ preciso considerar que ha relagdes e interferéncias entre as
diferentes formas, na medida em que nao existe a forma modelo de individuo; ao contrario,

estamos na presenga de diferentes formas de sujeitos; ademais, diferentes formas se

se encontram presentes na concep¢ao de Foucault, sendo algo proprio das condi¢des acerca do que o individuo
vive.



251

movimentam em cada individuo em sua singularidade. Assim, informa Foucault que: “[...]
Em cada caso, se exercem, se estabelecem consigo mesmo formas de relagdo diferentes. E o
que me interessa €, precisamente, a constituicao historica dessas diferentes formas do sujeito,
em relacdo aos jogos de verdade” (Idem, ibid).

Foucault se defronta, na caminhada de seu processo de subjetivagdo, com a
problematica de Saberes e veridic¢do. Assim, se cada individuo possui uma forma de se
constituir e se, em sua constituicdo, outras varias formas se apresentam como uma relacao em
cadeia, ou melhor, uma espécie de relacdo celular como as que se desenvolvem na
organizacdo ¢ funcionamento do corpo. Por exemplo, ao considerarmos as células, elas
possuem uma unidade estrutural por compor o corpo de todos os seres vivos € uma unidade
funcional, que, embora seja a menor estrutura do corpo, desempenha as fungdes
caracteristicas dos seres vivos. Para tanto, elas se comunicam, se interligam, se deslocam, se
separam, se regeneram, etc.

Nesse aspecto, considerando essa relagdo intracelular do poder, o saber constituido
pelo individuo em sua diversidade ndo € uma ciéncia, embora tenhamos utilizado o exemplo
da ciéncia da Biologia. Trata-se apenas de ilustracao acerca da questdo estrutural, funcional e
suas comunicagdes, considerando as relagdes corpoéreas. Conforme Deleuze, em seu livro
intitulado Foucault, a musica, em seus processos de construgdo e gradagdo, seria um exemplo

mais adequado para ilustrar esta relagao:

[...] O saber é a unidade de estrato que se distribui em diferentes limiares, o proprio
estrato existindo apenas como empilhamento desses limiares sob orientagdes
diversas, das quais a ciéncia ¢ apenas uma. Ha apenas praticas, ou positividades,
constitutivas do saber: praticas discursivas de enunciados, praticas nao discursivas
de visibilidades. Mas essas praticas existem sempre sob os limiares arqueoldgicos
cujas repartigdes moveis constituem as diferengas historicas entre estratos.
[...]Vimos como Foucault descobriu a forma da expressdo numa concepgao bastante
original do "enunciado", como fung¢@o que cruza as diversas unidades, tragando uma
diagonal mais proxima da musica do que de um sistema significante. E preciso entio
rachar, abrir as palavras, as frases e as proposi¢des para extrair delas os enunciados
[...] (DELEUZE, 2005, p. 61).

No entendimento do saber enquanto estratos, conforme nos indica Deleuze, podemos
compreender os motivos que levaram Foucault a tratar das Relagoes de poder e técnicas de
governamentalidade. Se o saber ndo ¢ uma ciéncia e se comporta como estratos, ndo se
constitui em verdade. Desse modo, o saber enquanto estrato ¢ uma camada, uma faixa, um
aspecto, um elemento, uma condi¢do, uma forma do individuo que se apresenta pelo discurso.
Nesse estrato, se movimentam outros discursos que, embora possam vir a se fragmentar,

continuam a existir enquanto residuos. Assim, como forma de o individuo lidar com o



252

cruzamento dessas diversas unidades de saber ou singularidades, Foucault, na aula de 12 de
janeiro de 1983, em O governo de si e dos outros, anuncia: “[...] O que eu gostaria de fazer
este ano ¢, portanto, uma historia do discurso da governamentalidade que tomaria como fio
condutor essa dramatica do discurso verdadeiro [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 67).

Contudo, uma expressao original na caminhada de Foucault no processo de
subjetivacdo se apresenta acerca da questdo sobre Atitude-limite: interpretagdo e diagnostico
do presente. Foucault, em O sujeito e o poder, de 1982, publicado em Ditos e escritos 1X, nos
esclarece sobre os percursos por ele trilhado na trajetoria dos ultimos vinte anos de sua

pesquisa:

[...] Eu gostaria de dizer primeiramente qual foi o objetivo do meu trabalho nesses
ultimos 20 anos. [...] Procurei, antes, produzir uma historia dos diferentes modos de
subjetivagdo do ser humano em nossa cultura; tratei, nessa 6tica, dos trés modos de
objetivacdo que transformam os seres humano em sujeitos. [...] na objetivacdo do
sujeito, falando de gramatica geral, de filologia e de linguistica. [...] na objetivagdo
do sujeito produtivo, do sujeito que trabalha, em economia e na analise das riquezas.
[...] na objetivacdo somente do fato de estar em vida, na histéria natural ou na
filologia. Na segunda parte do meu trabalho, eu estudei a objetivacdo do sujeito no
que chamarei as "praticas divisoras". O sujeito é ou dividido no interior dele mesmo,
ou dividido dos outros. Esse processo faz dele um objeto. A separacdo entre o louco
e 0 homem sdo de espirito, o doente ¢ o individuo em boa satide, o criminoso ¢ o
"rapaz gentil" ilustra essa tendéncia. Enfim, procurei estudar - esse ¢ meu trabalho
em curso - a maneira como um ser humano se transforma em sujeito; [...]
(FOUCAULT, 2014a, p. 118).

Foucault nos coloca diante do que ele identifica como a segunda parte de sua pesquisa,
admitindo que no jogo, na luta e a partir das relacdes de poder o individuo estd diante de
“praticas divisoras”, nas quais encontramos paridades constitutivas, a saber: conhecido e
desconhecido; relagdo consigo € com o outro; normatizacao e transgressao; utopia e distopia,
etc. Assim, Foucault (Idem, Ibid) investiga nos ultimos anos de sua vida “[...] a maneira como
um ser humano se tranforma em sujeito [...]".

Nas “praticas divisoras”, ha uma espécie de canal aberto as relacdes de poder.
Conforme Foucault, o poder ¢ uma relacdo entre duas pessoas e se estabelece na medida em
que um individuo age sobre o outro, o conduzindo, por uma série de recursos, a agir de
conformidade com seu discurso.

Todavia, conforme Foucault, se um individuo exerce o poder sobre o outro de modo a
ultrapassar o limite do conduzir ou orientar, se esse individuo, por outro lado, estabelece
relagdes no sentido de guiar o comportamento e, ademais, conduzir o caminho do outro
tirando-lhe a possibilidade de subjetivar-se, em fazer a si proprio, em caminhar por si mesmo

em sua propria historia, Foucault o considera como aquilo que tende a uma das partes a



253

negatividade. Como exemplo, podemos considerar e relacionar como as relagdes proximas as
apresentadas na natureza: em cada mudanca de estacdo, as temperaturas variam, as relagdes
de poder em seu movimento entre os sujeitos aquecem, esfriam, sofrem mudangas como as
observadas, a despeito de suas devidas singularidades, aquelas observadas no mundo fisico.

Neste sentido, o estabelecimento do grau zero de poder ou sua negatividade nado seria
funcional nem mesmo a uma crianga. Nesse caso, considerando uma crianga, por exemplo,
melhor seria ensina-la a olhar com atencdo os dois lados de uma rua e descobrir maneiras
seguras de atravessar do que impedi-la do percurso ou decidir por toda a vida, guiando-a pela
mao. Contudo, mesmo quando se estabelece essa relacdo de grau zero de poder, o canal ao
exercicio das relagdes de poder esta aberto. Assim, aquele que esta na posicao de dominador
movimenta o outro ao exercicio da forma limite, na medida em que nas proprias “praticas
divisoras”, o individuo, no esgotamento ou no vazio de si, portanto, diante daquilo que
Foucault denomina atitude-limite, retoma o caminho as relagdes de poder.

Desse modo, a divisa ou as “praticas divisoras” sempre existirdo, mas o individuo no
uso de sua liberdade, no limite da repressdo e na atitude de resistir, abre um canal, uma
passagem e se movimenta, ndo ao outro extremo, isto €, inverter os papéis ou a posi¢ao de
dominador, mas em seu proprio ethos, em sua propria vida, na retomada do caminho
escolhido, do percurso a trilhar, pois o entendimento ¢ o de que superar a repressdao so €
possivel nas relagdes de poder, as quais, por sua vez, estdo sempre abertas ao sujeito. E o que
propoe Foucault em texto de 1980, L 'Origine de [’herméneutique de soi:

[...] E evidente que o poder nio vai se definir a partir de uma violéncia restritora que
reprimiria os individuos, os forgaria a fazer uma coisa e os impediria de fazer uma
outra; mas quando ele enseja uma relagdo entre dois sujeitos livres e quando ha

nessa relagdo um desequilibrio tal que um pode agir sobre o outro ¢ que o outro
"age", ou aceita tal situacdo [...] (FOUCAULT, 2013, p. 145)'%.

Enfim, nas condigdes do sujeito se constituir esta presente uma diversidade de modos
que circulam, por intermédio dos discursos, nas relagdes de poder e nas relacdes de forga.
Sobre os Modos do sujeito se constituir e formas de pratica de si, Foucault insere um debate
interessante acerca da questdo da moral. Esse aspecto da moral ¢ interessante abordarmos,
pois que, certamente, servird de subsidio as possiveis demandas oriundas do conteudo

desenvolvido no segundo capitulo dessa pesquisa, quando exploramos acerca do pardstema,

14011 11 est évident que le pouvoir ne va pas se définir & partir d'une violence contraignante qui réprimerait les

individus, les forcerait a faire telle chose et les empécherait de faire telle autre; mais c'est lorsqu'il y a un rapport
entre deux sujets libres et qu'il y a dans ce rapport un déséquilibre tel que 1'un peut agir sur l'autre et que I'autre
est “agi”, ou accepte de I'étre [...] (FOUCAULT, 2013, p. 145).



254

paraskeue e parresia. Contudo, sua importancia se destaca, principalmente, por percebermos
que se trata de algo proprio no processo de subjetivacdo em Foucault. Em nossa investigacao,
constatamos que a conduta moral ndo € eliminada; ao contrario, aqui se apresenta uma espécie
de ressignificagdao, de um olhar diferenciado ou at¢ mesmo uma inversdo, por parte do
francés, em relagao a problematica da moral.

Neste sentido, nao ha em Foucault uma moral universal, mas uma forma de pratica de
si que representam a moral. Concernente a essa questdo, o francés observa que uma agao, para
ser moral, ndo deve se reduzir a regra, lei ou a um valor estabelecido em relagdes metafisicas,
abstratas ou universais. Em O Uso dos prazeres e as técnicas de si, de 1983, publicado em
Ditos e escritos V, ele considera: “[...] Na verdade, toda agcdo moral implica uma relacdo com
o real em que ela se realiza, e uma relagdo com o codigo ao qual ela se refere; mas também
implica uma certa relacdo consigo mesmo; esta nao ¢ simplesmente “consciéncia de si”, mas
constituicao de si como “sujeito moral” [...]” (FOUCAULT, 2006b, p. 215).

Assim, nessa consideracdo a moral ndo ¢ imposta ao individuo, ao contrario, o proprio
individuo em seu processo de subjetivacdo constitui sua moral e cria praticas de si que
estejam em concordancia, lugar, posi¢do e preceito com o que ele acata como modo e estilo
de vida. Conforme Foucault, o sujeito que desenvolve as praticas de si ““[...] determina para si
um certo modo de ser que valerd como cumprimento moral dele mesmo e, para realizar-se,
age sobre ele mesmo, levando-o a se conhecer, a se controlar, a por-se a prova, a se
aperfeigoar e a se transformar [...]” (Idem, ibid).

E neste aspecto do aperfeicoar-se que Foucault situa o Pardstema: bem, liberdade e
realidade. Ele proprio € exemplo nesse caminho do aperfeicoar-se. O curso A coragem da
verdade ¢ uma espécie de “testamento filosofico” de uma pessoa que, na constituicdo de sua
subjetivacao, age sobre si mesmo, conforme Gros. Ao escrever sobre a situacdo do curso 4
coragem da verdade, Foucault escreve a Meurice Pinguet em janeiro de 1984. Na
correspondéncia, consta que ele diz: “Achei que estava com aids, mas um tratamento enérgico
me pds novamente de pé” (FOUCAULT, 2011c, p. 306).

Desse modo, depois de alguns dias de internagdo e apds ministrados coquetéis de
antibidticos, Foucault nos mostra, em sua propria experiéncia, o pardstema enquanto
movimento do ethos. Ele vive o seu projeto de vida filosofica. No caminho escolhido, ele
percorre até o fim, mesmo que trave uma luta com seu proprio corpo. Foucault resiste e, na
atitude-limite do sujeito em suas relacdes de forca, abre o canal das relagdes de poder que se

apresentam no interrogar acerca da funcao do “dizer-a-verdade”, conteido ministrado em seu



255

ultimo curso no College de France, A coragem da verdade, entre os meses de fevereiro a
marco de 1984.

Assim, apesar de se queixar de uma gripe forte no final do més de margo, Foucault
morre de aids no dia 25 de junho de 1984, ndo sem antes dar por concluido seu curso, sua
caminhada, ao percorrer por completo o caminho que escolheu, a moral que praticou para si.
Foucault mostra que o aperfeigoar-se € um processo que acompanha toda a trajetoria da vida.

Nesse processo da subjetivacdo da vida, podemos ver no exemplo de Foucault o
Paraskeue: praticas e exercicios. Assim, embora Gros considere ser dificil saber a
consciéncia exata que Foucault tinha em relacdo a doenga que o abatia, nos informa que “[...]
Daniel Defert indica, em sua Cronologia, que no més de marco, regularmente atendido no
hospital Tarnier, ‘ndo pede nem recebe nenhum diagndstico’ e que a Unica pergunta que ele
parece fazer aos médicos ¢€: ‘Quanto tempo de vida me resta?’” (Idem, p. 307).

Nesse tempo que resta a Foucault, estdo boas demonstracdes de praticas de si e de
exercicio no aperfeigoar-se. Essas praticas se evidenciam na escolha dos textos a serem
trabalhados em seu ultimo curso. O francés sempre elaborou seu proprio discurso a partir do
que acreditava. Contudo, por algumas vezes, ele recorre aos discursos ja proferidos para
fundamentar a expressao da vida em exemplos reais. Socrates ¢ exemplo de vida em varios
momentos dos ultimos cursos ministrados por Foucault. Em A coragem da verdade, ele relata
a passagem da Apologia de Socrates em que, apos as acusacdes de Meleto e Anito, Sdcrates
afirma que na expressao do dizer-a-verdade, deve-se sempre ser fiel a si mesmo, o homem

ndo deve ter medo da morte. Desse modo, conforme Foucault:

[...] ele diz isso claramente nesse momento: um homem de algum valor nao tem de
"calcular suas chances de vida e de morte". Vocés estdo vendo que, agora que
estamos no ciclo, no desenrolar dessa forma de parresia e de veridicgdo, o risco de
vida e de morte, que era ha pouco uma razdo para ndo fazer politica, esta, ao
contrario, aqui, no préprio cerne da sua empreitada. Quaisquer que sejam os perigos
que essa parresia, sob essa forma, lhe faz correr, pois bem, como homem "de algum
valor", ele sabe muito bem que ndo deve pdr na balanga a importancia dessa parresia
e suas proprias chances de vida ou de morte. "Um homem de algum valor deve
considerar unicamente, quando age, se o que ele faz ¢ justo ou ndo, se ele se conduz
como homem de coragdo ou como covarde". Ele ndo deve, portanto, questionar o
fato de que podera morrer por causa disso (FOUCAULT, 2011c, p. 74).

Foucault recorre ao discurso de Sécrates como uma forma de pratica de si, suas
palavras — as de Socrates — estdo repetidas por diversas vezes e dizem, a0 mesmo tempo, o
momento presente acerca do que o francés estava vivendo e, da mesma forma, como se
Foucault, retomando a si proprio, tentasse avaliar acerca de sua fidelidade ou de sua covardia

na trajetoria do caminho concernente a sua escolha. Desse modo, destacamos, Foucault foi



256

demonstracdo, com o uso dessa pratica de si, da fidelidade ao seu projeto de vida filosofica,
de vida ndo dissimulada, nos deixando como exemplo de pratica de si que se deve lutar até o
fim por aquilo que escolheu, correndo riscos, vivendo com eles ou superando-os; a prova de
si, de sua escolha, esta em nao questionar o fato de que podera morrer por esta causa.

Desse modo, ¢ possivel que a consciéncia exata do seu mal-estar ndo fosse naquele
momento prioridade. Maior importancia Foucault dava, nesse momento de sua vida, a manter
a coeréncia consigo, com o seu discurso, com a sua escolha. E a isso que pode ser atribuida a
funcdo do paraskeue em seus exercicios e praticas, € ¢ assim, até o final da expressao da sua
vida, que temos Foucault, na atitude de buscar ser coerente com a moral que ele criou para si,
completar seu percurso e deixar elementos para que outras pessoas pudessem seguir por si
proprias nesse processo de investigagao e de subjetivagao.

Nesse percurso de Foucault, vale salientar, embora tenhamos nos referido a Socrates,
os demais textos e tematicas propostas em seu ultimo curso abordam acerca das praticas de si
no horizonte da doenca e da morte. Esse foi o exercicio escolhido ao final da sua existéncia
corporea, isto €, no limite do corpo.

Sobre a Parresia: fala franca e liberdade de palavra, movimento que efetiva o ethos
por intermédio do discurso pronunciado, Foucault observa que had algumas formas de
conceituar os discursos, de modo que o discurso pronunciado se expressa de diferentes
maneiras, citando-se o discurso profético, prescritivo, descritivo, retrospectivo, etc. Para
Foucault, ndo ¢ o discurso enquanto elemento conceitual que ¢ importante, mas a maneira
como ¢ possivel deslocar, na enunciacdo de um discurso, sua verdade. E foi isso que Foucault
em sua caminhada, em seu processo de subjetivacao realizou em sua trajetoria de vida, sem
dissimulagao.

Desse modo, Foucault aparece como sujeito que se locomove nos discursos, vivendo
cada realidade discursiva: seja em relagdo ao discurso sobre a histéria ou sobre o sujeito, ele
vive os discursos filosoficos, como vimos acerca de Platdo, Rousseau e Kant, e até mesmo, ha
quem acharé absurdo, corremos o risco € nos pronunciamos acerca dessa questdo. Pois bem,
até nos discursos oraculares, aqueles proferidos no ambito da antiga cultura grega e que foram
preservados por varias tradigdes, inclusive a filosofica, Foucault permite o0 movimento do
ethos parresiastico.

E agora, depois de ter se arriscado em ter falado, estamos diante da parte mais dificil, a
de realizar o exercicio do ethos e se movimentar em busca de provar o que acabamos de
pronunciar. Ora, Foucault admite que no discurso pronunciado, o sujeito, ao vivé-lo, na

realidade discursiva, se apropria do dito, do falado, do enunciado. Contudo, a0 mesmo tempo



257

em que se expde, o sujeito analisa se hd no discurso correspondéncia, concordancia ou
discordancia com a realidade em que vive. Foucault segue esse caminho.

Assim, na medida em que o sujeito transita e se movimenta no discurso, elucidando-o,
se encontra no jogo das relagdes de poder discursivas. Nesse processo de investigagdao, na
busca livre no intuito de desvendar, surgem, consequentemente, novas expressoes, novas
falas, nas quais estdo os elementos de exploracdo com novos passos apresentados ao sujeito
em seu caminhar.

Em Hermenéutica do sujeito, existe uma passagem em que Foucault se refere aos
modos como Epicuro, na condi¢ao de fisidlogo, se comportou em relacdo a parresia. Este
contexto € interessante, por nos permitir perceber o que se caracteriza o franc-parler que

Foucault tanto valoriza. Conforme Foucault (2004, p. 295-296), diz Epicuro:

[...] a liberdade [de palavra], [...] prefiro "dizer profeticamente as coisas tteis a todos
os homens" a "dar meu assentimento as opinides recebidas". "Dizer profeticamente
as coisas uteis" [...] na minha liberdade de fisiélogo, ou seja, pela parrhesia da
fisiologia, prefiro sempre aproximar-me a formulagdo oracular que, mesmo
obscuramente, me diz o verdadeiro e a0 mesmo tempo prescreve, a reduzir-me a
seguir a opinido corrente que, sem duvida, tem o assentimento de todos, €
compreendida por todos, mas de fato em nada muda ser admitida por todo o mundo
- 0 proprio ser do sujeito.

Foucault ressalta em Epicuro a referéncia ao discurso profético, mostrando, por meio
da postura de Epicuro, que até nesse discurso ha parresia. Nesse sentido, € necessario que o
discurso permita certo engajamento do sujeito, o que € possivel até no discurso profético; ¢
esta a preferéncia que destaca o fisiologo no momento da vivéncia na opg¢ao de sua escolha e
de seu projeto de vida. E a isso que percebe Foucault. Contudo, a atitude de Epicuro apresenta
varios estratos e muitas dobras, como afirma Deleuze, acerca do pensamento de Foucault;
numa delas estd o sujeito que resiste diante da acomodacgdo, da aceitacdo tacita a certa
compreensdo do real, do assentimento de uma opinido universal; noutra, a luta frente aos
individuos que rejeitam uma concepgao diferenciada e as mudancas que essa possibilidade
apresenta.

Nessa perspectiva, encontramos na formulagdo do discurso oracular, embora este
exiba uma prescri¢ao, o sujeito que se engaja e luta diante dela, se movimenta, forca e busca a
verdade por si proprio. Nessa luta, o acontecimento se desdobra, de modo que ha no obscuro
essa abertura ao sujeito na construgdo de si. Desse modo, enquanto o oraculo prediz, o sujeito

diz a si proprio. Naquilo que o oraculo disse ndo haver risco, € uma verdade proferida; o risco



258

esta no jogo que se estabelece a partir dessa verdade, a partir dessa busca, na busca por
realizar aquilo que foi predito.

Na prescri¢ao oracular, as relagdes de poder se movem e forcam o sujeito na busca de
desvenda-la, e ai nesse percurso estdo o risco e a exposi¢do ndo do oraculo, mas do sujeito. E
seguindo essa postura de abordagem desse engajar-se no discurso que ousamos ainda
enfatizar, em nossa pesquisa acerca da liberdade, o fato de que existe maior compromisso
naquele que constrdi seu caminho em busca do desvendar da verdade proferida ou anunciada
do que naquele que simplesmente emite a verdade, isto €, o Oraculo. Por isso, conforme
Foucault, Epicuro admite preferir o discurso oracular a “seguir a opinido corrente”, visto que
seguir simplesmente o dito, sem engajar-se, ¢ anular a possibilidade de subjetivacdo. Desse
modo, continua Foucault (2004, p. 295-296), ainda considerando a atitude de Epicuro:

Dizer profeticamente, somente a alguns capazes de compreender, as verdades tais da
natureza, que podem efgtivamente mudar seu modo de ser, nisto consiste a arte e a
liberdade do fisi6logo. E uma arte que se aprofunda da formulac¢do profética. E uma

arte que se aproxima também da medicina, em funcdo de um objetivo e em fungdo
da transformacao do sujeito.

Essa ¢, para Foucault (2014 a, p. 118), “[...] a maneira como um ser humano se
tranforma em sujeito [...]”. Porém, qual serd a compreensdo da expressao da preferéncia de
Epicuro de “[...] dizer profeticamente, somente a alguns capazes de compreender [...]”? Nessa
perspectiva, temos a Livre subjetivacdo: experiéncia criativa, pois Foucault percebeu na
relacdo da transformagdo do sujeito a interligagao entre as técnicas de dominagao e as técnicas
de si. Colocando esta ligacdao no discurso escrito, parece ser o que estamos anunciando uma
coisa obvia. Contudo, na pratica da existéncia, na vida, ¢ um percurso de altos e baixos, de
jogo, de luta que se estabelece nas relagdes de poder. E nesse sentido que a experiéncia
criativa aparece como aspecto do movimento do ethos. Observa Foucault, em L origine de

[’herméneutique de soi:

[...] Eu creio que se queremos estudar a genealogia do sujeito na civilizacdo
ocidental, é preciso ter em conta ndo somente as técnicas de dominagdo, mas as
técnicas de si. Digamos que devemos ter em conta a interacdo entre esses dois tipos
de técnicas — técnicas de dominagdo e técnicas de si. E preciso ter em conta os
pontos nos quais as tecnologias de dominagdo dos individuos, de uns para com os
outros fazem apelo aos processos por meio dos quais o individuo age sobre ele
mesmo; e, inversamente, ¢ preciso ter em conta os pontos onde as técnicas de si se
integram nas estruturas de coercdo e dominagdo. O ponto de contato no qual [a
maneira pela qual] os individuos sdo dirigidos pelos outros se articula sobre a
maneira pela qual eles se conduzem eles mesmos, € isso que eu posso denominar, eu
creio, “governo”. [..] ha sempre um equilibrio instdvel, em meio a
complementaridade e dos conflitos, entre as técnicas que asseguram a corre¢ao € os



259

processos pelos quais o si mesmo se constroi ou se modifica por ele mesmo.
(FOUCAULT, 2013, p. 38-39)"*!

Foucault considera que hé nas relacdes de poder do sujeito em seu processo de
subjetivacdo um “equilibrio instavel”, expressdo que parece emitir uma contradicdo se
analisada no rigor que se pede de um discurso l6gico; contudo, no ambito das relagdes de
poder, se sustenta como expressao € construgdo. Assim, o sujeito esta em equilibrio por se
permitir, por meio das técnicas de si, percorrer seu caminho. Contudo, no trajeto, terd que
lidar com momentos de instabilidade fruto das adversidades presentes nas técnicas de
dominacdo. E desse modo que a relagio é conflituosa. Nesse sentido, questiona-se: qual a
condicdo para apaziguar os conflitos? Foucault propde estratégias e resisténcias como
elementos de criagdo do sujeito.

A partir dessas consideracdes acerca da relacao conflituosa ou “equilibrio instavel”, ¢
preciso considerar algumas outras praticas filoséficas que permitam compreender na Vida
filosofica: uma vida criativa. Conforme Foucault (2011c, p. 142), em A coragem da verdade,
[...] A emergéncia da verdadeira vida no principio e na forma do dizer-a-verdade (dizer a
verdade aos outros, a si mesmo, sobre si mesmo e dizer a verdade sobre os outros), verdadeira
vida e jogo do dizer-a-verdade, esse € o tema, o problema que eu gostaria de estudar [...].

Outras praticas filosoficas, como propde Foucault, estdo em operar nas relacdes entre a
arte da existéncia e o discurso verdadeiro, a expressao da verdadeira vida. Vale salientar,
nesse sentido, o que observa Foucault acerca da vida filos6fica enquanto expressao de uma
vida criativa ou verdadeira vida. Conforme o francés, trata-se de uma possibilidade a todos os
individuos, embora s6 se efetive no sujeito que a busque. Neste sentido, ndo existem os
melhores ou aqueles que sdo predestinados, nem a dimensdo metafisica e abstrata que fara
com que os individuos recebam essa poténcia; ndo se trata de uma conversdo da alma. Em
Foucault, hé individuos que possuem a coragem de lutar, assim como hé os que preferem uma

vida mais comoda. Admite ele, em O governo de si e dos outros, que:

141'1...] Je crois que si I’on veut étudier la généalogie du sujet dans la civilisation occidentale, il faut tenir compte

non seulement des techniques de domination, mais aussi des techniques de soi. Disons qu’on doit tenir compte
de I’interaction entre ces deux types de techniques - techniques de domination et techniques de soi. Il faut tenir
compte des points ou les technologies de domination des individus les uns sur les autres font appel aux processus
par lesquels I’individu agit sur lui-méme; et inversement, il faut tenir compte des points ou les techniques de soi
s’intégrent dans des structures de coercition et de domination. Le point de contact, ou [la fagon dont] les
individus sont dirigés par les autres s'articule sur la fagon dont ils se conduisent eux-mémes, est ce que je peux
appeler, je crois, “gouvernement”. [...] il y a toujours un équilibre instable, avec de la complémentarité et des
conflits, entre les techniques qui assurent la coercition et les processus par lesquels le soi se construit ou se
modifie par lui-méme (FOUCAULT, 2013, p. 38-39).



260

Vocé ¢ filoésofo até nas agdes cotidianas, ¢ essa pratica da filosofia se traduz por trés
capacidades, trés formas de atitudes e de aptidoes: vocé € eumathés, isto €, pode
aprender facilmente; vocé € mnémon, isto é, tem uma boa memoria ¢ guarda no
espirito permanentemente ¢ de maneira viva, presente, ativa, tudo o que aprendeu,
porque vocé era eumathés. Portanto, vocé € eumathés, voc€ ¢ mnémon (guarda na
memoria o que aprendeu) e, enfim, é logizesthai dunatos (é capaz de raciocinar, isto
¢, numa situag¢@o e numa conjectura dadas, sabe utilizar o raciocinio e aplica-lo para
tomar uma boa decisdo) (FOUCAULT, 2010a, p. 219).

E neste aspecto que Foucault considera que a vida filosofica é criagdo do individuo em
sua subjetivacdo, mas ¢ também uma opg¢ao, de modo que as praticas filosoficas ou o real da
filosofia ndo ¢ apenas olhar o seu entorno, reconhecer o que o circunda, perceber em todos os
elementos possiveis a mudanga e se calar para ndo implantar discérdias ou criar desafetos. E
aqui que podemos entender Foucault quando diz que percorrer o caminho € mais importante

que mapea-lo. E o que sugere em O governo de si e dos outros:

Nao se trata em absoluto de uma conversdo, trata-se, ao contrario, de seguir um
caminho que tem um comego e tem um fim. E € necessario realizar ao longo desse
percurso todo um trabalho longo e penoso. Enfim, o apego de que se fala nesse texto
ndo ¢ o apego as realidades eternas, ¢ a pratica da vida cotidiana, ¢ essa espécie de
atividade ao sabor dos dias, dentro da qual o sujeito deverd se mostrar eumathés
(capaz de aprender), mnémon (capaz de se lembrar), logizesthai dunatas (capaz de
raciocinar) (FOUCAULT, 2010a, p. 220).

E na pratica da vida cotidiana, com suas lutas, que esta a verdadeira vida. Nesse
sentido, temos Foucault em seu processo de subjetivacdo na Ontologia do presente: uma
historia do pensamento, o que € perceptivel quando o individuo tem a atitude, faz a opgao e
realiza a critica sobre sua realidade e sobre si mesmo. E uma espécie de ontologia critica de
n6s mesmos. E a critica do que somos esta em Foucault, tanto na analise historica dos limites
colocados para n6s como em seu possivel cruzamento que se apresenta na prova, no teste e
em seus riscos, estando aqui a tarefa do desenvolvimento da vida filosofica.

Foucault, na medida em que apresenta em seus ditos e escritos, em sua fala franca, o
jogo entre o presente € o que poderia, a qualquer momento, nega-lo, percorre o caminho da
ontologia do presente; ademais, ele realiza uma historia do pensamento quando forga, no
inclinar-se a si mesmo, a expulsdo para fora de si das sedimentacdes impostas pelas técnicas
de dominagdo. Nesse sentido, Foulcault ¢ exemplo do sujeito que se abre a algo diferente do
que ja ¢é. A diferenga agora ¢ o que pode ser imaginado entre um presente do qual somos parte
e um futuro ao qual pertencemos, a0 menos em parte, para construir. Essa ¢ a vida criativa,

nem harmoénica, nem de batalha, mas uma vida de luta.



261

Nesse aspecto da vida filosofica como luta, resisténcia, Foucault nos apresenta a
pratica de si, como vimos acima. Vimos também que nas praticas de si o conflito ainda ¢
constante. Assim, ao individuo que se subjetiva, participa do presente, compete considerar: o
que fazer agora? O que esperar? Nesse aspecto, Foucault recorre a referenciais de uma vida
filosofica que estdo presentes na cultura da antiguidade classica, os quais Foucault
compartilha como parte do seu processo de subjetivacdo, a saber: o Cuidado de si: epimeleia
heauton e gnothi seauton. Na aula de janeiro de 1982, em Hermenéutica do sujeito, observa

Foucault (2004, p. 14):

Desde o personagem de Socrates interpelando os jovens para lhes dizer que se
ocupem consigo até o ascetismo cristdo que da inicio a vida ascética com o cuidado
de si, vemos uma longa histéria da nocdo de epiméleia heautoii (cuidado de si
mesmo). E claro que, no curso desta histdria a nogdo ampliou-se, multiplicaram-se
suas significa¢des, deslocaram-se também. Posto que o objeto do curso deste ano
sera precisamente a elucidacao desta tematica [...].

Percebemos em Foucault, em seu processo de subjetivagdo, filosofia e vida, o que o
constitui enquanto sujeito. Nesse constituir a si proprio, ele faz uma escolha, tragca um
caminho e o percorre. Nessa perspectiva, ndo existe um ideal filos6fico como ndo existe uma
vida ideal; existem a vida, o estilo e a filosofia que o sujeito desenvolve para si, € que em seus
atos, em cada a¢do, em cada experiéncia, em cada momento presente se exteriorizam.

Foucault constitui a filosofia na propria experiéncia de sua vida. Ele realizou esse
processo de subjetivacdo em si. Contudo, ele ousou investigar tais processos, como se
desenvolvem as relagdes de poder em filosofos que foram “enquadrados” na histéria da
filosofia nas concepgdes metafisicas e universais acerca da compreensao do real.

Nesse sentido, Foucault percebe, ao analisar algumas das experiéncias que estes
filosofos desenvolveram em suas vidas, uma inclinagdo na realizacao de um projeto de vida,
ao mesmo tempo projeto filoséfico que expressa, sem dissimulagdo, quem € o filésofo e o que
ele pretende com sua filosofia. Percebe ainda, nos percursos trilhados por esses filésofos, que
eles fazem uma opg¢do, correm riscos, erram, reconhecem seus erros, criam estratégias,
resistem e lutam pelo seu projeto de vida, por aquilo que acreditam.

Essa atitude de realizar seu projeto de vida coincide nos fildsofos, em seus focos de
experiéncia, com a propria filosofia ou com o que cada um deles escolhe como caminho a
trilhar. Desse modo, Foucault analisa-os ndo a partir dos conceitos fechados, dispostos e
ensinados de forma escolastica, mas, como ¢ peculiar ao seu estilo, faz uso da inversao e nos

permite um olhar diferenciado a filosofia. Essa andlise, dessa forma, s6 foi possivel em



262

7

Foucault por ele ja ter, ele mesmo, tragado seu caminho, desdobrado a si mesmo. E o que de
certa forma nos apresenta uma das nogdes acerca da epiméleia heautoii (cuidado de si mesmo)

(2004, p. 14), em Hermenéutica do sujeito:

[...] a epiméleia heautoii é também uma certa forma de atencdo, de olhar. Cuidar de
si mesmo implica que se converta o olhar, que se o conduza do exterior para... eu ia
dizer "o interior"; deixemos de lado esta palavra (que, como sabemos, coloca muitos
problemas) e digamos simplesmente que ¢ preciso converter o olhar, do exterior, dos
outros, do mundo, etc. para "si mesmo". O cuidado de si implica uma certa maneira
de estar atento ao que se pensa e ao que se passa no pensamento. Ha um parentesco
da palavra epiméleia com meléte, que quer dizer, ao mesmo tempo, exercicio e
meditagdo, assunto que também trataremos de elucidar.

Entdo, em Foucault ja lhe era uma pratica o cuidado de si, essa certa maneira de estar
atento aos seus proprios pensamentos; ele sempre exercitou na pratica de converter o olhar do
exterior para si mesmo. O que, de certa forma, Foucault vai propor agora ¢ o exercicio
inverso: sair de si, de seus proprios pensamentos, ao outro. E nessa perspectiva que nos
deparamos com Foucault no abordar de alguns Focos de experiéncia em A4 vida filosdfica:
uma experiéncia de liberdade.

Nesse caminho ainda incerto, ndo somente duplo, mas com variaveis trilhas,
investigamos como Foucault vivenciou essa perspectiva da analise de alguns Focos de
experiéncia. Percebemos o francés a se movimentar na tentativa de mostrar as relacdes de
poder, com suas lutas, estratégias e resisténcias, em outros filosofos como sendo também
elementos de um processo de subjetivacdo na expressao da vida nao dissimulada, filosofica,
criativa.

Deste modo, perceber os sujeitos em um tempo diferente do seu, em condicdes de
existéncia diferentes da sua, em concepg¢des que foram cerradas de tal modo que se
distanciam do seu modo de pensar ¢ ndo somente uma ousadia, um risco, mas um desafio.
Nesse desafio a si mesmo, Foucault deixa ao seu leitor ndo somente o trajeto que percorreu,
mas a prova expressa de que nos sujeitos, em suas tensoes e idiossincrasias, segundo seus
pressupostos e pretensdes, suas possibilidades e seus limites, sobre os elementos proprios de
sua reflexdo sobre o mundo, sobre sua época e sua pessoa esta a vida filosofica. Eis o valor da
leitura ndo menos idiossincratica que Foucault faz de cada foco de experiéncias diferentes, a
qual, em nosso entendimento, se nao esclarece, ao menos permite ao investigador inclinar-se
na compreensdo do que seria ontologia do presente: uma histéria do pensamento. E essa a

histéria do pensamento expressao da vida filosofica que estd presente em Foucault, em seus

escritos, seus ditos, seus cursos, sua vida, sua filosofia.



263

Contudo, algo nos € perceptivel: nos focos de experiéncias esta presente, nas acdes dos
filosofos, o desdobramento da epiméleia (a nogdo de cuidado) e do gnothi (a nocdo de
conhecimento). Optamos pelo uso do verbo desdobrar, por entender que as nogdes de
epiméleia e gnothi— uma e outra — nao podem estar dissociadas porque, conforme Foucault,
elas se entrecruzam em relacdes de poder, pois saber ndo ¢ somente poder, saber implica o
cuidar. Dessa forma, no cuidado, por intermédio do ethos, do movimento parresiastico estao
provas da utilidade da filosofia na propria experiéncia do filésofo. E nesse sentido que

Foucault propde que a expressdo mesma da filosofia s6 se efetiva na experiéncia. E preciso

colocar os discursos a prova, observa em Hermenéutica do sujeito:

[...] Quando tiveres que submeté-los a experiéncia? Com efeito, nem quanto a estes
nem quanto a outros basta confiar na memoria: é na pratica que € preciso prova-los.
Por conseguinte, a utilidade do franco-falar, neste animi negotium, deve ter o
seguinte objetivo final: ndo nos contentemos de ter em algum lugar na memoria
aquilo que ouvimos, lembrando de quanto ¢ belo. E preciso grava-lo, grava-lo de
modo que, quando nos encontrarmos em uma situacao que o requeira, possamos agir
como convém. E na experiéncia que se medira a eficicia, a utilidade da palavra
ouvida da palavra que foi transmitida pela parrhesia (FOUCAULT, 2004, p. 488-
489).

Vale salientar, diante de tantas diferencas que cada foco de experiéncia mostra, o
objetivo de Foucault ndo ¢ o de eliminar as concepgdes fechadas, como o idealismo de Platao,
a ideia de natureza em Rousseau ou o aspecto da razdo em Kant. Se isso acontece, € mais
como resultado de subjetivacdes outras que podem ocorrer em seus leitores: como ele sempre
procura deixar claro, suas caminhadas nos processos de subjetivacdo se ddo no sentido de
movimentar o leitor na busca de seu proprio caminho. Essa relacdo com o leitor € préxima da

relagcdo que propde, em O Governo de si e dos outros, entre filosofia e poder:

A filosofia ndo tem de dizer ao poder o que fazer, mas tem de existir como dizer-a-
verdade numa certa relacdo com a a¢ao politica. Nada mais, nada menos. O que ndo
quer dizer, claro, que essa relagdo ndo possa ser especificada. Mas ela pode ser
especificada de diferentes maneiras, e essa relagdo do dizer-a-verdade filos6fico
com a pratica politica, ou com a justa pratica politica, pode assumir varias formas
(FOUCAULT, 2010a, p. 260).

Nessa relacao, Foucault nos apresenta os Percursos de Platdo na experiéncia politica
em Siracusa. Esse percurso, Platdo registra em suas cartas, em cuja analise Foucault se
debruca, principalmente das Cartas VII e VIII. Conforme Foucault, nos registros esta a

evidéncia de que Platdo tenta mostrar a seus leitores que, enquanto filésofo, quer ser mais que



264

logos, quer deixar sua expressao na realidade. Sobre a Carta VII, considera Foucault, ainda

em O governo de si e dos outros:
Mas parece-me que, e em todo caso é o que se marca nesse texto de Platdo, ha toda
uma maneira de marcar, de definir o que pode ser o real da filosofia, o real da
veridicg@o filosofica, que essa veridicgdo, mais uma vez, diga a verdade ou uma
falsidade. E esse real se marca com o fato de que a filosofia é a atividade que
consiste em falar a verdade, em praticar a veridic¢do perante o poder. E me parece
que, ha pelo menos dois milénios e meio, foi com certeza um dos principios
permanentes da sua realidade. Em todo caso, o que eu queria lhes mostrar e lhes
dizer hoje era como essa carta VII e seus diferentes desenvolvimentos podem ser

vistos como uma reflexdo sobre o real da filosofia, manifestado através da
veridicg@o exercida no jogo politico (FOUCAULT, 2010a, p. 209).

Em A4 prosa do mundo, de 1966, publicado em Ditos e escritos II, Foucault nos
permite uma fala que indica seu processo de subjetivagdo nesse caminho de investigacdo. Ele
abre uma discussdo sobre o quanto os antigos ja deram interpretagdes que sO temos que
recolher. Em seguida, inverte essa fala e permite outro valor aos antigos, enfatizando “[...] que
deveriamos somente recolher, se ndo fosse preciso aprender sua linguagem, ler seus textos,
compreender o que eles disseram [...]” (FOUCAULT, 2013a, 28). Com essa ampliacdo do
discurso, ele admite que “[...] A heranga da Antiguidade ¢, como a prépria natureza, um vasto
espaco a interpretar; aqui e ali, € preciso construir signos e, pouco a pouco, fazé-los falar”
(FOUCAULT, 2013a, p. 29). Desse modo, ao explorar os elementos das Cartas de Platao,
Foucault constroi novos signos, isto €, ressignifica a perspectiva de Platdo diante da filosofia
e, a0 mesmo tempo, permite a si proprio um olhar diferenciado, um exercicio que lhe
proporciona um novo sentido a filosofia.

Em outro contexto, mas ainda perseverando na vida filoséfica, se considerarmos as
analises de Foucault acerca do que aqui intitulamos de Devaneios de Rousseau no caminho da
liberdade e do reconhecimento de si, existem alguns arquivos que apresentam questoes
envolvendo relagdes de poder e muitas discussdes, mencionados em A vida dos homens
infames, de 1977, publicado em Ditos e escritos IV, dos quais podem ser extraidas analises da
sociedade moderna. A expressdao dos modos de comportamento da sociedade se apresenta nos
dilemas na vida de Rousseau. Muito embora o genebrino nao seja citado por Foucault nesse
texto, estd declarado nos paragrafos iniciais: “Esse ndo ¢ um livro de historia [...]”
(FOUCAULT, 2012a, p. 199), afirmando em seguida que “E uma antologia de existéncias
[...]” (Idem, ibid).

Entre as existéncias relatadas nesse arquivo, Foucault cita Adélaide Herculine Barbin
(1838-1868), hermafrodita que viveu o dilema da sexualidade frente a sociedade francesa,

tendo que modificar sua certiddo de nascimento para Abel Barbin e cometendo suicidio em



265

1968. Foucault escreve a partir deste arquivo, em 1978, As vidas paralelas. Henri Legrand
(1830-1886), médico psiquiatra franceés ligado ao Depdosito da sede da policia (1816-1883)
em Paris, no exercicio de sua profissdao, viveu muitos e obscuros casos de amor. Em 1979,
Foucault escreve sobre O circulo amoroso de Henri Legrand. Sobre esses arquivos, Foucault
relata:
Nao procurei reunir textos que seriam, melhor que outros, fiéis da realidade, que
merecessem ser guardados por seu valor representativo, mas textos que
desempenharam um papel nesse real do qual falam, e que se encontram, em
contrapartida, ndo importa qual seja sua exatiddo, sua €nfase ou sua hipocrisia,
atravessados por ela: fragmentos de discurso carregando os fragmentos de uma
realidade da qual fazem parte. Nao ¢ uma compilagdo de retratos que se lera aqui:
sao armadilhas, armas, gritos, gestos, atitudes, astlcias, intrigas cujas palavras foram
os instrumentos. Vidas reais foram "desempenhadas" nestas poucas frases; nao
quero dizer com isso que elas ali foram figuradas, mas que, de fato, sua liberdade,
sua infelicidade, com frequéncia, sua morte, em todo caso, seu destino, foram, ali,
ao menos em parte, decididos. Esses discursos realmente atravessaram vidas; essas

existéncias foram efetivamente riscadas e perdidas nessas palavras (FOUCAULT,
2012a, p. 202-203).

Nesses individuos de existéncias reais, embora exemplos de liberdade usurpada,
Foucault denuncia como os discursos impostos pelos padrdes sociais atravessam cada
individuo, cabendo ao individuo se moldar a esses padrdes e toma-los como padrdes de vida
ou lutar com eles. Contudo, muitos sdo os individuos cuja vida lhes direciona a um fim
tragico, suicidio, morte, etc, como nos arquivos, nao sendo esse, contudo, o caso de Rousseau.

Foucault nem mesmo menciona Rousseau nesse texto. Todavia, nos foi possivel
perceber na experiéncia de vida do genebrino, assim como na experiéncia de vida de Barbin e
de Legrand, os dilemas massacrantes que esses individuos de existéncia real vivenciaram
frente aos padroes estabelecidos pela sociedade, impondo determinados comportamentos a
vida do individuo.

Desse modo, Rousseau foi tratado como “infame” - a tentativa da sociedade de
desacredita-lo era uma constante. Contudo, ele percorreu um itinerdrio diferente dos
personagens dos arquivos de Foucault, em A4 vida dos homens infames. Foucault nos apresenta
um Rousseau que lutou até o fim da sua caminhada na busca do reconhecimento de si. Desse
modo, embora deixe-nos a informacao de cansaco, fadiga, ele ndo desistiu de lutar.

Nesse caminho diferenciado da existéncia de Rousseau, estdo relagdes de poder e
forca em exercicio, de modo que, na imposi¢do a um padrdo de comportamento ou a uma
moral que a sociedade postula ao individuo como verdadeira forma de se comportar, aparece,
entre disputas e desprezos em relagdo a pessoa do genebrino, o olhar diferenciado de

Foucault, no texto Introduction, publicado em Ditos e escritos 1. Contudo, esses dilemas



266

perseguem Rousseau por toda a sua existéncia e estdo boa parte denunciados na obra Os
devaneios do caminhante solitario. Nesse sentido, se faz importante destacar um trecho de

Rousseau, em sua primeira caminhada, no outono de 1776:

[...] Se, desde minhas primeiras desgragas, tivesse sabido ndo resistir contra meu
destino e tomar a resolu¢do que tomo hoje, todos os esforgos dos homens, todas as
suas assustadoras intrigas ndo teriam tido efeito sobre mim e ndo teriam perturbado
meu repouso com todas suas tramas, assim como nao o podem perturbar de agora
em diante com todos seus sucessos; que gozem a vontade de meu oprobrio, ndo me
impedirdo de gozar de minha inocéncia e de acabar meus dias em paz, a despeito
deles (ROUSSEAU, 1986, p. 28).

A partir da fala de Rousseau e considerando Foucault, nos € permitido colocar a prova
que os diferentes modos de condutas do dia a dia, seja nos comportamentos sexuais, de Henri
Legrand; seja nos desejos, de Herculine Barbin; seja nos discursos cientificos, tedricos ou
filosoficos, em Rousseau, se ligam a muitos sistemas de poder, os quais estdo, eles proprios,
ligados entre si. E nesse aspecto que se pode perceber as intrigas aplicadas a Rousseau, os
dilemas que ele ¢ for¢ado a enfrentar. Contudo, Rousseau, em sua segunda caminhada entre o
inverno de 1776 e 1777, apresenta o que, conforme Foucault, seria sua “pratica de si”’ no

caminho que escolheu:

[...] quando deixo minha cabeca inteiramente livre ¢ minhas idéias seguirem sua
inclinagdo, sem resisténcia e sem embaracos. Estas horas de soliddo e de meditacdo
s30 as unicas do dia em que sou plenamente eu mesmo ¢ em que me pertengo sem
distracdo, sem obstaculos ¢ em que posso verdadeiramenre dizer que sou o que
desejou a natureza (FOUCAULT, 1986, p. 3).

A vida na sua ligagdo com os sistemas de poder e a expressdao da luta sdo reais,
Rousseau da prova disso pois em sua fala testemunha que viveu embaragos, resistiu a esses
embaragos e lutou constantemente. Desse modo, considerando Foucault, se os embaragos
existem, se ¢ preciso resistir, ai estdo as provas das relagdes de poder. Na frase seguinte de
Rousseau, aparecem exercicios de “praticas de si”, um exercicio de contemplar, medir,
ponderar, livrar as ideias dos embaracos que a sociedade o acorrenta.

Foucault nos mostra que Rousseau foi exemplo de luta, criagdo de estratégias e
resisténcias. Rousseau, por sua vez, nos permite, em seus testemunhos, visualizar em suas
experiéncias de vida a relagdo que o franc€s propde entre a epiméleia (a nogao de cuidado) e o
gnothi (a nogao de conhecimento).

Essa relacao ¢ visivel quando o genebrino, em seu duplo exercicio de luta e de “pratica

de si”, admite: “sou o que desejou a natureza”. Essa fala nos direciona a proposta de Foucault,



267

a de escolher o caminho e cuidar de seu percurso até o fim. Nesse sentido, conforme Foucault,
Rousseau ¢ a expressao dessa vida sem dissimulacdo. O genebrino, ao afirmar que a natureza
imprime sentido a sua vida, até os limites de sua existéncia, d4 provas do que Foucault
denomina de vida filoséfica.

Contudo, além de, em Platdo e em Rousseau, nos deparamos com Foucault como que
no exercicio de sua subjetivacdo com os Passos de Kant a pragmatica de si. Conforme o
francés, Kant foi aquele filosofo que o tocou com a questdo relativa a Aufkldrung como
possibilidade de interrogar o seu presente, embora — diferentemente de Rousseau — admita

Foucault em relacio a Kant, em O que Sdo as Luzes?, de 1984'*:

[...] que o fio que pode nos atar dessa maneira a aufkldrung nao ¢ a fidelidade aos
elementos de doutrina, mas, antes, a reativacdo permanente de uma atitude; ou seja,
um éthos filoséfico que seria possivel caracterizar como critica permanente de nosso
ser historico. E esse éthos que eu gostaria de caracterizar muito resumidamente
(FOUCAULT, 2013a, p. 361).

Em O que Sdo as Luzes?, Foucault nos coloca diante de um ethos com nova
denominacao, isto &, ethos filosofico. Acreditamos que essa proposta esta relacionda ao que
observa Foucault, em “Omnes et Singulatim”, de 1981, publicado em Ditos e escritos 1V,
embora se trate de uma abordagem politica. Ainda no inicio do texto, ele exerce uma atitude
critica sobre si € sobre o seu tempo presente, quando afirma que “[...] Uma das tarefas das
Luzes era multiplicar os poderes politicos da razdo. Mas os homens do século XIX logo iriam
se perguntar se a razdo ndo estava a ponto de tornar-se demasiado potente em nossas
sociedades” (FOUCAULT, 2012a, p. 347).

Desse modo, o francés percebe que ndo se trata apenas de problematizar o modo de ser
histérico, nem de se ater unicamente ao sujeito enquanto constituicdo de si proprio como
sujeito autonomo; novos discursos parecem se caracterizar, para Foucault, a partir dos passos
de Kant. Assim, novas sdo as relagdes que Foucault vive em seu processo de subjetivagdo e
quer nos indicar, com isso, um caminho. Desse modo, Foucault ja nos apresentou a proposta
do éthos em seu movimento parresiatico, cujas partes - pardstema, parakeue € parresia - se
interligam em relagdes complementares; ja provou que o ethos se movimenta na constituicao
do sujeito; agora nos apresenta outro, o ethos filosofico, e ainda com a proposta de que ele

atue como “‘uma atitude critica permanente de nosso ser historico”.

142 Egse texto refere-se ao escrito de Foucault sobre o trabalho de Kant, O que sdo as luzes?, de 1784.



268

Nesse sentido, acerca de Kant, o proprio Foucault (2012a, p. 347) esclarece que a vida
filosofica “ndo € a fidelidade dos elementos da doutrina” — como aconteceu com Rousseau e
com o proprio Foucault. O que € importante para nés € com o que o francé€s esta preocupado ¢
como os leitores vao exercitar suas vidas a partir do que ele propde como modos de
existéncia. Nesse sentido, a questdo movida por Kant acerca do “sapere aude” ¢, para
Foucault, um elemento a ser considerado.

Ora, o presente de Foucault ¢ 0 momento historico da racionalizagdo; ele esclarece que
a forma como a razdo se estabelece na sociedade € perigosa, a isso se deve sua primeira
observacdo sobre este aspecto: “[...] E sem duvida prudente nio tomar como objeto de estudo
a racionalizacdo da sociedade ou da cultura como um todo, mas analisar esse processo em
varios dominios [...]” (Idem, p. 348). Foi isso que Foucault realizou em suas pesquisas quando
considera experiéncias como loucura, crime, sexualidade, morte, vida, etc., o interessante ¢
que, ao realizar tais leituras, o leitor cruza os conteidos com elementos proprios de sua vida,
de modo que o sujeito ¢ direcionado a desconfiar da razdo, desconfiar de si proprio. Se
relacionarmos com abordagens kantianas, temos um caminho invertido ao da vida filosofica
de Rousseau, que foi fiel ao seu caminho até o fim. Desse modo, ndo ¢ em Kant a fidelidade
ao seu caminho que o olhar de Foucault se dirige, mas a postura kantiana com a atitude de
reavaliacdo daquilo que ¢ importante para si na trajetéria do percurso.

Mas, ainda assim, se o individuo € aquele que racionaliza e sofre racionalizacao, o que
fazer? Foucault nos dé, acerca disso, uma pista em sua segunda observagao: “[...] Quando
algumas pessoas tentam racionalizar alguma coisa, o problema essencial ndo € procurar saber
se elas se conformam ou ndo com os principios da racionalidade, mas descobrir a que tipo de
racionalidade elas recorrem” (Idem, ibid).

Nestas duas observagdes, podemos perceber os movimentos da vida de Kant quando,
por exemplo, admite que Hume o despertou do sono dogmatico. Assim, desconfiando do seu
principio de racionalidade e buscando em outros elementos algo que permita uma relagao,
clareza ou mesmo a negacao do que considera verdade, ele nos mostra que ha aqui, de forma
imediata, a presente relacdo com o sujeito em sua singularidade historica, com este ser que
nao reavalia apenas a si proprio, mas efetiva condi¢des outras que atuam nessa racionalidade.
E uma espécie de dupla racionalidade.

E como se Foucault, no final do percurso de sua caminhada no processo de
subjetivacdao, nao estivesse satisfeito. Assim, embora apresente a perspectiva da historia
efetiva, pode-se depreender que essa efetivacdo s6 se realiza com um modo de vida

parresiastico frente as estruturas fixas da autoridade do saber. Nesse estilo de vida, Foucault



269

interliga a relacdo individuo e saber. Contudo, ele percebe ainda o quanto, em nossa
sociedade, o saber se desenvolve nos moldes de determinadas estruturas e sistemas fixos para
a compreensao do real, de modo que esse saber, essa estrutura, ndo permite ao individuo
compreender como ¢ aprisionado na armadilha de sua historia.

Entdo, se ¢ preciso um estilo de vida diferente, e se tal ndo € possivel em nossa
sociedade, se faz necessaria a reativagao do elo, do fio condutor que “una” individuo, histéria
e filosofia, em outra perspectiva; que permita ao individuo um engajamento e, neste, a
expressao de si, a subjetivagdo. Diante dessa necessidade, Foucault percebe a urgéncia em
abrir um didlogo entre a filosofia moderna e a filosofia antiga. Entdo, ousou o franceés
construir um canal aberto entre o pensamento antigo € o moderno, cuja ligacdo ¢ a propria

vida.



4. VIDA FILOSOFICA: UMA VIDA CRIATIVA

[...] a filosofia ndo pode se falar a si so, a filosofia
ndo pode se propor como violéncia, a filosofia

ndo pode aparecer como a tabua das leis, a filosofia
ndo pode ser escrita e circular como o escrito que
cairia em todas as mdos ou em quaisquer maos.

Michel Foucault

No primeiro caminho percorrido e que trata da Historicidade humana: uma agonistica
nas relagoes de poder, nos detivemos na proposta de Foucault de que a historia ¢
efetivamente o que se vive. Desse modo, no sustentar desta hipotese, realizamos alguns
esclarecimentos sobre convengdes historicas que instituiram modelos, correntes e escolas
filosoficas com determinadas maneiras na compreensao do mundo, do homem e da historia.
Foucault observou que no século XIX e XX, em virtude de algumas sedimenta¢des ou mesmo
maneiras fechadas de interpretacdes advindas seja do historicismo seja do humanismo,
historia € homem se apresentavam como elementos sem nenhuma relagao.

Neste sentido, na historia como mera narrativa; no homem sem lugar nesta historia das
representacdes; no mundo recheado de incompreensdes, Foucault percebe, através de
acontecimentos e forgas presentes na historia efetiva que ha, entre historia do pensamento e
historia das problematicas, fortes relacdes. A tais relagdes, ele as considera como relagdes de
poder e, nelas, apresenta o individuo forcado a luta ndo somente em suas condi¢des de
existéncia, mas nos modos e formas, atitudes e posturas diante do jogo proprio nas
experiéncias da vida. Ora, na historicidade humana hd uma agonistica nas relagdes de poder
que nos impossibilita de emitir uma definicdo conclusiva sobre o que ¢ a vida. A despeito
dessa dificuldade, Foucault mostra no individuo a abertura a inven¢ao, a criagdo ou ao que
aqui intitulamos de vida criativa.

ApOs a percepgao dessa abertura do individuo a luta e a invengao, decidimos percorrer
nosso segundo caminho pelos Processo de subjetiva¢do: condi¢oes, formas e modos do
sujeito se conmstituir com o objetivo de investigar como se estabelecem no individuo as
relagdes de poder e relacdes de forgas, a saber, de que forma, quais saberes e técnicas sao
possiveis ao individuo para que possa perceber os limites, seja de si mesmo, seja do que o
circunda ou das relagdes com outros individuos. Deste modo, constatamos a partir de

Foucault que, frente a estes limites, estd o individuo a tomar a atitude de assumir um governo



271

de si e de enfrentar as situacdes da vida, quer sejam estas apaziguantes ou, pelo contrario,
conflitantes. Eis, entdo, que nos deparamos com o movimento proprio da vida em seu ethos.
Assim, na capacidade do individuo no exercicio da prdatica de si, da vida criativa, temos o
processo de subjetivagdo e, neste, a propria vida filosofica.

E a isso que tentaremos compreender nesse terceiro caminho, intitulado Vida
filosofica: uma vida criativa, buscando identificar, a partir de focos de experiéncias, o
exercicio de “praticas de liberdade” na condi¢do histdrico-filosofica. Todavia, como nosso
objetivo consiste em preencher uma lacuna acerca da liberdade que permita refletir sobre seu
carater abstrato, superando a dicotomia que se apresenta na relagdo do individuo com o poder
que se encontra a ele subjacente enquanto um ser isolado em busca do aperfeicoamento
individual, continuaremos essa trajetoria do nosso quarto caminho, Vida filosdfica: uma vida
criativa e, neste, consideraremos inicialmente o que Foucault apresenta sobre a “ontologia do
presente”, uma vez que o processo de subjetivagdo se da em meio aos acontecimentos nos
quais o sujeito encontra seu sentido nesse presente.

No entendimento do que Foucault nos fornece sobre “ontologia do presente”, temos o
individuo como expressdao daquele que vive ndo somente em funcdo de causas e efeitos
constatados em meio aos processos de poder mas, sobretudo, na consideracdo de que estdo
nas condicdes adversas presentes na vida aquilo que o for¢a a luta nos moldes de uma
experiéncia estética, e tal experiéncia pede, convida e convoca o individuo ao cuidado de si. E
nesse presente e nesse retorno a si que ele vai, a0 mesmo tempo, se movimentar nas
experiéncias, praticas, exercicios, acdes e atuagdes junto a outro individuo ou individuos ou
mesmo estruturas coletivas, estabelecendo e estruturando relagdes de poder que, se ndo o
conduzem ao reconhecimento reciproco ou a empatia, estabelecem, ao menos, novas formas
de atitude e postura diante dos limites da vida.

Seguindo os passos de Foucault em seus ultimos cursos no College de France, A
coragem da verdade e Governo de si e dos outros, situamos a "visita" que ele faz a Platao.
Neste sentido, vale observar, a titulo de lembranca, sobre como a tradigao contemporanea tem
deixado de lado a tradicao antiga. Nietzsche, por exemplo, apresenta Socrates e Platdo como
sintomas de uma mal da razdo: “[...] reconheci em Soécrates ¢ Platao sintomas de decadéncia,
instrumentos da decomposicao grega, pseudo-gregos, anti-gregos [...]” (NIETZSCHE, 1976,
p. 18-19). Sendo assim, contra todas essas expectativas, Foucault, um filésofo que coloca em
suspeita as grandes narrativas e conceituagdes universais, marcas do pensamento classico, vai
resgatar uma tradigdo para tratar do que significa experienciar uma vida filosofica face ao

poder, criando estratégias, possibilitando lutas e “praticas de liberdade”.



272

Foucault mostra a liberdade como o que € proprio do sujeito que vive sua historia de
modo efetivo. Dessa maneira, ao se situar historicamente considerando tudo o que vive, isto &,
conhecendo a sistematica e a estrutura das condigdes em que se encontra a realidade presente
— paradstema —, € enfrentando as condi¢des adversas, o individuo ¢ livre; sendo livre, € capaz
de desenvolver “praticas de liberdade” — pardskeue. Desse modo, desenvolvendo e
exercitando “praticas de liberdade™, subjetiva-se. Eis o movimento parresiatico no ethos
proprio da vida.

Entdo, neste processo de subjetivacao, adverte Foucault, conhecimento de si e cuidado
de si carecem um do outro, muito embora seja necessario considerar que, na modernidade, tal
conhecimento seja concebido ou como natureza edificante, isto €, que possui uma fungao
ordenadora, sendo ela, por sua vez, suscetivel de transformar o sujeito ou, em outra
perspectiva, enciclopedista, de modo que basta “ao homem de razdo” da modernidade ter
erudi¢do suficiente para dar conta das grandes conceituagdes e sistematizagdes. De uma forma
ou de outra, o individuo estaria aprisionado ou a mercé de forgas a ele estranhas; ficaria de
fora, seria a-historico ou uma espécie de marionete.

Nao h4 ao individuo o recurso a uma natureza edificante que o conduza ao deleite
inalteravel da vida perfeitamente tranquila. Foucault percebe isso em Rousseau, aquele que
estudou a natureza e desvendou muitos dos seus mistérios. Foucault, no texto Introduction,
publicado em 1962, em Ditos e escritos I, estabelece uma relagdo entre os textos
autobiograficos de Rousseau e a propria pessoa do genebrino. Esta relacdo tem como foco
principal as Confissoes e os Didalogos. Conforme as observagdes do francés, Rousseau foi
aquele que vivenciou nos limites de sua vida — ou de sua natureza humana, considerando que
o homem enquanto individuo é também natureza — os processos de alternancia da natureza de
si enquanto individuo, na medida em que se entrecruzava nas relacdes com outros individuos.
E nessa perspectiva que Foucault elabora o individuo moderno em processo de subjetivagio
como uma “ontologia do presente”.

Conforme Foucault, o individuo “E” e constitui esse processo, se agita, modifica-se,
conhece a si mesmo e luta para ser conhecido e compreendido pelos outros. O francés
percebeu este movimento também em Kant, que, mesmo estabelecendo uma linha diviséria
entre o que ¢ cognoscivel e aquilo que nao se pode conhecer, a coisa em si, nao deixou de

£t -14
buscar a pragmatica de si'*.

30 termo “pragmatica de si”, que adotamos aqui para Kant, ndo deve ser confundido com o entendimento do
pragmatismo, fim do século XIX, de Peirce (1839-1914), James (1844-1910) e outros que, se opondo ao
intelectualismo, consideram o valor pratico como critério da verdade. Foucault, sobre esta questdo, em O



273

O recurso de Foucault da vida filosofica na histéria compreende, ao mesmo tempo, o
individuo que vive a historia efetiva. Esse recurso ¢ inovador porque remete a essa busca,
talvez genealdgica, talvez arqueologica, mesmo etimologica, as palavras, sentidos e agdes que
marcam esse retorno da filosofia a si mesma e ao ser proprio do individuo, isto €, sua historia.
Filosofia, historia, individuo compartilham mutuamente e ontologicamente desse momento
presente do que efetivamente se “E” em suas formas, modos e condi¢des de existéncia.

Desse modo, Foucault retoma aspectos da vida de Platdao, Rousseau e Kant e nos,
nessa pesquisa, seguindo a esteira dos seus itinerdrios, decidimos por retomarmos alguns
aspectos da propria vida do francé€s com a intencdo de refletir sobre a ligacdo entre
conhecimento do que se vive e cuidado de si naquilo em que vive, pois € a existéncia com
tudo o que se vive no momento presente o que, ontologicamente, pode dizer ao sujeito quem
ele de fato “E” ou em que ele, enquanto sujeito livre, se constitui. Essa historia da filosofia
que Foucault pretende ¢ a vida filosofica e diz respeito as formas da vivéncia e a
exemplaridade, mas principalmente ao recurso da historia no sentido de contar ndo o passado,

. : 144
mas de iluminar o presente .

governo de si e dos outros, nos apresenta varias questdes da pragmatica na analise do discurso: /...] Vocés sabem
perfeitamente os problemas e a distingdo que podem existir entre a andlise da lingua e dos fatos de lingua e a
analise dos discursos. O que chamamos [...] de pragmatica do discurso, [...] é a andlise do que, na situagdo real
de quem fala, afeta e modifica o sentido e o valor do enunciado [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 66). Em outra
perspectiva, ele mostra a oscilacdo de sentido no enunciado de um discurso performativo: /...] Vocés tém uma
situagdo que é tal, um estatuto do sujeito falante que é tal, [...]Se um jornalista no canto de uma sala diz "a
sessdo esta aberta”, ele constata que a sessdo acaba de ser aberta. Se é o presidente da sessdo que diz "a sessdo
esta aberta", vocés sabem muito bem que o enunciado ndo tem o mesmo valor nem o mesmo sentido. [...] (Idem,
ibid). E, por fim, apresenta a pragmatica do discurso: /...] Vocés veem que a andlise da pragmdtica do discurso é
a andlise dos elementos e dos mecanismos pelos quais a situacdo na qual se encontra o enunciador vai
modificar o que pode ser o valor ou o sentido do discurso. O discurso muda de sentido em fun¢do dessa
situagdo, e a pragmadtica do discurso é isto: em que a situa¢do ou o estatuto do sujeito falante modificam ou
afetam o sentido e o valor do enunciado? (Idem, ibid). Contudo, os passos de Kant na “pragmatica de si”
ultrapassam o estatuto do sujeito falante, na medida em que a fala aqui aparece como dispositivo parresiastico.
Nesse sentido, ndo sdo meramente emissdes de sons que conduzem a uma analise fonética, mas ¢ o individuo em
processo de subjetivacdo que € livre ao falar e, no franc-parler, compromete a si mesmo a cada passo do seu
trajeto.

144 . . ~ ey eqe . .
Sobre o recurso da historia no sentido de contar ndo o passado, mas como possibilidade de iluminar o

presente, como nos inspira Foucault, encontramos, sob a orientacdo do Professor Iraquitan Caminha - UFPB e
co-orientacdo do Professor Michel Dupuis — UCL, no terceiro capitulo da tese de doutorado de Wilne de Sousa
Fantini, Foucault entra na danga: reflexdes historico-filosoficas sobre as relagdes de poder presentes desde o
balé de corte a danga-teatro de Pina Bausch, uma excelente reflexdo: “Na verdade, essas flechas pretéritas em
direcdo ao presente foram langadas em dezembro de 1784, na revista Berlinische Monatsschrift, pelo filésofo
alemdo Immanuel Kant, quando escreveu um opusculo intitulado Resposta a pergunta: que é Illuminismo?.
Nesse texto, ele afirmou que a época iluminista foi “‘[...] a saida do homem da sua menoridade que ele proprio é
culpado’ (KANT, 2009, p. 9) e, por conseguinte, nega ser este periodo histérico esclarecido. [...] Conforme
Foucault, o Iluminismo era concebido pela 6tica da genealogia dos saberes e pelo eixo do discurso-poder. Ele
entendia o [luminismo como ‘[...] um imenso e multiplo combate dos saberes uns contra os outros - dos saberes
que se opdem entre si por sua morfologia propria, [...] por seus efeitos de poder intrinsecos’ (FOUCAULT,
2005, p. 214). Essa concepgdo diferia da visdo da historia das ciéncias, que tem como eixo o conhecimento-
verdade e que via na problematica das Luzes ‘[...] a luta do conhecimento contra a ignorancia, da razio contra as



274

4.1 Livre subjetivaciio: experiéncia criativa de Mr. Hublot

Serge Toubiana, participando da coletanea Michel Foucault: a littérature et les arts,
escreve um capitulo interessante denominado Michel Foucault et le cinema, inspirado em Des
cahiers du cinema, o qual contém entrevistas de julho e agosto de 1974 com o pensador
francés, intituladas anti-retro, versando sobre o cinema. Conforme Toubiana, Foucault emitiu
comentarios que possibilitam uma nova visdo ou mesmo uma abertura para, através do
cinema, operar um novo tipo de questionamento critico da histéria. Foucault via na

representacao corrente do cinema o que ele vai denominar heroismo positivo:

Nossa preocupacao, de ordem tanto estética quanto politica, era a seguinte: como
“figurar” um outro tipo de herdi? Como o cinema poderia promover um “heroismo
positivo” que difere do heroismo do cinema classico ou dominante? E
impressionante, a esse titulo, reler Foucault afirmando isso: “O que é importante ¢ a
questdo: "E possivel fazer um filme positivo sobre as lutas da Resisténcia? Bom,
percebe-se que ndo. Tem-se a impressao que isto faria gargalhar as pessoas ou que,
tudo simplesmente, esse filme ndo seria visto. Eu gosto muito de Le Chagrin et la
pitié, eu nao considero como uma ma acdo ele ter sido feito. Talvez eu esteja
enganado, mas aqui isso ndo ¢ importante. O importante é que essa série de filmes ¢
exatamente correlativo a impossibilidade — e cada um de seus filmes acentua essa
impossibilidade — de fazer um filme sobre as lutas positivas que pdde ter lugar na
Franga a respeito da guerra e da Resisténcia". A essa questdo do heroismo positivo,
Foucault responde inspirando-se em Brecht: “Podemos fazer um filme de luta sem
que haja os processos tradicionais de heroizagdo? Voltamos outra vez a um velho
problema: como a historia chegou a ter o discurso que ela tem e a recuperar isso que
passou, ndo sendo por um processo que seja o da epopeia, quer dizer, contando-o
como uma historia de her6i? Foi desse jeito que escrevemos a historia da Revolugao
francesa. O cinema procedeu da mesma maneira. A isto podemos sempre opor o
inverso irdénico: “N&o, observe, ndo ha herdis. Nos somos todos porcos [...]”
(TOUBIANA, 2004, p. 190)'*.

quimeras, da experiéncia contra os preconceitos, dos raciocinios contra o erro etc. [...] como a caminhada do dia
dissipando a noite [...]" (Ibid., p. 214)” (FANTINI, 2015, p. 121).

145 Notre préoccupation d'ordre aussi bien esthétique que politique était la suivante: comment “figuren” un autre
type de héros? Comment le cinéma pouvait promouvoir um “héroisme positif” qui différe de I'héroisme du
cinéma classique ou dominant? Il est frappant a ce titre de relire Foucault affirmant ceci: "Ce qui est important,
c’est la question: "Est-il possible, actuellement, de faire un film positif sur les luttes de la Résistance ?" Eh bien!
On s'apercoit que non. On a l'impression que cela ferait rigoler les gens ou que, tout simplement, ce film ne
serait pas vu. J'aime assez Le Chagrin et la pitié, je ne considére pas que c’est une mauvaise action de 1'avoir
fait. Je me trompe peut-€tre, 1a n'est pas l'important. L'important c’est que cette série de films est exactement
corrélative de I’impossibilité - et chacun de ces films accentue cette impossibilité - de faire un film sur les luttes
positives qu'il a pu y avoir en France autour de la guerre et de la Résistance.” A cette question de 1’héroisme
positif, Foucault répond en s'inspirant de Brecht: “Peut-on faire un film de lutte sans qu'il y ait les processos
traditionnels de 1'héroisation? On en revient & un vieux probléme: comment 1’histoire est-elle arrivée a tenir le
discours qu'elle tient et a récupérer ce qui s'est passé€, sinon par un procédé qui était celui de 1’épopée, c'est-a-dire
en se racontant comme une histoire de héros? C'est comme cela qu'on a écrit I’histoire de la Révolution
frangaise. Le cinéma a procédé de la méme fagon. A cela on peut toujours opposer I’envers ironique: “Non,
regardez, il n'y a pas de héros. On est tous des cochons. etc.” (TOUBIANA, 2004, p. 190).



275

Para compreender a vida filosofica: uma vida criativa, as condicdes, formas e modos
do sujeito se constituir em seu processo de subjetivagdo, perceber o movimento proprio no
individuo nas formas de praticas de si, na interpretacao e diagnostico do presente, no uso de
técnicas de governamentalidade, saberes e veridiccdo e na interagdao das relagdes de poder e
for¢ca no individuo, escolhemos como referéncia de suporte uma inspiragdo a partir de uma
experiéncia estética que se desdobra em um curta metragem do ano de 2013, ganhador de
varios prémios ¢ que tem como titulo o nome de Mr. Hublot, de Laurent Witz e Alexandre
Espigares.

Nao ¢ o heroismo nessa pelicula de arte cinematografica que propomos analisar aqui.
Em verdade, Mr. Hublot pode ser considerado sob varias 6ticas, mas nenhuma que autorize a
concepgao epopéica do herdi ocidental; ao contrario, o que nos chama a atencao nele sao os
processos de subjetivacdo constitutivos nas personagens que a trama enreda'*®. Sob a direcio
de Laurent Witz, da cidade de Luxemburgo, esse curta foi premiado com Oscar e mostra, de
maneira exemplar, os embates do individuo nas suas relagdes, algo que, comungando,
inicialmente, com o estado comum da passividade cotidiana que coloca o homem sob suspeita
de si mesmo. Entretanto, como nos mostra o curta, desse quadro, dessa suspeita, pode surgir a
possibilidade de inversdo e, com ela, as estratégias, os riscos € a aposta.

Mr. Hublot inicia com a imagem de um reldgio seguido de uma maquina que expoe
uma nota fiscal e, em seguida, focaliza parte dos mobilidrios de uma casa, a saber: uma
estante com pequenos objetos milimetricamente dispostos € uma prateleira com variada
exposi¢ao de porta-retratos com fotografias de entes queridos. Nesse interim, um interruptor
funciona ininterruptamente a apagar e acender.

O interruptor ¢ deixado de lado e Mr. Hublot aparece numa caminhada apressada do
outro lado da sala indo ao encontro da parede onde também existe uma variacdo de multiplos
quadros com retratos em exposicao daqueles comumente associados a vida em familia. Mr.
Hublot vai delicadamente as molduras das telas e certifica-se de que estdo enquadradas
corretamente, ou seja, esteticamente apraziveis ao olhar. Na cena seguinte, ele caminha até a
porta e destrava uma imensa quantidade de ferrolhos. Sai até a sacada do seu apartamento e
supervisiona as flores em pequenos jarros. Sao muitos os barulhos advindos do exterior, desde
maquinas, turbinas, buzinas de carros, sinetas, trens, pessoas, trabalhadores no exercicio de

suas funcoes na cidade.

146 Nesse processo de subjetivagio, o proprio Mr. Hublot se depara com o outro. Nesse sentido, esse processo
implica sempre em relagdes com outros seres.



276

Porém, um desses barulhos atrai a atencdo de Mr. Hublot, um carro que
apressadamente freia, para e joga um pequeno volume proximo a lixeira da esquina em frente
ao seu apartamento. Agora, um som em especial chama a aten¢do de Mr. Hublot, um som
triste, quase um pedido de socorro. Com suas lunetas, volta o olhar para a dire¢do do som; ele
se faz de desinteressado e entra em casa, apaga e acende varias vezes o interruptor e a noite
chega, quando entdo ele dorme.

Na manha seguinte, ele acorda, ao soar do cuco, na mesa do café¢ da manha. Tudo esta
organizado cuidadosamente a espera do soar do relogio para dar inicio ao seu pequeno
desjejum. Os ultimos segundos sdo acompanhados por Mr. Hublot com pancadas na xicara
com a colherzinha, o caf¢ estava na temperatura adequada e, na hora exata indicada pelo
badalar do relogio, saboreia-o. Nesse momento, ¢ atraido para o mesmo som do dia anterior —
alguém parecia ter passado a noite no frio — e, nesse interim, um interruptor a apagar e
acender.

O interruptor mais uma vez ¢ deixado de lado, Mr. Hublot precisa atender cada minuto
do relogio, arrumar e desarrumar os livros na estante, supervisionar os detalhes dos quadros
expostos na parede e cuidar da casa de forma minuciosa, de modo a manté-la na mais perfeita
ordem e organizagdo, esta parece ser sua unica preocupagao € ocupacao.

Contudo, dentre os muitos sons do exterior, aquele som especial se interiorizara em
sua mente. Mr. Hublot maquinava e, segundo a segundo, pensava: - algo tem que ser feito!
Observava vez por outra pela janela, percebia muitos transeuntes, mas nenhum deles absorvia
e percebia o som que o atingia. A noite caiu, chuva, trovoada e aquele ser pequenino encontra
uma caixa e nela se recolhe — o que tranquiliza Mr. Hublot. As luzes se apagam e ele se dirige
a maquina que emite o cupom fiscal, mas em sua mente o som de alguém que estava a passar
além do frio, da fome, da sede, também uma situa¢do de desespero lhe importunava e ele
lutava e se debatia consigo mesmo pelo que o mundo exterior lhe apresentava.

Nesse momento, nao era mais o interruptor a apagar e acender, mas a sirene do carro
do lixo que, além de apagar e acender, emitia o bip que indicava o recolhimento dos dejetos
da lixeira. Mr. Hublot entrou em desespero, demorou muito a retirar os ferrolhos e alavancas
que bloqueavam a abertura da porta. Quando chegou ao local, o carro de recolhimento havia
partido, e ele, em uma profunda tristeza, emitindo um grande mal-estar, culpa, dor. Mas de
repente alguém o observava, estava parado ao seu lado como que o esperando: aquele ser
pequenino superou todas as adversidades para estar naquele momento ali, ao lado de Mr.

Hublot. Ele o abragou, o afagou e juntos caminharam para casa.



277

Na manha seguinte, Mr. Hublot percebe o quanto sua rotina mudara: ao arrumar a
estante, ao certificar-se de que os quadros da parede estavam em ordem se dabatia
constantemente com aquele minusculo ser, por vezes tropegava nele e pisava-o. Uma atitude
fora tomada e agora restavam-lhe as adaptagdes, as estratégias e novos dispositivos a serem
acionados. Assim, da mesma forma que o interruptor era ligado para iluminar a casa a cada
anoitecer, a mente de Mr. Hublot se iluminava a cada instante com varias resoluc¢des, de modo
que nao foi dificil: Mr. Hublot conseguiu adaptar o seu pequeno amigo a sua rotina e tudo na
casa parecia continuar na mais perfeita ordem, os livros, os quadros, o cuco, o relogio, a
maquina com o cupom fiscal. Um belo dia! Os dois ja adaptados e inseparaveis, Mr. Hublot
se depara com uma nova situacao, um novo acontecimento, o seu amigo havia crescido em
demasia, quebrava os pequenos objetos delicadamente organizados na estante, derrubava seus
livros, seus quadros pendiam agora desorganizados e, mesmo, caiam da parede. Era o fim da
sua vida metodica e organizada.

Mr. Hublot passou a ter pesadelos constantes sendo assassinado por seu amigo. Entao,
nao sabendo o que fazer, estava a escolher entre sua vida e a do seu amigo, entre voltar a sua
vida rotineira e ousar na criagao de novos dispositivos a fim de preservar a amizade adquirida
que deu sentido a sua propria vida. A constatacdo era a de que os dois ndo poderiam viver
mais sob o mesmo teto, a casa ficara pequena em demasia para Mr. Hublot e seu amigo.
Restava-lhe como saida abandonar o amigo ou sacrifica-lo.

O interruptor a apagar ¢ a acender e outra possibilidade aparece. Dai, agora dois
caminhos: a possivel solucao e uma escolha a ser feita por Mr. Hublot. Primeiro, sacrificar a
vida do amigo; segundo, buscar mecanismos para driblar a situacdo. A escolha foi a de
adquirir um novo prédio, um que se encontrava em frente ao imovel de Mr. Hublot, mas
ignorado por ele, posto que ele se encontrava cernido em sua cotidianidade. Da condi¢ao de
desprezo e isolamento no primeiro momento da trama, se deu o surgimento de novas
situagOes, estratégias criadas para superacdo e, em certo sentido, comportar essa nova
realidade, esses novos fatos. Nesse curta, percebe-se as novas ferramentas, pardskeue, que sao
criadas e elaboradas visando as possiveis acomodagdes face a histéria'*’, pardstema, que

possibilitam no processo de subjetivacao a parresia.

70 curta metragem de 2013 Mr. Hublot, sob direcio de Laurent Witz, na cidade de Luxemburgo, foi premiado
com o Oscar de curta de animacdo. Em 11 minutos de duracdo, mostra a extraordinaria e comovente estoria de
um récem-aposentado que descobriu o sentido da vida apds a sélida amizade construida por um ser
aparentemente indefeso. Disponivel em:
<https://www.google.be/search?q=M.+Hublot&oq=M.+Hublot&ags=chrome..69157.10575j0j7 &sourceid=chro
me&es_sm=93&ie=UTF-8>.



278

Mr. Hublot estd numa realidade presente, a vivencia livremente e, a cada momento, se
subjetiva movido pelo bem proprio da sua agdo. Nesta realidade, ele desenvolve praticas e
exercicios diarios, modifica agdes, ao mesmo tempo em que preserva determinadas rotinas,
além de estabelecer um didlogo na relacdo. Embora o filme ndo apresente uma s6 palavra
sonora, ha um didlogo na acdo que ¢ audivel. Esse didlogo ¢ o que o movimenta, na
ludicidade da edicdo cinematografica, todos os mecanismos corpéreos e receptores de
imagens do telespectador. Eis ai o que poderiamos propor como liberdade de palavra e
franqueza na fala, isto €, aquela que fala por si. Sobre esta realidade, Ratl Ruiz escreve em

Poétique du cinema:

A ideia ludica, chamamo-la sobretudo de ideia imagindria, consiste em decidir que
esta regido ¢ uma atividade propria, independente do cérebro interno. Decidir que
ela pode se afastar da regido que ela habita, do corpo que a gera saindo para fazer
um passeio. Afirmar que ela quer se tornar visivel, semi visivel. Ir mais longe e ver.
Assistir a cenas que chegam do outro lado do mundo a condigdo que, previamente, o
cérebro interno dorme (RUIZ, 2006, p. 37)'*%.

Assim, apds trilharmos os objetivos especificos no segundo caminho da nossa
investigacao, Processos de subjetiva¢do: condi¢oes formas e modos do sujeito se constituir €
os focos de experiéncias que demonstram a realizacdo de processos de subjetivacao,
encontramos nesse curta metragem de Laurent Witz e Alexandre Espigares, introduzido de
forma figurativa e exemplar, os embates proprios do individuo em suas relagdes de poder e
forca, as relagdes de saber e verdade e as técnicas de governamentalidade aliadas a nocao de
atitude-limite e sobre as praticas de si. Possivelmente esse ndo fosse o objetivo do cineasta
luxemburgués, mas ele conseguiu apresentar, de forma comparativa, os dispositivos que
Foucault propde nas técnicas de governamentalidade. Quando Mr. Hublot ousa na atitude de
adogdo ao seu amigo, ele assume todos os riscos presentes nesta agdo. Do mesmo modo,
Foucault observa que em cada situacdo problematica um movimento parresiastico se
apresenta na preocupacgao do cultivo do ethos — o cuidado de si — o exercicio de praticas de si

para viver bem diante das adversidades do momento presente no governo de si e do outro.

18 Conforme Ratl Ruiz, em Poétique du cinema: “L’idée ludique, appelons-la plutdt idée imaginante, consiste a
décider que cette région a une activité propre, indépendante du cerveau interne. Décider qu’elle peut s’¢éloigner
de la région qu’elle habite, du corps qui la génére, et sortir faire um tour. Affirmer qu'elle veut devenir visible,
semi-visible. Aller trés loin, et voir, assister a des scénes qui arrivent de 1'autre c6té du monde, & condition qu'au
préalable dorme le cerveau interne” (RUIZ, 2006, p. 37).



279

4.2 “Ontologia do presente”: uma historia do pensamento

Iniciaremos a nossa abordagem acerca da “ontologia do presente” enfatizando o
quanto em Mr. Hublot identificamos os processos de transformagdo nas personagens que
ocorridos na trama, o crescimento, o amadurecimento, os proprios corpos em transformacao,
de modo que corpo e pensamento se subjetivam processualmente. Assim, com o intuito de
investigar em quais condi¢des, nas relacdes de poder em Foucault, o poder analitico
amalgama a historia do pensamento implicando numa relagao ontologica do poder. Portanto,
nos questionamos: como encontrar um principio de distingdo capaz de manter a implicagao
reciproca de poder e liberdade e, ao mesmo tempo, permitir a diferenciacdo entre os termos?
Como encontrar um principio que apresente a relacdo ontoldgica do poder com a historia do
pensamento?]49

Na tematizagdo sobre a “ontologia do presente”, Foucault ndo usard o argumento
l6gico fundado na relagdo causa e efeito; ndo se deterd no dmbito cronoldgico da divisa
temporal em passado e futuro; nem, obviamente, se deterd no fundamento ontolégico da
questdo de origem. Invertendo as concepgdes anteriormente definidas e acolhidas como
conceito acabado, abrindo brechas nestas concepgdes, Foucault nos guia a analitica do poder.
Assim, esta nas relagdes de poder e for¢ca do individuo, em seu fazer-se, aquilo que permite a
implicacdo reciproca entre poder e liberdade. E no fazer-se também estd a implicacdo que
permite a relacao entre “ontologia do presente” e historia do pensamento.

Essa relagdao estd baseada naquilo que o individuo interage em meio as relacdes de
poder e forga, pois € ai no fazer-se que se processa, a partir de “praticas de liberdade”, o que o
individuo pode dizer sobre si mesmo. Nessa relacao ontoldgica do que o individuo vive, se
interligam fazer-se e dizer-se. Assim, a partir dessa relagdo o individuo se processa e pode
produzir a si mesmo naquilo que ele vive, isto é, na relagcdo de poder e forca estd o
entrelacamento entre poder, dizer, fazer-se e, esta ultima agdo — atividade do fazer-se — pode
ser compreendida na relagdo ontologica ser e fazer ou, a saber, como o ser proprio do
individuo que se faz em sua historia.

Assim, a “ontologia do presente”, na perspectiva que Foucault, reescreve e repensa a

filosofia, - como o fez Mr Hublot ao reescrever sua historia e a historia de um amigo -, insere

' Embora os questionamentos se refiram a um caminho apontado para um principio, no se trata de uma razio
ultima e universal, por isso utilizamos a expressdo “como” ao invés do “porque”, ndo somente para manter
coeréncia com o pensamento de Foucault, mas por compreender ser dificil explicar as razdes ultimas das
implicagdes entre poder e liberdade ou do entrecruzamento da histéria do pensamento que € viva, portanto, a
fazer-se, fundadas em um principio fechado ou encerrado em si mesmo.



280

o sujeito moderno numa reflexdo sobre si mesmo, naquilo que ele “E”. Dessa forma, ele
apresenta o individuo em processo de subjetivagdo, isto €, a partir de sua experiéncia propria
com tudo o que este vive no momento presente. E essa a experiéncia que ontologicamente
pode dizer ao sujeito quem ele de fato e, propriamente, “E”.

Neste sentido, nesse reescrever e repensar a filosofia, podemos considerar se nas
evidéncias arqueoldgicas que, por um lado, nos transmitem a apatia, a fadiga e a eliminagao
do sujeito estariam, por outro lado, as préprias exigéncias genealdgicas. Assim, evidéncias
arqueologicas e exigéncias genealogicas permitem a elaboragdo pelo proprio individuo de
técnicas, projetos e planos de agdo para um deslocamento da situagdo do status quo edificado.
Foi nesse sentido que vimos a necessidade de buscar uma conexdo possivel entre historia do

) . mui ’ est .
ensamento ¢ a “ontologia do presente”, muito embora, sobre essa questdo, o préprio

Foucault, em O Governo de si e dos outros, se interroga:

[...] seria uma historia na qual se fariam pelo menos trés perguntas. Primeira: qual é
o modo de ser proprio deste ou daquele discurso, entre todos os outros, a partir do
momento em que ele introduz no real um certo jogo determinado de verdade?
Segunda pergunta: qual é o modo de ser que esse discurso de veridicgdo confere ao
real de que ele fala, através desse jogo de verdade que ele exerce? Terceira pergunta:
qual é o modo de ser que esse discurso de veridicgdo impde ao sujeito que o faz, de
maneira que esse sujeito possa jogar convenientemente esse jogo determinado da
verdade? (FOUCAULT, 2010a, p. 281).

A partir desses questionamentos, poderiamos entender uma historia do pensamento
ndo propriamente como sistema, pois o que fica em maior evidéncia ¢ a “ontologia do
presente” na medida em que o modo de ser proprio de um discurso entre as multiplicidades de
discursos que permeiam a realidade em que o individuo esta inserido s6 pode ser encontrado a
partir do que vivencia o individuo em sua histéria do pensamento. E através deste jogo
ontologicamente presente na realidade do exercicio livre do individuo que se insere a historia
do pensamento.

Assim, ¢ necessario perceber na experiéncia do individuo que protagoniza o dizer dos
discursos emitidos; ele, ao fazer-se, se movimenta e v€, no que esta ao seu redor, o que pode
ajuda-lo a afirmar, negar, medir, ponderar sobre o dito, os discursos; nestes estdo presentes as
possibilidades de agir. O individuo introduz naquilo em que vive, no momento em que vive,
certo jogo que permite um debate entre os diferentes discursos.

Por conseguinte, Ontologia do presente: como historia do pensamento nao ¢ um
sistema de ideias ou um pensamento que obriga o individuo a cumpri-lo ou a acata-lo. E o ser

proprio do individuo que o capacita a fazer-se. Nessa histéria do pensamento que interliga



281

dizer, ver e agir, Foucault realiza a filosofia. Entdo, a esse retorno do pensamento que o
individuo faz para compreender sua propria historia, a “ontologia do presente”, o individuo se
constitui.

E nesse espaco do conhecimento que Foucault procura o vinculo da pratica da reflexdo
filosofica. Por isso, nem sempre ele busca as concepgoes e conceitos filosoficos: o que vai lhe
interessar ¢ muito mais esse elo entre a reflexao e o que se vive. Sobre essa abordagem, Judith

Revel, em Foucault avec Merlau-Ponty, coloca:

O projeto de uma "historia dos sistemas de pensamento” ¢, de fato, a vontade de
fazer da filosofia, em um retorno do pensamento sobre sua propria historia, um
exercicio de arqueologia que da a ver ndo somente a gramatica de nossa apreensao
do mundo mas também, numa ascen¢@o dessa grade, as partilhas que definem para
cada época o espago por vezes homogéneo e desigual do que Foucault chamava uma
épistémé. E a reconstituigio historica de um isomorfismo sobre o fundo da
periodizacdo que se trata, para Foucault, de ligar a pratica da reflexdo filoséfica: a
filosofia, isso sera de agora em diante para ele o nome desse novo gesto que consiste
em interrogar as condigdes historicas de nossas maneiras de dizer, de ver e de agir
no mundo (REVEL, 2015, p. 7-8)"*".

Assim, nessa condi¢do da vida filos6fica que Foucault nos apresenta esta a vida de
cada individuo cuja presenga se efetiva em seu proprio modo de ser, a qual nem sempre ¢
apaziguante e confortdvel. E, ainda, esse modo de ser se constitui como uma condi¢ao
ontologica do individuo em seu momento presente, visto que viver, experienciar, diagnosticar
o real, relacionar-se com o outro, elaborar discursos, criar estratégias e modificar seu presente

so0 ¢ possivel na medida em que se entra no jogo das verdades estabelecidas e se “recria”.

,

Nisso temos o fazer-se criativamente. E essa a opinido de Judith Revel, em Foucault, une

pensée du discontinu:

[...] uma vez que a produgdo de subjetividade ¢ uma reagdo que possui o privilégio
extraordinario de poder ser também - e sempre - uma invengdo, uma inauguragio:
uma cria¢do. No primeiro caso, temos, entdo, na melhor das hipoteses, relagdo com
uma logica que, qualquer que seja o refinamento do qual ela faz prova, ela ¢
essencialmente gestiondria: trata-se de gerar (quer dizer, de conter, de ajustar, de
organizar, de disciplinar, de canalizar, de explorar, de influenciar, etc.) para seu
proprio proveito o existente. No segundo, trata-se, ao contrario, de inventar formas

'3 REVEL, Judith. Foucault avec Merleau-Ponty : Ontologie politique, présentisme et histoire, nos aponta que:
“Le projet d’une ‘histoire des systémes de pensée’, c’est de fait la volonté de faire de la philosophie, dans un
retour de la pensée sur sa propre histoire, un exercice d’archéologie qui donne & voir non seulement la
grammaire de notre appréhension du monde, mais aussi, en amont de cette grille, les partages qui définissent
pour chaque époque I’espace a la fois homogeéne et disparate de ce que Foucault appelait une épistéme. C’est a la
reconstitution historique d’un isomorphisme sur fond de périodisation qu’il s’agit pour Foucault de lier la
pratique de la réflexion philosophique: la philosophie, ce sera dorénavant pour lui le nom de ce geste nouveau
qui consiste a interroger les conditions historiques de nos maniéres de dire, de voir et d’agir le monde”
(REVEL, 2015, p. 7-8).



282

de vida, de experimentar modalidades expressivas, maneiras de ser em conjunto, de
tentar relagdes inéditas a si e aos outros. Ha ai que levar a sério o tema da invengao:
isso significa, ao pé da letra, a criagdo de novas formas de ser que, em sendo
imanentes e materiais, ndo representam nada de menos que um desenvolvimento
daquilo que é; e ¢ nessa madida que alguns ndo hesitaram em as utilisar, na
perspectiva do uso que Foucault o fez ele mesmo, o termo ontologia (REVEL, 2010,
p. 276)"".

E nesse aspecto que a vida filosofica é uma “ontologia do presente”, e esta s6 pode ser
entendida como uma histéria do pensamento quando o individuo volta o olhar para si mesmo
em seu presente. Foucault nos aponta esse caminho da invencao, da criacdo, que ele mesmo
elaborou e percorreu na medida em que busca, nas formas efetivas da vivéncia dos filosofos,
nao somente a exemplaridade do que se vive, mas aquilo em que € presente, ontologicamente,
no viver proprio do individuo em seu tempo, em seu presente, o jogo proprio da existéncia e,
neste, o individuo a subjetivar-se.

O retorno aos filosofos, seja aos antigos, seja aos medievais, seja aos modernos ou aos
contemporaneos — como a historia costuma ser didaticamente representada — ¢ o que permitira
a modernidade perceber que na vida filosofica o que tem por demais de interessante € esse
recurso a historia efetiva, no sentido de contar ndo o passado, mas de iluminar o presente em
que o individuo se depara com seus jogos de relacdes de poder.

Ontologia do presente: uma historia do pensamento ¢ o individuo a reunir forgas para
a luta. Assim, diagnostica a realidade em que vive, cria estratégias e institui a si proprio
naquilo que Foucault denomina saber espiritual. Desse modo, a histéria do pensamento
precisa estar na pratica das agdes do individuo permitindo que o mesmo possa perceber a
ficcdo, as ideologias presentes nos jogos de verdades. Em O Governo de si e dos outros,

esclarece Foucault (2010a, p. 281):

[...] a histéria do pensamento tem de ser sempre a historia das invengdes singulares.
Ou ainda: a histéria do pensamento, se quisermos distingui-la de uma historia dos
conhecimentos que se faria em funcdo de um indice de verdade, se quisermos e
distingui [-la] também de uma histéria das ideologias que se faria em relacdo a um
critério de realidade, pois bem, essa historia do pensamento — em todo caso é o que
eu gostaria de fazer — devera ser concebida como uma histéria das antologias que

'31[...] alors que la production de subjectivité est une réaction qui posséde le privilége extraordinaire de pouvoir

étre aussi - et toujours - une invention, une inauguration: une création. Dans le premier cas, on a donc, au mieux,
affaire a une logique qui, quel que soit le raffinement dont elle fait preuve, est essentiellement gestionnaire : il
s’agit de gérer (c’est-a-dire de contenir, d’infléchir, d'organiser, de discipliner, de canaliser, d’exploiter,
d’influencer, etc.) a son propre profit 1’existant. Dans le second, il s’agit au contraire d’inventer des formes de
vie, d’expérimenter des modalités expressives, des maniéres d’étre ensemble, de tenter des rapports a soi et aux
autres inédits. I1 y a 1a a prendre au sérieux le théme de I’invention: c’est, a la lettre, la création de formes d’étre
nouvelles qui, si elles sont immanentes et matérielles, n’en représentent pas moins un accroissement de ce qui
est; et c’est dans cette mesure que certains n’ont pas hésité a utiliser, dans le sillage de I'usage qu’en fait
Foucault lui-méme, le terme d’ontologie (REVEL, 2010, p. 276).



283

seria relacionada a um principio de liberdade, em que a liberdade é definida, nao
como um direito de ser, mas como uma capacidade de fazer.

Foucault propde um principio de liberdade ao individuo, a capacidade de fazer-se.
Contudo, o fazer-se acontece quando a historia do pensamento ¢ a propria historia das
invengdes, como ele salienta. Nesse principio de liberdade, nessa capacidade de fazer, estd o
que denominamos vida criativa. Embora seja necessario considerar que para viver
criativamente o cuidado ¢ imprescindivel.

Deste modo, considerando esta abordagem, vale salientar o que Foucault observa em
Historia da sexualidade, ao abordar sobre o cuidado de si, ele nos lembra que desde “[...] uma
tradicdo que remonta a muito longe a cultura grega, o cuidado de si esta em correlagao estreita
com o pensamento e a pratica médica” (FOUCAULT, 1985, p. 59). Isto sugere que cuidado
de si e pensamento, embora se enlacem na teia das relagdes de poder, necessitam dos

exercicios proprios daquilo que € correlato aos da pratica médica, a saber, o exame, o

diagnostico e o tratamento.

4.3 O cuidado de si: epimeleia heauton e gnothi seauton

Em Foucault, podemos encontrar na pratica médica uma espécie de exercicio com
movimentos que se associam as técnicas do cuidado. Este exercicio, no pensamento do
francés, estd muito proximo do que ele coloca como “pratica de liberdade”. Trata-se da
pratica que move o ethos proprio do individuo, como uma espécie de saber espiritual, na
medida em que cuida para que o individuo ndo recaia nas rédeas das determinacdes ou, por
outro lado, ndo venha a instituir no pensamento outra verdade como determinante.

Desse modo, como ja abordamos na tematica do pensamento, trataremos agora da
questao do cuidado de si. Nessa perspectiva, consideraremos alguns aspectos da modernidade
inspirados no Fausto de Goethe, além de outros aspectos concernentes a vida de Socrates,
grande mentor da questdo do cuidado. Assim, apds estas abordagens que faremos acerca do
cuidado de si, procuraremos a estreita correlacdo que Foucault percebeu na vida criativa do
individuo entre cuidado de si, pensamento e pratica médica.

Foucault, no que tange a modernidade, considera a necessidade do homem moderno,
“homem de razao”, em reconhecer seus limites e idiossincrasias que, por vezes, o saturam e
anulam. Assim, com o intuito de apresentar ao individuo moderno uma outra perspectiva de

acdo — além da imposi¢ao de uns e aceitacdo de outros —, ele propde o cuidado de si.



284

Essa perspectiva ¢ evidente quando consideramos o que Foucault observa nas
palavras do Fausto, de Goethe. Eles — Fausto, Goethe e Foucault — nos colocam diante da
modernidade com seus embates entre os conhecimentos e o individuo que conhece. Conforme

aborda em Hermenéutica o sujeito:

[...] Leia o comego do Fausto de Goethe, o famoso mondlogo de Fausto logo no
inicio da primeira parte, e se encontrara ali precisamente os elementos mais
fundamentais do saber espiritual, precisamente as figuras deste saber que sobe até o
topo do mundo, que apreende todos os seus elementos, que o atravessa de lado a
lado, conhece seu segredo, mergulha até em seus elementos e, a0 mesmo tempo,
transfigura o sujeito e lhe traz a felicidade (FOUCAULT, 2004, p. 374-375).

Essa felicidade que Foucault sugere ndo se efetiva por acaso. O que percebemos,
quando seguimos a andlise de Foucault, ¢ a possibilidade de um saber espiritual no exercicio
que se realiza por intermédio do voltar a si mesmo, de Fausto. Desse modo, o que se
apresenta como saber espiritual ¢ o individuo que conhece a si proprio, conhece seus
segredos, mergulha em suas agdes, erros, acertos ou desvios e, nisso, transfigura a si mesmo.

Contudo, como veremos na continuidade da analise de Foucault sobre o Fausto, nesse
retorno que Fausto faz a si mesmo, nesse movimento em que adverte sobre os elementos
fundamentais do saber espiritual, o individuo, ao se processar, pensa a existéncia na propria
existéncia, a partir e com a realizagdo de um movimento cujo termo mais apropriado em
Foucault, para denominar esse processo, ¢ “resisténcia”, mas resistir estd na historia efetiva
como elemento do percurso que se trilha na teia de relagdes. Desse modo, o saber espiritual
como proprio do cuidado de si ¢ fruto do individuo que percebe sua “impoténcia” diante do
saber do conhecimento e sua “poténcia” no que vive. Dai, pede socorro a si mesmo, se
contrapde €, a0 mesmo tempo, se debate consigo mesmo. Eis o embate entre o conhecimento
de saber e saber espiritual. E o que nos indica Foucault (2004, p. 375) quando continua na
analise de Fausto:

[...] Lembremos do que diz Goethe: “Filosofia, ai de mim! jurisprudéncia, medicina,
e tu também, triste teologia! ... eu as estudei, pois, a fundo, com ardor e paciéncia; e
agora eis-me aqui, pobre louco, tdo sé})io quando antes... ” Eis ai um saber que
precisamente ndo ¢ o saber espiritual. E o saber de conhecimento. Deste saber de
conhecimento, o sujeito nada pode esperar para sua propria transfiguragdo. Ora, o

que Fausto pede ao saber sdo valores e efeitos espirituais que nem a filosofia, nem a
jurisprudéncia, nem a medicina podem lhe dar.



285

Nesse aspecto da analise do texto de Goethe, Foucault diferencia saber espiritual e

. 152 .
saber do conhecimento °“ e, a0 mesmo tempo, mostra o quanto o saber do conhecimento
corroi e desfigura o homem — a exemplo de Fausto. Parece-nos que estamos diante ndo de um
homem, mas de uma enciclopédia em que todas as ciéncias sdo conceituadas, todas as
verdades estabelecidas. Mas e a vida? Como se encontra o individuo que vive esta vida?

Vejamos o que nos responde o proprio Fausto:

Que masmorra que ¢ isto! E aqui me vou gastando
neste covil infecto, abominoso, infado,

lobrega escuridade a que o celeste dia,

prazer da terra toda, um raio a custo envia

pelos vidros de cor em treva mascarado.

Para onde quer que fuja o olhar do emparedado,
bate nesta Babel de livros bolorentos,

pastagem da polilha, informes, sonolentos,

e em rumas de papéis, do tempo denegridos,
caotico tropel de abortos esquecidos,

que trepa, galga, encobre, enluta, afeia, inunda,

a casa desde o solho a abobada profunda;

sem falar no sem-fim de drogas, pds, esséncias,
maquinas, que sei eu! Misérias, importancias,
que ja me infundem tédio. E a isto se apelida

o meu mundo! Isto é mundo, ou esta vida ¢ vida?
(GOETHE, 2003, p. 25-26).

Fausto, esse homem profundamente conhecedor da filosofia, da jurisprudéncia, da
medicina, da teologia, tendo a tudo estudado com todas as ciéncias dominadas, encontra-se
mergulhado nas profundezas do conhecimento de saber e em total desespero de si. Fausto
reclama a propria vida. Ele clama ao saber que adquiriu valores e efeitos espirituais, isto €,
que possibilitem sentido ao que vive.

Em Historia da Sexualidade 11, O uso dos prazeres, desabata Foucault (1998, p. 35-
36):

Dizia eu ha pouco que me parece ter havido um certo momento (quando digo
“momento”, ndo se trata de modo algum, de situar isto em uma data e localiza-lo,
nem de individualiza-lo em torno de uma pessoa e somente uma) [em que] o vinculo
foi rompido, definitivamente creio que entre o acesso a verdade, tornado
desenvolvimento autdnomo do conhecimento, e a exigéncia de uma transformagao
do sujeito e do ser do sujeito por ele mesmo. Quando digo ‘creio que isto foi
definitivamente rompido’, inutil afirmar-lhes que ndo acredito em nada disto e que
todo o interesse da situagdo estd, precisamente, em que os vinculos nido foram
bruscamente rompidos como que por um golpe de espada.

2 ~ ’ A . ~ .
132 Essa separagio, esse desvinculo, essa auséncia de relagdes que se apresenta entre “conhecimento de saber” e

“saber espiritual” Foucault vai analisar nas nogdes de gnothi seautéon (“conhece-te a ti mesmo”) e epimeleia
heauton (o cuidado de si). Em um primeiro momento, ele identifica em seus usos também uma auséncia de
relagdes que desvincula poder e liberdade e dificulta ao individuo o exercicio de “praticas de liberdade”.



286

Entdo, se os vinculos entre o “desenvolvimento autdbnomo do conhecimento” e “uma
transformagao do sujeito por ele mesmo” existem, como Foucault acredita, se ndo foram
“rompidos como por um golpe de espada”, se faz necessdrio, neste momento de nossa
investigacao, busca-los, o que sé sera possivel em relacao a analitica do poder.

Foucault percebe uma auséncia de relagdes entre “conhecimento de saber” e “saber
espiritual” — vale salientar que esses saberes espirituais em Foucault s6 podem ser
considerados como a propria vida, pois se imprimem no individuo, no que ele sente em seu
corpo, em sua carne, em sua propria existéncia -. Neste sentido, na caréncia de vinculo entre
conhecer e saber, o desespero preenche o vazio do homem moderno, como no Fausto. E
entdo, considerando estes aspectos, que Foucault procura nas nocgdes de gnothi seauton
(“conhece-te a ti mesmo”) e epimeleia heauton (o cuidado de si) o elo perdido, um fio que
interligue e conecte o individuo na trama de relagdes, pois nela hé possibilidade do individuo
na continuidade da luta naquilo em que vive. Desse modo, nessas condi¢des, constatamos
que, na auséncia de relagdes entre “conhecimento de saber” e “saber espiritual”, se desvincula
a relacdo entre poder e liberdade.

Nesse sentido, ¢ preciso ir em busca do elo perdido. E aqui que encontramos a
necessidade do cuidado de si nas técnicas que acompanham a pratica médica. Assim,
suspendemos por enquanto nossas reflexdes em torno das questdes acerca da andlise de
Foucault ao Fausto, embora a ela — a esta analise — seja imprescindivel o retorno, por estar
presente nela a condi¢ao do individuo moderno no subjetivar-se. Contudo, se faz necessario
considerar como se apresenta essa nocao de cuidado entre os conceitos filosoficos e as

atividades praticas.

Bem mais tarde, durante a Antiguidade, a Idade Média, os Tempos modernos, a pds-
modernidade que ¢ a nossa, os autores tenham revindo sobre os temas secretamente
associados ao cuidado: amizade, simpatia, solidariedade, justica, compaixao, etc..
Estas sdo outras tantas encarnagdes desse cuidado fundamental reconhecido como
respeito pratico [...] (DUPUIS, 2013, p. 53)'*>.

Para uma melhor compreensao desse vinculo “[...] entre o acesso a verdade, tornado

desenvolvimento autdbnomo do conhecimento, e a exigéncia de uma transformacao do sujeito

'33 Bien plus tard, durant I’ Antiquité, le Moyen Age, les Temps modernes, la postmodernité qui est la notre, des
auteurs sont revenus sur les thémes secrétement associés au soin: amitié, sympthie, solidarité, justice,
compassion, etc. Ce sont autant d’incarnations historiques de ce soin fondamental reconnu comme respect
pratique (DUPUIS, 2013, p. 53).



287

e do ser do sujeito por ele mesmo [...]” (FOUCAULT, 1998, p. 35), parece-nos indispensavel
seguir o caminho de Foucault na retomada que ele faz ao cuidado de si buscando uma relacao
as nogoes de epimeleia heauton e gnothi seauton.

Conforme Foucault, Socrates ¢ conhecido como aquele que inaugura a tematica do
cuidado e do conhecimento de si. A expressdo dessa atitude se enraiza, de forma profunda
para a cultura antiga da Grécia, no portico de Delfos, do qual Socrates extrai a divisa do
conhecimento de si € do “conhece-te a ti mesmo”, pois indicava incisivamente o oraculo:
“Conhece-te a ti mesmo!”. A temadtica oracular se insere na tradigdo da sabedoria grega nao
somente como um recurso ao conhecimento advindo dos deuses, mas de uma sabedoria
pratica voltada para a vida e cuja figura laica se encontra representada na tradicao dos sete
sdbios da Grécia.'** Contudo, importa para Foucault perceber as relacdes de poder existentes
nas encarnagoes historicas que se tornaram ideais filoséficos, como, por exemplo, Socrates e
o cuidado de si.

Ora, Socrates inspira as grandes conceituagdes filosoficas sobre o cuidado de si, mas
como ele proprio, enquanto individuo, constitui de forma efetiva em seu viver ou na relagao
pratica consigo o cuidado? Conforme Foucault, nem mesmo o maior dos sabios em sua
relagdo pratica ao longo de sua existéncia, desde a juventude a consumacao da sua vida na
velhice, pode ser considerado figura exemplar e ideal, sem erros e sem falhas. Chegamos a

essa conclusdo a partir das consideragdes de Foucault em Hermenéutica do sujeito, aula de 06

13 ¥ a essa tradigdo que pode também ser remetida a propria sabedoria oriental da qual ou a qual muitos atestam

ser a raiz da sabedoria grega que se apresenta a Foucault como uma fonte que vai caracterizar a vida de um
modo geral e, mais especificamente, a vida filosofica. Sobre a questdo do pensamento filoséfico que, mesmo nas
universalidades formais, permite certas propriedade objetivas utéis a vida pratica, encontramos a importante
considera¢do de Karl Jasper, na introdugdo de Les grands philosophies, ao abordar sobre “Os critérios de
importancia residentes, enfim, em certas propriedades objetivas de obra intelectuais”, aponta que: “A
universalidade do filésofo pode muito em formas. Ela estd sempre 14. Emerson disse que ele queria viver
pessoalmente todo o curso da histdria, a Grécia, a Palestina, a Italia, ele queria encontrar em seu proprio espirito
o principio criador de todas as coisas. 'Para o filosofo, todas as coisas sdo amigas e sagradas, todos os
acontecimentos uteis, todos os dias santificados, todo os homens divinos'. (Palavras de Emerson, que Nietzsche
retoma em primeiro plano da 'Gaia ciéncia'.)” (JASPERS, Karl. Les grands philosophes. Vol. 1. Paris: Union
générale d’éditions, s/d, p. 39).

Les grands philosophies, de Karl Jaspers, quando aborda sobre “Les criteres de la grandeur residente enfin dans
certaines proprietés objectives de l’ouvres intellectuelle”: “L’universalité du philosophe peut bien des formes.
Elle est toujours 1a. Emerson en parle; il voudrait vivre en personne tout le cours de I’histoire, la Gréce, la
Palestine, 1’Italie, il voudrait retrouver dans son propre esprit le principe créateur de toutes choses. ‘Pour le
philosophe, toutes choses sont amicales et sacrées, tous les événements utiles, tous les jours sanctifiés, tous les
hommes divins.” (Paroles d’Emerson, que Nietzsche reprend en exergue dans ‘Le gai savoir’.)” (JASPERS, Karl.
Les grands philosophes. Vol. 1. Paris: Union générale d’éditions, s/d, p. 39).



288

de janeiro de 1982, ao retomar a Socrates sobre o uso do termo epimeleia heauton, o cuidado
de si. Foucault nos apresenta trés importantes consideragdes' ™.

Na primeira consideragdo, o francé€s vai mostrar algumas condi¢cdes em que se insere a
epimeleia. Desse modo, considerando a vida de Sécrates, observa inicialmente que essa no¢ao
val se apresentar muito mais como prescricado do que propriamente como atividade, pois o
cuidado de si em Soécrates pode ser considerado, em um primeiro momento € de forma
imediata, como “[...] a atividade que consiste em incitar os outros a se ocuparem consigo
mesmos” (FOUCAULT, 2004, p. 10). Contudo, mesmo sendo esta a atividade de Soécrates por
toda a sua vida, lembra Foucault que ela “[...] lhe foi confiada pelos deuses. Realizando-a,
Socrates nao faz sendo cumprir uma ordem, exercer uma fungao [...]” (Idem, ibid).

Embora Socrates'® se torne o fildsofo emblematico no que diz respeito as ligdes sobre
o conhecer a si mesmo, apresenta-nos Foucault a Socrates como o homem que nem sempre
buscou cuidar de si mesmo. E o que fica claro na segunda considera¢io de Foucault, que diz
respeito ao modo em que a epimeleia se estabelece. Assim, observa Foucault que “[...] ao
ocupar-se com os outros, Socrates, evidentemente, ndo se ocupa consigo mesmo, |...]
negligencia, com esta atividade, uma série de outras atividades [...] sua fortuna, [...] toda
carreira politica, ndo pleiteou qualquer cargo ou magistratura, para poder ocupar-se com 0s
outros” (Idem, Ibid).

Por conseguinte, conforme o pensamento de Foucault, as duas consideragdes
anteriores sobre o cuidado de si e a pessoa de Socrates, consideradas a luz da analitica do
poder, ndo se contradizem, ndo se caracterizam como um problema insolivel nem devem ser
consideradas depreciativas a vista da figura de Sdcrates; ao contrario, fortalecem a tese de que
estdo nas condigdes de existéncia do individuo, como aspectos da analitica, aquilo que
permite que as relagdes de poder se movimentem.

Nesse movimento, focalizamos uma apreensdo de Foucault acerca do perigo para o
individuo quando o cuidado de si, na pratica do ocupar-se dos outros, ¢ suprimido ou
esquecido. Contudo, nosso entendimento em relagdo a Socrates, seja em seus ensinamentos
ou em sua propria vida na relagdo entre epimeleia heauton e gnoéthi seauton, nao deve ser

considerado, exclusivamente, como um conhecimento do saber. Desse modo, no individuo —

1 . o~ . . . A . ~ .

%% Considerando a composi¢do do texto, Foucault menciona indicar trés ou quatro consideragdes a respeito de
Socrates em relagdo a tematica do cuidado de si. Em nossa investigagdo, optamos por nos reportar apenas as trés
primeiras.

%6 Para Socrates, o cuidado de si implicava no cuidado dos outros. Era isso que ele fazia em Atenas quando
seguia as indicagdes do seu Daimon.



289

na medida em que se constitui na arte de viver, numa técnica de existéncia, no exercicio do
cuidado se si e do “conhece-te a ti mesmo” como constituintes de “praticas de liberdade” —
esta o saber espiritual. Conforme Foucault (2004, p. 542) informa em Hermenéutica do

sujeito:

[...] o problema estava em definir uma certa tékhne toti biou (uma arte de viver, uma
técnica de existéncia). E, como lembramos, foi no interior desta questdo geral da
tékhne toii biou que se formulou o principio “ocupar-se consigo mesmo”. Os seres
humanos, seu bios, sua vida, sua existéncia, sdo tais que ndo podem eles viver sua
vida sem referir-se a uma certa articulagdo racional e prescritiva que é a da tékhne

[.].

Na expressao do que vive Socrates nas duas primeiras consideragdes de Foucault,
apresentadas mais acima em nossa pesquisa, esta a auséncia de poder, na divisdo entre
aconselhar ao outro € o ocupar-se consigo mesmo. O homem considerado pelo oraculo de
Delfos como o mais sabio dos sabios parece ter se esquecido de ocupar-se de si mesmo, na
medida que se evidencia, na condicao historica de Socrates, o sacrificar a si mesmo em favor
do cuidado com seus concidaddos. Contudo, sera realmente essa a andlise do poder que
Foucault compreende em Socrates? Como ja afirmamos anteriormente, essa questdo faz parte
da vida.

O proprio Socrates, por exemplo, no didlogo Laques, de Platdao, quando apresenta a
questao da teckhné, olha cuidadosamente para si mesmo, pde a prova sua propria atividade de
mestre quando pede que seja modificada a investigagao do ambito da politica para a teckné e
sugere que se busque entre aqueles — os discipulos — em que o mestre ensinou o valor de sua
pratica. Foucault reconhece a proposta de Socrates como uma expressao do cuidado, inclusive
associando a forma de governo de si a governamentalidade; na Apologia, quando do retorno a
si ao apresentar sua defesa, ha evidentemente, por Socrates, relagdes de poderes e “praticas de
liberdade™"”’.

E neste aspecto da téckhne toii biou que podemos considerar como bastante

interessante a terceira consideragdao de Foucault em relagdo a Socrates, pois enquanto nas duas

157 Gros, ao situar o curso 4 coragem da verdade: “Na continuidade do comentario da Apologia, Socrates é
sempre apresentado como aquele que exerce um dizer-a-verdade corajoso ao se dirigir aos individuos, a fim de
retificar o ethos destes. Mas com a leitura do Lagues uma nova dimensdo € proposta: Socrates também ¢é aquele
que tem a coragem de afirmar essa exigéncia de verdade sobre a trama visivel de sua existéncia. Esse segundo
elemento é determinante para a loégica de conjunto do curso, pois permitira colocar o problema da ‘verdadeira
vida’ [...]” (GROS apud FOUCAULT, 2011c, p. 310). Desse modo, Foucault reconhece o cuidado de si em
Socrates a partir da proposta do Lagues ¢ de sua defesa na Apologia. Ver, sobre a relacdo entre teckhné e
governamentalidade, no subitem 2.2.2 Relagdes de poder e técnicas de governamentalidade, segundo capitulo
desta pesquisa.



290

primeiras ele “reclama” da separagao e da auséncia de relagdo entre o cuidado de si e o
“conhece-te a ti mesmo”, agora, com os elementos da téckhne, em relagao ao que se faz da
vida, Sécrates volta o olhar para si, ocupa-se de si mesmo.

Nesse sentido, esclarece Foucault, em Hermenéutica do sujeito, quando nos apresenta

a terceira consideracao ao cuidado de si na relagdo epimeleia heauton e gnothi seauton:

O cuidado de si vai ser considerado, portanto, como o momento do primeiro
despertar. Situa-se exatamente no momento em que os olhos se abrem, em que se sai
do sono e se alcanga a luz primeira: este, o terceiro ponto interessante na questdo do
‘ocupar-se consigo mesmo’. E finalmente o término de uma passagem que também
ndo li: a célebre comparacdo entre SOcrates e o tavao, este inseto que persegue os
animais, pica-os e os faz correr e agitar-se. O cuidado de si é uma espécie de
aguilhdo que deve ser implantado na carne dos homens, cravado na sua existéncia, e
constitui um principio de agitacdo, um principio de movimento, um principio de
permanente inquietude no curso da existéncia (FOUCAULT, 2004, p. 11).

Assim, seja em Socrates, seja nos aspectos que nos apresenta o Fausto, de Goethe,
Foucault percebe o problema que se estabelece em torno das no¢des de epimeleia heauton e
gnothi seauton, ou seja, a quebra de relagdes entre poder e forca. Ora, estdo nesta separacao
os problemas que persistem na existéncia dos individuos na modernidade, isto ¢, a instauragao
incisiva do saber do conhecimento que, por vezes, impede a relagdo com o saber espiritual.
Neste sentido, se desvincula a relagdo entre poder e liberdade. Assim, lembra Foucault (2004,

p. 542-543):

[...] Para um grego, a liberdade humana encontra sua obrigagdo ndo tanto ou nao
apenas na cidade, ndo tanto ou ndo apenas na lei, tampouco na religido, mas na
tékhne (esta arte de si mesmo) que n6s mesmos praticamos. E, portanto, no interior
desta forma geral da tékhne toii biou que se formula o principio, o preceito ‘ocupar-
se consigo mesmo’. E lembremos justamente de Alcibiades que, pretendendo fazer
carreira politica e ter a vida de um governante, foi interpelado por Socrates a
proposito daquele principio que ainda ndo percebera: ndo podes desenvolver a
tékhne de que precisas, ndo podes fazer da tua vida o objeto racional que pretendes,
se ndo te ocupares contigo mesmo. Portanto, ¢ na necessidade da tékhne da
existéncia que se inscreve a epiméleia heautoul.

E entfio, a partir dos dilemas proprios do individuo, do vazio, das buscas que Foucault
vai propor o saber espiritual, aquele que se reveste de cuidado, por ter conexdo com o
individuo naquilo que expressa o que ele “E”, conexdo que nenhuma das ciéncias
severamente estudadas por Fausto era capaz de lhe proporcionar.

Por isso mesmo, Foucault admite do conhecimento do saber: “[...] o sujeito nada poder
esperar para sua propria transfiguracdo”. Nesse sentido, entendemos que no conhecimento do

saber nao ha espaco a criatividade. Contudo, ainda na andlise do Fausto, Foucault admite



291

existir uma dobra entre o saber do conhecimento e o saber espiritual, a partir do momento em
que, em seus dilemas, angustias e dores, a personagem de Goethe toma uma atitude e vai em
busca de algo que lhe permita dizer-se e, ao mesmo tempo, complete o vazio de sua

existéncia:

Se quisermos efetivamente definir como convém uma boa técnica de vida, ndo é
pelo cuidado de si que devemos comegar. Doravante, parece-me que ndo somente o
cuidado de si atravessa, comanda, sustenta de ponta a ponta toda a arte de viver -
para saber existir ndo basta saber cuidar de si -, mas € a tékhne toii biou (a técnica de
vida) que se inscreve por inteiro no quadro doravante autonomizado em relacdo ao
cuidado de si. [O que] se depreende da ideia de que a vida deve ser assumida como
uma prova? Qual o sentido e o objetivo da vida com seu valor formador e
discriminante, da vida inteira considerada como prova? Precisamente, formar o eu
[...] (FOUCAULT, 2004, p. 543).

E fato que a primeira estratégia assumida por Fausto, como nos apresenta Foucault em

sua analise, parece em nada modificar sua vida, pois no desespero ¢ na dor ele recorre a

magia. Porém, considera Foucault, destaca-se a importancia da davida quanto ao

questionamento de Fausto que se demanda: “[...] E a isto se apelida o meu mundo! Isto ¢

mundo, ou esta vida ¢ vida?”. Conforme Foucault, nessa interrogacdo esta a expressao do

voltar a si mesmo. Assim, essa saida do conhecimento do saber, daquele conhecimento que o
obriga a dizer o que ndo sabe ¢ o inicio do percurso rumo ao encontro com um novo saber:

[...] Nada temo do diabo, nem do inferno; mas também toda alegria me foi tirada

[por este saber; M.F.]. Doravante s6 me resta langar-me na magia [dobra do saber de

conhecimento sobre o saber de espiritualidade; M.F.]. Oh! Se a forga do espirito ¢ da

palavra me desvelasse os segredos que ignoro, ¢ se eu nao fosse mais obrigado a

dizer penosamente o que ndo sei; se, enfim, eu pudesse conhecer tudo o que o

mundo esconde nele mesmo, e, sem me apegar por demais a palavras inuteis, ver o

que contém a natureza de secreta energia e sementes eternas! Astro de luz prateada,

lua silenciosa digna-te pela ultima vez lancar um olhar sobre minha dor! [...]
(FOUCAULT, 2004, p. 375).

Fausto ousou a saida da “caverna” do saber de conhecimento que o aprisionava.
Entretanto, Fausto cometeu um erro: optando pela magia, correu riscos, procurando fora de si
0 que s6 pode ser encontrado por si € em si mesmo no ambito da propria existéncia. Contudo,
ao ousar tomar conhecimento de si, da sua propria vida, ele vincula as relagdes de poder e
forca; busca as relagdes possiveis entre o conhecimento de saber e o saber espiritual; constitui
“préticas de liberdade” a partir da relagio epimeleia heuatén e gnéthi seautén. E aqui que se
encontra a dobra que Foucault percebe, isto €, na acdo e na ousadia da saida da “caverna” do
conhecimento se encontra agora o risco assumido por ele proprio, por sua propria busca. E

nessa dobra que o jogo fica visivel:



292

[...] Tdo frequentemente velei a noite junto desta mesa! E entdo que tu me aparecias
sobre tantos livros e papéis, melancédlica amiga! Ah! Nio pude, sob tua doce
claridade, escalar as altas montanhas, errar nas cavernas com os espiritos, dangar
sobre a relva palida das pradarias, esquecer todas as misérias da ciéncia, ¢ banhar-
me rejuvenescido no frescor de teu orvalho! (FOUCAULT, 2004, p. 375).

Neste sentido, Fausto representa o individuo moderno que sofre, acorrentado,
permeado por grilhdes, atormentado por se encontrar diante de tudo o que aprendeu, entre
livros e papéis, em mais uma prisdo. Esse saber do conhecimento, adverte Foucault, ndo
resolve os reais problemas do individuo, ¢ fato, mas se nele existe uma dobra que permite o

novo, ndo pode, portanto, ser considerado como algo inutil:

[...] Devemos viver a vida de maneira tal que a cada instante cuidemos de nds
mesmos € que 0 que encontrarmos ao termo, por certo enigmatico, da vida -velhice,
instante da morte, imortalidade, [...] enfim, o que deve ser obtido por meio de toda a
tékhne que se aplica a propria vida, é precisamente uma certa relagdo de si para
consigo, relacdo que é o coroamento, a completude e, a recompensa da vida vivida
como prova. A tékhne tou biou, a maneira de assumir os acontecimentos da vida,
devem inscrever-se em um cuidado de si que se tornou agora geral e absoluto. Nao
nos ocupamos conosco para viver melhor, para viver mais racionalmente, para
governar os outros como convém; [...] Deve-se viver de modo que se tenha consigo
a melhor relacdo possivel (FOUCAULT, 2004, p. 544).

E considerando a tékhne toui biou que Foucault sugere, no cerne da analitica de poder,
o cuidado de si. Essa ¢ a saida do Fausto. Assim, no momento em que clama por agdes que o
satisfacam, percebemos, s6 depende dele mesmo tal efetivacdo. Neste sentido, poderiamos
considerar que “errar nas cavernas com os espiritos” foi a dobra que o colocou diante das
relagdes de poder entre o saber de conhecimento e o saber espiritual. Quanto as outras acoes,
ansias da personagem de Goethe, “escalar altas montanhas” e “dancar a relva palida das
pradarias”, elas pedem esforgos proprios, exigem técnicas, conduzem a movimentos outros

para os quais se exige cuidado:

[...] Diria, finalmente, numa palavra: vive-se “para si”. Este “para” recebe, sem
davida, um sentido totalmente diferente daquele que estd presente na forma
tradicional “viver para si”. Como projeto fundamental da existéncia, vive-se com o
suporte ontolégico que deve justificar fundar e comandar todas as técnicas de
existéncia: a relagdo consigo [...] (FOUCAULT, 2004, p. 543-544).

,

E assim que Foucault vai nos indicar a necessidade da existéncia de um vinculo nas
proprias relagdes de poder entre epimeleia heauton e gnothi seauton, pois este vinculo € o que
possibilita o elo entre poder e liberdade. E o que nos indica Foucault, em Governo de si e dos

outros.



293

[...] a dupla tematica do cuidado de si e do conhecimento de si: a obrigacdo para
todo individuo de se preocupar consigo mesmo, imediatamente ligada, como sua
condicdo, ao conhecimento de si. Ninguém pode cuidar de si sem se conhecer. O
que nos tinha posto na pista de uma coisa interessante, que era que o tal principio,
para n6s tdo fundamental, do gnéthi seauton (do conhecimento de si) repousa em e é
um elemento do que ¢ fundamentalmente o principio mais geral, a saber: cuidar de si
mesmo [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 43).

Por conseguinte, compreende Foucault que as relagdes de poder “no fundar e
comandar as técnicas de existéncia” na relagdo mais intima que ha, a relacdo consigo mesmo,
exigem cuidado. E nesse aspecto do individuo no cuidar de si mesmo, em fazer-se, subjetivar-
se que se constituem “praticas de liberdade”. Entdo, em O estilo da historia (1984), publicado
em Ditos e escritos VII, Foucault aponta, na relagdo de poder entre pensamento e cuidado de

si, a pratica médica:

[...] N2o é verdade que so alguns pensam e outros, ndo. [...] Nao é verdade que numa
sociedade ha pessoas que tém o poder ¢ [...] pessoas que ndo tém nenhum. [...] Nao
ha, de um lado, por exemplo, o saber médico a ser estudado em termos de historia
do pensamento e, abaixo dele, o comportamento dos doentes, que seria matéria de
etnologia histérica (FOUCAULT, 201 1c, p. 257).

Conforme o professor Michel Dupuis, em Le soin, une philosophie, o cuidado ¢ uma
tarefa real para os filosofos de hoje no sentido de ndo somente, exclusivamente e unicamente,
pensar e dizer sobre sua constitui¢do, mas porque, efetivamente, ¢ preciso buscar “[...] no
cerne mesmo do pensamento sobre o real o ser, as relagdes entre os entes” (DUPUIS, 2013, p.
53). Nesse sentido, corresponde ao que nos propde Foucault: no dmago do que se vive, o
cuidado de si ¢ indispensavel, seu exercicio pede o uso de determinadas técnicas. Assim, o
francés aproxima o cuidado e as técnicas da pratica médica, o que também compartilha o

filésofo belga Michel Dupuis:

Eu notei no comego que o cuidado parece ter se tornado um verdadeiro conceito
fundamental para os filésofos atuais que nele encontram muitas coisas para pensar ¢
descrever - ndo somente em matéria de filosofia ou de ética aplicadas, mas no cerne
mesmo do pensamento sobre o real, as relagdes entre os seres. No nivel o mais
fundamental de fato. Hoje, pensar o cuidado ndo consiste unicamente de tratar das
boas e belas maneiras de praticar a arte de cuidar, significa verdadeiramente
procurar compreender o ser e, assim, tentar descrever uma ontologia (veneravel
ciéncia do ser...) renovada (DUPUIS, 2013, p. 53)".

'8 J”ai noté en commencant que le soin semble devenu un véritable concept fondamental pour les philosophes
d’aujourd’hui, qui y trouvent bien des choses a penser et & décrire - non pas seulement en matic¢re de philosophie
ou d’éthique appliquées, mais au coeur méme de la pensée sur le réel, 1’étre, les relations entre les étants. Au
niveau le plus fondamental donc. Aujourd’hui, penser le soin, ce n’est pas uniquement traiter des bonnes et



294

Deste modo, considerando as preocupagdes de Dupuis, podemos voltar, em Foucault,
ao momento em que ele remonta ao pensamento antigo, ao século II d.C, considerando a
tradicdo médica que hd em Galeno, acolhendo, assim, algumas consideracdes do Tratado
sobre as paixoes. O interesse de Foucault por esta obra de Galeno consiste ndo somente em
apresentar as inquietacoes proprias existentes nas relagdes entre os individuos, mas se Galeno
percebe as fraquezas proprias do individuo, ele propde como tratamento a pratica do cuidado.

Robert Van Der Elst, doutor em medicina na Faculdade de Paris, traduziu para a
Lingua francesa o Tratado das paixoes da alma e seus erros de Galeno, reconhecendo, na

introducao sobre o texto, que:

[...] historicamente ela parece ser a Unica tentativa confessa de "psicoterapia" que
registrada na historia da medicina durante longos séculos; mas filosoficamente, ele
constitui um esfor¢o que traz nele mesmo seu principio de abortamento e nao foi por

. 159
causa de sua época que essa obra encalhou.

Nesse mesmo texto introdutério, Der Elst apresenta uma série de abordagens de
Galeno que permitem perceber o embate entre o que o individuo vive e como ele € visto ou
concebido pelo outro. Conforme Der Elst, Galeno percebeu que toda paixdo, ao olhar do
outro, ¢ um erro'®. Assim, considerando aspectos de nossa abordagem, interrogamos a
respeito de Fausto e Sécrates quando guiados pela paixdo. Movidos pela paixao, eles foram
capazes de cuidar de si mesmo? Que mal hd em se apaixonar? Nenhum. O mal pode vir a se
estabelecer quando a paixdo cega anula o préprio individuo. Entdo, nessa medicalizagdo na
pratica do cuidado, Foucault também a admite, em O poder, uma besta magnifica (1977),
publicado em Ditos e escritos VI que “[...] Essa medicalizacao €, na realidade, um aspecto de
um fendmeno mais amplo, que ¢ a medicalizacdo geral da existéncia” (FOUCAULT, 2010b,
p. 159-160).

Nesse sentido, Foucault, na analitica do poder, apresenta nas relagdes mesmas de

poder elementos variados, aspectos diversificados que se fazem naquilo que o individuo

belles manicres de pratiquer I’art de soigner, c’est véritablement chercher & comprendre 1’étre et, ainsi, tenter
d’écrire une ontologie (vénérable science de I’étre...) renouvelée (DUPUIS, 2013, p. 53).

139 [..] historiquement, elle parait étre la seule tentative avouée de “psychothérapie™ qu’enregistre 1’histoire de
la médecine pendant de longs siécles; mais philosophiquement, elle constitue um effort qui porte em lui-méme
son principe d’avortement, et ce n’est pas en fonction de son temps que cette oeuvre a échoué. (GALLIEN,
1914, p. 29).

1%0'[...] Toute passion est pour eux une erreur; quiconque est affligé, effrayé, ou cupide, se trompe (LXXIV)
(GALLIEN, 1914, p. 22).



295

vivencia. Nesse sentido, paixdes, emocgdes, razdes se movem nessas relacdes. Assim, em se
tratando do que ¢ proprio do individuo em seu fazer-se, nao se pode julgad-lo como em um
tribunal se julga erros e acertos. Ele, o individuo, possui autonomia de julgar a si mesmo.
Contudo, o olhar do outro ndo se esquiva; desse modo, considerando a analitica do poder,
tem-se neste olhar uma espécie de entrecruzamento de relagdes entre os individuos.

Na questao do cuidado, nos adverte Foucault, em Nietzsche, a genealogia, a historia,
(1971), publicado em Ditos e escritos II: “[...] a historia efetiva olha para o mais proéximo,
mas para dele afastar-se bruscamente e apreendé-lo a distancia (olhar semelhante ao do
médico que mergulha para diagnosticar e dizer a diferenga)” (FOUCAULT, 2013a, p. 287).
Assim, o outro faz parte das relagdes de poder. Vale salientar que somente ele — o préprio
individuo — possui a autonomia sobre si. Ele € o responsavel pelo comando de sua vida. Ele ¢

o governo de si:

Com énfase, Foucault descreve que a ética-estética agonica (combativa e heroica)
da prépria existéncia implica em que os sujeitos, invariavelmente, buscar [sic]
compreender aquilo que os faz ser o que sdo: com a coragem ¢ com a sinceridade
de realmente quererem saber por que se fizeram ou se permitiram ser aquilo que sdo
(ou melhor por que estdo a fazer e a ser o que — de fato - estdo sendo e fazendo de si
mesmos). Essa atitude, contudo, ndo se detém apenas na coragem ¢ na
combatividade por parte de si, exige-lhes (dos sujeitos estetas da propria vida)
igualmente o diagnostico ontologico da existéncia; afim de compreenderem gue
forgas, que condi¢oes e que contingéncias -  historicamente precisaveis -
conformam os seus desejos, os seus posicionamentos e as suas vontades diante do
mundo: ¢ os levam a estarem pensando, agindo e atuando do modo como estdo (em
seu tempo e em seu lugar preciso) (PEREIRA, 2012, p. 286).

Assim, no individuo cercado por paradoxos ou entre afirmacdes e negacoes,
julgamentos e condenagdes, acolhidas e negacdes, conselhos e desaprovacdes, estd, na
analitica do poder, o que permite o exame. Da mesma forma que se comporta a pratica
médica, o dizer-a-verdade do outro nao ¢ um elemento desprezivel caso se constitua como
uma das condi¢des ao exercicio do governo de si em seu movimento parresiastico. Sobre esta

abordagem, apresenta Foucault, em Hermenéutica do sujeito:

[...] Por fim, outro elemento, ja encontrado em outros textos acerca da parrhesia, é a
comparagdo inevitavel, mas tdo fundamental, entre a medicina, a pilotagem e o
governo, governo de si mesmo ou dos outros. Esta comparagdo, creio, ¢
verdadeiramente matricial no pensamento, na teoria do governo na época helenistica
e greco-romana. Governar € justamente uma arte estocastica, uma arte de conjectura,
como a medicina, como também a pilotagem: conduzir um navio, cuidar de um
doente, governar os homens, governar a si mesmo pertencem a mesma tipologia de
atividade que ¢ ao mesmo tempo racional e incerta (FOUCAULT, 2004, p. 488-
489).



296

Na relagdo com o outro, temos uma das condigdes para que possamos formar uma
relacdo adequada conosco: a correcdo, o retorno a si mesmo, o olhar para si que proporcionara
franqueza nos discursos como expressao do sujeito livre que se movimenta em dire¢do a si;
essa relagcdo se apresenta por intermédio do recurso do auxilio do outro e, consequentemente,
o retorno ao outro da ajuda dispensada. Desse modo, somos comprometidos na retribuicao da
acdo. Michel Dupuis, em Le soin, une philosophie, inspirado em Binswanger, propde sobre

esta questao:

Essa "explicagdo de um junto ao outro" &, estritamente, falar de um contato, uma
espécie de proto-conversagdo, onde as palavras sdo tUteis, mas ndo indispensaveis,
onde os olhares podem ser suficientes sob a condi¢do de se cruzarem. Eu insistirei
sobre a 'reciproca dependéncia': eis uma forma sagrada de amenizar, sendo corrigir,
a ideologia da autonomia pura e simples, em particular nos procedimentos de
cuidados [intensivos]. Trata-se de reconhecer que, em uma situa¢do dada - por
exemplo em um projeto terapéutico no qual estdo em cena um paciente, uma familia,
uma equipe e alguns ciclos de quimioterapia -, cada um depende dos outros,

verdadeiramente cada um. Isso seria um bom comego para trabalhar junto e atingir

os objetivos que cada um deseja intimamente (DUPUIS, 2013, p. 148)"¢".

O professor Michel Dupuis aponta o cuidado na relacdo de um individuo para com
outro numa “reciproca dependéncia” que se instaura no olhar, no dizer, nas relagdes de
existéncia dos individuos, aspectos visiveis no processo curativo da pratica médica. Em
Foucault, uma espécie de “reciprocidade de dependéncia” poderia ser visualizada como util
ao processo de subjetivacdo, como possibilidade e como uma atividade, sendo estas nao
necessariamente isoladas. Possibilidade e atividade estdo nas relagdes de poder e forca. Desse
modo, como possibilidade ela se apresenta se a considerarmos nas proprias relagdes de poder,
até mesmo nas sedimentacdes que colocam o individuo na dependéncia. Assim, ela estad como
possibilidade na medida em que, na saturagdo da dependéncia, o individuo ¢ conduzido a
atitude limite diante dessa situagdo, o que o leva a resisténcia. Trata-se do movimento de si
sobre si mesmo. Enquanto atividade, essa “reciprocidade de dependéncia” se apresentaria
quando, de certa forma, movimenta o sujeito a saida de si mesmo para a relagdo com o outro,
isto ¢, quando nas relacdes de poder entre os individuos € preciso considerar, nesse tramite

das relacdes entre os individuos, um envolvimento ou certo engajamento reciproco. Nesse

161 . . N . N .
81 Cette “explication de 1’un avec I’autre”est a strictement parler un contact, une espéce de proto-conversation,

ou les mots sont utiles mais pas indispensables, ou le regards peuvent suffire & condition de se croiser,
Jinsisterai sur la ‘réciproque dépendance’: voila une sacrée maniére de nuancer, sinon de corriger, 1’ideologie de
I’autonomie puré et simple, en particulier dans les métiers des soins. Il s’agit de reconnaitre que, dans une
situation donnée — par exemple dans un projet thérapeutique ou sont em scéne un patient, une famille, une equipe
et quelques cycles de chimiothérapie -, chacun dépend des autres, vraiment chacun. Ce serait un bom début pour
travailler ensemble et atteindre les objectifs que chacun désire intimement (DUPUIS, 2013, p. 148).



297

sentido, embora salientando que nem sempre estdo como relagdes harmonicas, elas possuem
um elo, um foco, algo que as liga. Sendo assim, Foucault valoriza a pratica médica com suas
técnicas como algo importante na subjetivacao do sujeito.

Assim, trabalhamos com o argumento de que ¢ da relacao de “dependéncia reciproca”
que o individuo caminha rumo a sua “autonomia”. Contudo, a necessidade do outro, a ajuda
do outro, o olhar do outro ndo coloca o individuo na posi¢ao de dependéncia, no sentido de
priva-lo da liberdade; ao contrario, ocorre da mesma forma e nas mesmas relacdes que
Foucault, embora ndo acate o poder instituido, admite nas condigdes em que ele se instaura na
vida dos individuos, relagdes de poder.

Por conseguinte, na questao da “pratica de liberdade” entre os individuos, percebe-se,
no individuo ao agir livremente, aspectos como retornar, recuar, analisar, lutar e criar
estratégias. Tudo isso, enquanto possibilidades, s6 ocorre na existéncia das relagdes com
outros individuos que se constitui nas diversidades de acdes livres.

Em O governo de si e dos outros, se refere Foucault ao texto de Galeno Tratado sobre
as paixoes: “[...] Nesse texto de Galeno, haviamos encontrado também a ideia de que, quando
se cuida de si, s6 € possivel fazé-lo de maneira continua e permanente [...] desde a juventude a
consumagao da velhice, que o homem deve cuidar de si mesmo. [...]” (FOUCAULT, 2010a,
p. 43-44).

Assim, o cuidado tanto ¢ uma forma de expressao da vida como de preservagao do que
se vive ao longo da vida, por isso ndio ha espaco para trégua. E o cuidado que faz o individuo
examinar a si proprio, perceber seus limites, corrigir suas falhas, movimento que deve
acontecer continuamente no ambito da existéncia. Ademais, o individuo no exercicio do seu
ethos se constitui, € no fazer-se, percebe os limites, se coloca a prova, reconhece a culpa.

Assim, a ele € permitido o exercicio de elaborar estratégias:

Nesse mesmo texto de Galeno, vimos portanto que esse cuidado de si, que deve ser
desenvolvido e exercido penosamente, continuamente ao longo da vida inteira, ndo
pode prescindir do trabalho do juizo dos outros. Os que querem prescindir do juizo
dos outros na opinido que se formam de si mesmos, esses, diz Galeno,
frequentemente caem.[...] Em compensacdo, diz Galeno, raramente se enganam o0s
que se remetem a outros no que concerne a constatacdo do seu proprio valor [...]
(FOUCAULT, 2010a, p. 43-44).

Assim, visto que o individuo ndo se encontra sozinho no mundo, essa relagdo de poder
que Foucault percebe no ambito do individuo se expande as relacdes de poderes entre os

proprios individuos no jogo da vida. E nesse aspecto que a pratica médica ¢ indispensavel:



298

[...] E, a partir desse principio, Galeno dizia que era necessario, evidentemente, se
dirigir a alguém para ajudar a si mesmo nessa constitui¢cdo da opinido que se tem de
si mesmo e no estabelecimento de uma relacdo adequada a si. Necessidade de se
dirigir a outro. E qual seria esse outro? Havia ai um dos elementos de surpresa do
texto: que esse alguém a quem se deve recorrer, Galeno, como vocés se lembram,
ndo apresentava como um técnico - seja um técnico da medicina do corpo ou um
técnico da medicina das almas, seja um médico ou um filésofo [...] (FOUCAULT,
2010a, p. 43-44).

Seguindo a indica¢ao de Galeno, o outro poderia ajudar o individuo na tomada de
determinados caminhos, no mapeamento da situagdo, etc. Mesmo assim, ainda se constituiria
um percurso de relagdes livres. O interessante ¢ quem seria esse outro; Galeno propde ao
individuo “[...] se dirigir a um homem, contanto que com idade suficiente, com reputacao
suficientemente boa e, além disso, dotado de certa qualidade” (FOUCAULT, 2010a, p. 44), a

qual, segundo ele, consistia em falar de forma franca, pois

[...] Essa qualidade era a parresia, isto €, a fala franca. Um homem de idade, um
homem de boa reputacdo e um homem de parresia: esses eram os trés critérios,
necessarios e suficientes, para constituir e caracterizar aquele de que necessitamos
para se relacionar conosco. Temos portanto, vamos dizer, toda uma estrutura, todo
um pacote de nogdes e de temas importantes: cuidado de si, conhecimento de si, arte
e exercicio de si, relagdo com o outro, governo pelo outro e dizer-a-verdade,
obriga¢ao desse outro de dizer a verdade [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 43-44).

Neste aspecto, podemos encontrar essas caracteristicas, considerando a literatura
grega, em Socrates. Em Socrates, Foucault busca a relacdo epimeleia heauton e gnothi
seauton no cuidado de si como o que vai permitir ao individuo constituir-se livremente.
Contudo, nas técnicas médicas, além do que Galeno apresenta, Foucault percebe o exame, o
diagndstico, o tratamento como elementos que se encontram na encruzilhada da agao livre do
fazer-se, do constituir-se, na medida em que, no individuo, na convivéncia com o outro € no
cuidado de si, esses procedimentos atuam como técnicas de governamentalidade no ambito da
constituicdo da relagdo consigo em um movimento parresiastico. Assim, afirma Foucault, em

a Hermenéutica do sujeito, que:

[...] A palavra grega é parrhesia - sobre a qual ja lhes disse que seria preciso voltar -
, que, essencialmente, ndo ¢ franqueza, ndo ¢ liberdade de palavra [...]. Nesse
sentido, a0 mesmo tempo em que diz o que ndo é deixa claro o que entende por
parrhesia [...] a técnica - parrhesia é um termo técnico - que permite ao mestre
utilizar como convém, nas coisas verdadeiras que ele conhece, o que ¢ util, o que ¢
eficaz para o trabalho de transformagdo de seu discipulo. A parrhesia ¢ uma
qualidade, ou melhor, uma técnica utilizada na relagdo entre médico e doente, entre
mestre e discipulo: é aquela liberdade de jogo, se quisermos, que faz com que, no
campo dos conhecimentos verdadeiros, possamos utilizar aquele que é pertinente
para a transformacdo, a modificagdo, a melhoria do sujeito (FOUCAULT, 2004, p.
294-295).



299

A filosofia ¢ a expressao da vida, por isso mesmo possui um ethos que se instaura por
intermédio do movimento parresidstico a partir da agonistica nas relagdes de poder. Assim,
embora ja tenhamos abordado a questao da parresia no segundo capitulo desta pesquisa, em a
Hermenéutica do sujeito, mais especificamente falando, Foucault admite a existéncia, no
movimento do ethos, de uma qualidade de técnica que proporciona ao individuo, no processo
de subjetivagdo, a liberdade diante do jogo das relagdes de poder e admite tratar-se de uma
técnica semelhante: “[...] a utilizada na relagdo entre médico e doente, entre mestre e discipulo
[...]” (FOUCAULT, 2004, p. 295). Essa qualidade que estd no movimento do ethos € o
vinculo ou o elo que Foucault percebe existir na compreensao do cuidado de si na perspectiva

do epimeleia heauton e gnothi seauton.

4.4 Liberdade: uma experiéncia criativa

Foucault escreveu obras célebres acerca de sérias problemdticas que o homem
vivencia em sua existéncia. Ao falar sobre seus escritos, sempre registrou os diferentes
processos que ele proprio desenvolveu em si mesmo, em sua pessoa € em relagdo a filosofia.
Em Verdade, poder e si mesmo, de 1988, publicado em Ditos e escritos V, esclarece que seu
trabalho ¢ elaborado “[...] para mostrar a interagdo entre diferentes fatores e a maneira como
os individuos reagem [...]” (FOUCAULT, 2006b, p. 299). Por conseguinte, as obras que
tematizam as problematicas como loucura, prisao, sexualidade, etc., ndo seriam suficientes
para demonstrar os processos de subjetivacdo que o francés percorreu, por iSSO mesmo um
esforco maior € preciso para acompanhar o exercicio desse processo, de modo que aqueles
que procuram compreendé-lo devem se debrucar também e minuciosamente nas
consideragdes dos Ditos e Escritos, além dos cursos ministrados no College de France.

Desta feita, considerando as abordagens dos ultimos cursos do francés, temos em O
governo de si e dos outros uma declaragdo de Foucault acerca do que ¢, para ele, importante
em uma pesquisa filosofica. Assim, ele afirma que “[...] as praticas da filosofia sdo
representadas como um caminho a percorrer [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 218). Nesse
percurso, o investigador “[...] deve mostrar que ¢ o caminho que ele escolheu, o caminho que
ele quer percorrer, a cujo fim ele quer chegar, e que de outro modo nao pode viver” (Idem,
ibid). Isto posto, Foucault nos aponta que a escolha que desenvolveu no ambito da filosofia

coincide com a sua propria expressao da vida. Foi isso que nosso filosofo desenvolveu em sua



300

caminhada no processo de subjetivacdo, sendo dai que tivemos a inspiragcdo para investigar o
tema da liberdade.

Neste entendimento sobre o caminho escolhido, € interessante considerar um pequeno
trecho do Debate sobre o romance, de 1964, publicado em Ditos e escritos IIl, em que ele
intercala discursos com Sanguineti sobre direcdes que se toma na vida. No decorrer do
dialogo entre os dois, se faz necessario precisar diferencas entre o0 homem e as maquinas,
como exemplo, quando eles citam as locomotivas. Enquanto Sanguineti afirma sobre o que ¢
o homem, esse ser consciente que se diferencia das locomotivas, as quais, muito embora
sejam maquinas automatas, falta a consciéncia. Acerca disso, da rela¢do entre consciéncia e
materialidade, Sanguineti expressa o seguinte: “[...] Conscientes... Isso ¢ muito,
evidentemente, mas as locomotivas... Nao creio que ndo haja realidade, acredito na realidade,
sou materialista...” (FOUCAULT, 2013b, p. 169). Foucault, por sua vez, utiliza o argumento
expresso por Sanguineti para falar sobre si mesmo e os demais que compunham a discussao:
“[...] Mas n6s também. Sou materialista, porque nego a realidade...” (Idem, ibid).

E perceptivel a inversio que Foucault propde em suas analises. Nesse pequeno
dialogo, o elemento de discussdo ¢ o mesmo ser materialista, Sanguineti usa o argumento de
ser materialista e, na autoridade do argumento, afirma a realidade. Foucault, por sua vez, usa-
o ¢ a nega. Nesse Foucault da polémica, da problematizacdo, do debate, da inversdao do
discurso que se apresenta como verdade e se impde a determinadas condigdes de existéncia,
encontramos o individuo que vive uma experiéncia criativa. Foucault estd continuamente em
processo de subjetivagdo em relagdo a filosofia, a vida e a arte.

Nao sabemos ou talvez nao nos seja possivel precisar, no momento, a diferenca a esses
aspectos, isto €, vida, arte e filosofia. Assim, considerando a pessoa ¢ a obra de Foucault -
assim como o francés observa acerca de Rousseau —, dificilmente poderiamos separa-los.
Acerca disso, temos em A tecnologia politica dos individuos, de 1988, publicado em Ditos e
escritos V, a seguinte consideragao:

Em primeiro lugar, acredito que € um pouco pretensioso expor de maneira mais ou
menos profética aquilo que as pessoas devem pensar. Prefiro deixa-las tirar suas
proprias conclusdes ou inferir ideias gerais das interrogagdes que me esforgo para
levantar através da andlise de materiais historicos bem precisos. Acho que isso ¢
mais respeitoso em relagdo a liberdade de cada um e, desse modo, essa é a minha
abordagem (FOUCAULT, 2006b, p. 302).

Essa atitude e postura de Foucault foi o que nos conduziu a correr todos os riscos de
criticas, de erros e de possiveis acertos pela ousadia em investigar um filosofo que vira de

“ponta cabeca” as estruturas de pensar. Desse modo, no intuito de conhecer um pouco mais



301

sobre os caminhos percorridos por Foucault, ¢ importante considerar suas informagdes acerca
das operagdes criticas que empreendeu na livre caminhada em seus processos de subjetivagao.

Em Resposta a uma questdo, de 1968, publicado em Ditos e escritos VI, ele considera
quatro aspectos interessantes. No primeiro aspecto, ele afirma que € preciso reconhecer e
estabelecer limites. Neste sentido, no que diz respeito a historia do pensamento, nos alerta a
recolocar algumas questdes, tais como o postulado sobre a realidade histérica. E preciso
considerar que ha fronteiras nos discursos concebidos e que até “[...] as coisas mudas € o
siléncio mesmo seriam povoados de palavras; e 14, onde nenhuma palavra se faz
compreender, poder-se-ia, ainda, escutar o murmurio profundamente escondido de uma
significacao; [...]” (FOUCAULT, 2010b, p. 13). Nessa perspectiva de andlise, considera: “[...]
um mundo de textos adormecidos nos esperaria nas paginas brancas da nossa historia. [...]”
(Idem, ibid). Essa foi a trajetoria que percorremos no primeiro capitulo da nossa investigacao.

Contudo, assim como a historia, se faz necessario ainda recolocar em questio a
abordagem do sujeito. No entendimento de Foucault, ndo ha o sujeito soberano ou ndo ha um
sujeito cujo autonomia estd no estatuto autonomo da razdo. Nesse sentido, € preciso
considerar o que ele propde acerca dessa questdo: “[...] A esses temas, gostaria de opor a
localizagdo dos papéis e operagdes exercidos pelos diferentes sujeitos "que discursam"; [...]”
(Idem, 1ibid). Foi entdo considerando essa recolocagdo proposta por Foucault que
desenvolvemos o nosso segundo capitulo sobre os processos de subjetivacao do individuo.

Mas, aliada a essas duas questdes, a concepcao de histéria e a de sujeito, Foucault
observa que permanece ainda a incomoda-lo a questdo da origem, das sedimentagdes no
dominio do pensamento e nos informa sobre seu percurso: “[...] A esse tema, gostaria de opor
a analise de sistemas discursivos historicamente definidos, aos quais podemos fixar limiares, €
designar as condi¢des de nascimento e desaparecimento” (Idem, ibid). E nessa perspectiva
que caminha o nosso terceiro capitulo acerca da vida filoséfica, considerando, além de
Foucault, filésofos ilustres como Platao, Rousseau e Kant.

Contudo, ap6s essas consideragdes acerca das recolocagdes sobre a questdo do limite,
Foucault nos apresenta a segunda operagdo critica que empreendeu na livre caminhada em
seus processos de subjetivacao. Nesse aspecto, considera o francés a necessidade de apagar as
oposi¢des pouco rejeitadas e dicotomias que dispersam as possibilidades de investigacao e de
criagao:

Apagar as oposi¢des pouco rejeitadas. [...] - a oposi¢do entre a vivacidade das
inovacdes ¢ o peso da tradi¢do; - a inércia dos conhecimentos adquiridos ou as

velhas praticas do pensamento; - a oposi¢do entre as formas médias do saber (que
representariam a mediocridade cotidiana) e suas formas desviantes (que



302

manifestariam a singularidade ou a solidao, proprias do génio); - a oposicao entre os
periodos de estabilidade ou de convergéncia universal e os momentos de ebulicdo,
em que as consciéncias entra em crise, em que as sensibilidades se metamorfoseiam,
em que todas as nogdes sdo revisadas, perturbadas, revificadas ou, por um tempo
indefinido, caem em desuso (FOUCAULT, 2010b, p. 13-14).

Neste sentido, ao apagar o que ele denomina de oposigdes pouco rejeitadas, abre-se
caminho a investigagdo e se inicia um novo processo criativo. E a este entendimento que
Foucault coloca sua terceira operagdo critica, que seria a de: “Levantar a denegacao que teve
por objeto o discurso em sua existéncia propria (e €, para mim, a mais importante das
operagdes criticas que realizei) [...]” (FOUCAULT, 2010b, p. 14). Contudo, uma ultima
operagdo critica ¢ importante, a quarta, a qual Foucault denomina tarefa e trata como
prioritaria ao entendimento dos seus percursos, por envolver os trés anteriores. Foi nessa
quarta operacdo que nossa investigacdo, sobre Caminhos da liberdade em Foucault: das
relacoes de poder ao cuidado de si no processo de subjetivagdo, se debrucou. Contudo, nossa
investigacao sé foi possivel por considerar a proposta de Foucault de “[...] libertar de seu
status incerto esse conjunto de disciplinas que chamamos de histéria das ideias, historia das
ciéncias, historia do pensamento, histéria dos conhecimentos, dos conceitos ou da
consciéncia” (Idem, ibid).

Nesse entendimento, Foucault nos apresenta a liberdade como uma experiéncia
filosofica e criativa. Assim, libertado do conjunto de disciplinas que conceitua, que diz o
sujeito e a historia, o individuo agora esta livre para se constituir criativamente. Agora livre e
sem dissimulagdo, a vida lhe ¢ possivel. Essa ¢ a experiéncia criativa mais bela. Por isso, a
estética, o belo ou a experiéncia criativa estdo em Foucault em sua vida criativa; sua vida

filosofica expressa em seus modos, formas e condicao de existéncia. O belo ¢ “fazer da vida

uma obra-de arte”. Foi o que ele fez.



CONSIDERACOES FINAIS

O horizonte que se delineia no fim de nossa caminhada nos permite observar a
variedade de facetas possiveis para pensarmos a liberdade em Foucault. Longe de ser um
objeto monolitico, monocromatico, sistematico e fechado, o que soaria estranho ao
pensamento do fildésofo francés, temos caminhos que nos conduzem a perspectivas sobre a
liberdade, sobre seu exercicio, mais do que a liberdade propriamente dita, como
compreendida e tematizada pela tradicdo do pensamento ocidental.

Nesse sentido, os caminhos percorridos nesta tese nos levaram a considerar que, na
perspectiva de compreender a existéncia humana como esse /ocus da expressao da liberdade,
era necessario, para estudar a genealogia do sujeito na civilizagdo ocidental, ter em conta nao
somente as técnicas de dominacdo, mas as técnicas de si. Uma vez que a existéncia se
expressa em relacdes de poder, tais relagdes precisavam ser vislumbradas nessa dupla
perspectiva, a da dominacao e a da resisténcia, rompendo com o primado da visdo linear e
monolitica que considera a liberdade uma simples oposi¢ao as formas de dominagao.

O resultado dessa perspectiva consiste em perceber, nessa relacdo de "dependéncia
reciproca", da dominagdo e da resisténcia, do eu e do outro, o sujeito rumo a "autonomia",
uma vez que a liberdade, nao sendo deduzida da privagdo, existe na relacdo. Desse modo,
como apontamos sobre a questao do individuo diante da reciprocidade com o outro individuo,
a necessidade do outro, seu olhar, sua ajuda ndo compreendem momentos de dependéncia,
ndo vista neste trabalho como privagdo da liberdade, mas como relagdes constitutivas da
liberdade.

Isso significa dizer que devemos considerar a interagcdo entre as técnicas de dominacao
que a historia nos apresenta e as técnicas de si que vivenciamos. Ademais, € preciso ainda
considerar os elementos em que as tecnologias de dominagao dos individuos, de uns para com
os outros, fazem apelo aos processos de subjetivacdo por meio dos quais o individuo age
sobre si mesmo. Desse modo, € preciso considerar como as técnicas de si se integram as
estruturas de coer¢do e dominacao € o modo possivel de inverté-las visando a torna-las um
momento da liberdade.

Em nossa investigacdo, tal inversdo se processa em meio a vida, ao exercicio do
cuidado de si e da criatividade, o que torna a vida filosofica algo a ser exercitado e vivido na
constituicdo do sentido, mesmo em meio as adversidades. Desse modo, ela se expressa como
exercicio, como pratica, como busca e ndo como algo definido e definitivo. Assim, a

liberdade ndo ¢ vista como algo adquirido ou a ser realizado de forma metafisica em uma



304

condic¢do ideal, mas como uma pratica didria em meio a existéncia real e aos processos atuais.
Nao ¢ condicao da liberdade em relagdo a alienagdo, mas a relagdo entre vivéncia e
resisténcia.

Percebemos ainda, em nossa caminhada, que a maneira pela qual os individuos sao
dirigidos pelos outros se articula sobre a maneira pela qual eles conduzem a si mesmos; € isso
que o Foucault denomina “governo”. Contudo, h4d sempre um equilibrio instavel, em meio aos
conflitos e entre as técnicas que asseguram a correcao € 0s processos pelos quais o si mesmo
se constroi ou se modifica. E neste sentido que, gradativamente, consideramos o equilibrio e a
coeréncia em suas relagdes com a natureza historica efetiva.

Assim, nessa natureza, o individuo ndo € moldado: ao contrario, atua; ndo € formado,
deforma a si proprio, se necessario, para caminhar no processo de subjetivagdo — tal qual a
analogia do espelho quebrado que, se reagrupado, tem seus pedacos emitindo uma imagem
desfocada, outra imagem; ndo € construtor, descontroi para s6 depois subjetivar-se. Enfim, ele
¢ constituido pelas relagcdes que vive em sua historia e a historia € propriamente aquela em
que o individuo vive.

E nessa trama das relagdes de poder e forca que a questdo sobre a atitude-limite é
gerada, a saber, em meio desta luta, por meio de uma agonistica. Assim, € na relagdo de poder
que se desenvolve a ideia dessa conversao a si, a qual, atuando como relacao de forca que se
abre no movimento da existéncia, pelo qual se faz um retorno sobre si mesmo, comporta as
relagdes de si para com o outro, de si sobre si mesmo, assim caracterizando-se o processo de
subjetivacao.

A partir das abordagens do primeiro caminho sobre o individuo e sua condicao
historica, na atitude-limite temos tanto a possibilidade de o individuo se reconhecer em sua
histéria quanto a oportunidade de se constituir como sujeito. Nesse sentido, ¢ diante da
agonistica, da atitude-limite, com todas as suas possibilidades, que Foucault se volta para a
necessidade da abordagem do cuidado de si. Tem-se neste ponto a abertura para o que
investigamos nos modos em que o sujeito se constitui em meio as formas de pratica de si.
Esse retorno a tradi¢ao antiga, em Foucault, representa o resgate de aspectos da filosofia que
remetem a atividade do sujeito no processo de subjetivacao.

Assim, como resultado desse percurso, no segundo caminho nos detivemos no
individuo em meio ao processo de subjetivacao, cuidando de tentar mostrar as condi¢des, as
formas e os modos que desencadeiam esse processo. No que diz respeito ao cuidado de si,
Foucault o considera também uma pratica de liberdade que parece se instituir no movimento

proprio das formas das praticas de si. Nesse sentido, Foucault retoma alguns outros conceitos



305

do pensamento filosofico antigo e os emprega na constituicdo propria do individuo. Dentre
tais conceitos indispensaveis, que serviriam como principios de uma vida filoséfica segundo a
Hermenéutica do sujeito, estdo o pardstema, o paraskeué e a parresia (FOUCAULT, 2004, p.
389-394).

A nocdo de parresia representa um tema ja muito citado na vasta gama de
investigacdes sobre o trabalho de Foucault. Entretanto, um dos ganhos de nossa pesquisa
consiste em perceber que esta nog¢do faz parte de uma triade composta também pelo
parastema e pelo paraskeué. Ao franc-parler, a pratica de dizer a verdade como condi¢do da
correcdo do falar como atitude ligada a vida filoséfica, associa-se a atencao a preceitos como
a pratica do bem e o consequente exercicio dessas praticas que a aperfeicoam. Tais elementos
podem ser resumidos na ideia do cuidado de si, muito embora representem o desdobramento
desse cuidado.

E desses conceitos que fica impregnada a vida filoséfica em seu ethos, o que
possibilita uma “estética da existéncia”, de modo a indicar que o sujeito, em suas relacoes de
poder, move-se livremente por si € move-se, também, em direcdo ao outro. Assim, posso falar
francamente comigo, mas a efetividade dessa pratica diz respeito ao outro, o que Foucault
destaca na obra Mal faire, dire vrai: la fonction de l'aveu en justice (FOUCAULT, 2012c). Da
mesma forma, essa busca ao bem constitutiva do sujeito ¢ realizada em meio a outros sujeitos.
A liberdade, enquanto pde em movimento uma relacdo, pressupde varios outros possiveis.
Contudo, para que esse movimento apresente elementos positivos, efeitos benéficos no
momento presente, € preciso colocar em pratica alguns exercicios que possibilitem o cuidado
de si e do outro em suas relagdes de poder e forga. E esse 0 modo como abordamos a triade
composta pela parresia, parastema € paraskeué, o que se apresenta como novidade no
pensamento de Foucault, uma vez que a parresia funciona junto € em conjunto com outros
elementos, tendo em vista o cuidado de si e dos outros.

A liberdade, na perspectiva do cuidado de si, implica praticas que se insiram no
momento atual, no presente. Nesse sentido, Foucault considera que o presente pode ser
representado a partir de um fato ou acontecimento histérico que ocorreu em certa época,
segundo uma perspectiva também adotada por Kant, em Antropologia do ponto de vista
pragmadtico: o presente do passado, o presente do presente € o presente do futuro.

Como representagao dessa perspectiva, temos que Platdo, Kant e Rousseau viveram o
presente, muito embora tal vivéncia se apresente, para muitos historiadores, como uma
situacdo caracterizavel apenas em um contexto passado, por permanecer envolta em

circunstancias pontuais marcadas por suas caracteristicas proprias, sendo, assim, distinta da



306

época atual. Para Foucault, de modo diferente, em tais eventos sdo perceptiveis focos das
experiéncias que ontologicamente apresentam formas e condigdes de existéncias, e nelas —
nas formas e condigdes — estdo presentes os modos do sujeito se constituir livremente, o que
vimos no desenvolvimento da Vida filosofica: uma experiéncia de liberdade.

Assim, para uma maior compreensdo da vida filos6fica como uma vida criativa
consideramos a “ontologia do presente”, a qual, em meio as lutas e resisténcias, propicia ao
individuo modificar-se a si mesmo, dando possibilidade a livre subjetivagdo face a
convivéncia com o outro. Por outro lado, considera-se a necessidade do individuo se colocar a
prova da realidade para apreender o poder e com ele se relacionar, identificando os elementos
em que a mudanga ¢ possivel e desejavel.

Outro aspecto importante considerado em nossa pesquisa foi a determinacao da forma
precisa a dar a essa mudanca, o que significa dizer que essa ontologia historica de nos
mesmos deve desviar-se de todos aqueles projetos que pretendem ser globais e radicais
(FOUCAULT, 2013a, p. 365). Foucault, tao fiel a esta conviccdo em muitos de seus textos,
tratou de verificar o presente de uma realidade ja representada, passando a interrogéa-la e a
analisad-la com o intuito de mostrar que o homem, em sua historia, vive a agonistica das
relagdes de poder, a partir das quais elabora formas e condigdes para cuidar de si mesmo,
criativamente, em seus modos e estilos de vida.

,

E neste aspecto do cuidado de si que estd a importancia da retomada de Foucault da

epimeleia heauton e do gnothi seuton. Assim, na investigacdo sobre o que seria a “vida
filosofica”, por exemplo, ele retoma casos e acontecimentos historicos — que ja haviam sido
representados e instituidos como eventos passados por historiadores —, compreendendo-os
segundo a “ontologia do presente” daquele momento historico especifico, isto ¢, analisando a
“historia efetiva” da vivéncia posta em foco e deixando claro que a “ontologia do presente” ¢
uma historia do pensamento que permite ao individuo o cuidado de si mesmo. Nela devem ser
considerados o tempo vivido, as pessoas envolvidas, o acontecimento com todas as suas
variantes, o momento presente e a atualidade em que o sujeito vive, cuja existéncia sO €
possivel em suas relagdes de poder e forga.

Assim, mesmo considerando que o individuo so6 se subjetiva na “historia efetiva”,
encontrando nela as condi¢des, formas e modos de se constituir como sujeito, ainda foi
necessario compreender o que seria a livre subjetivagdo. Entdo, o caminho que percorremos

para esse esclarecimento foi o da estética da existéncia. Nele, Foucault nos apresenta a anélise

de “praticas de liberdade” presentes em obras de arte e, a partir delas, a possibilidade de



307

fazermos uma reflexdao e de melhor compreendermos as relagdes de poder e forcas com suas
formas ¢ modos de atuacgao.

Neste sentido, sentimo-nos livres, para ilustrar nossa abordagem, em buscar elementos
presentes na arte como complemento para nossa investigacao € que nos permitissem analises
sobre a livre subjetivacdo, como foi o caso da apreciagdo da experiéncia criativa do curta-
metragem Mr. Hublot. Tal abordagem foi valiosa, pois ha um exercicio proprio de livre
subjetivacao das personagens nos elementos dessa obra de arte cinematografica, a qual
apresenta valor estético precioso, o que nos possibilitou uma boa analogia para estabelecer
melhor compreensdao das técnicas de governamentalidade como condicdo da propria
existéncia.

Quanto aos focos de experiéncias discutidos no nosso trabalho, buscamos, por meio
deles, empreender a tentativa de perceber a pratica de alguns exercicios baseados no cuidado
de si e do outro em suas lutas ou relagdes de poder e forca. Em A coragem da verdade,
Foucault chega a advertir que ¢ possivel a concepcao da ideia de uma historia da filosofia
diferente da que se ensina tradicionalmente em nossos dias; uma historia da filosofia que nao
seria a histéria das doutrinas filosoficas, mas, para o francés, das formas, dos modos e dos
estilos de vida. Uma filosofia das formas e estilos de vida, eis expressdes que poderiam ser
tradugdes do ideal do cuidado de si no que concerne a epimeleia heauton € ao gnoéthi seuton.
A filosofia, em Foucault, vai ser entdo o resgate dessas formas de vida que foram pensadas,
inicialmente, pelos gregos, mas se tornaram um ideal de vida filosofica, assemelhada aquela
que Foucault busca constituir como busca a liberdade.

Foi no recurso a compreensdao de um estilo de vida como expressao da liberdade que
buscamos em diferentes fildsofos uma historia da vida filoséfica como problema da filosofia e
como modo de ser, a um s6 tempo, da ética e do heroismo. Muito embora possamos
considerar que, para Foucault, a expressdao heroismo s6 tem significado quando aplicada ao
sentido de vida pratica na expressao mesma da vida filosofica, o heroismo, nao sendo oriundo
do movimento do ethos, € pura exaltacdo e manifestagdo de uma conduta egoista.

Foucault, nesse sentido, ¢ o filésofo que inaugurou um estilo proprio de produzir
filosofia: seu foco € a experiéncia, seja investigando problematicas como loucura, prisao,
sexualidade, seja remontando os passos de experiéncias nos enfrentamentos vivenciados na
realidade de uma histéria. Eis a compreensao que nosso filosofo adotara no que diz respeito a
“historia efetiva”.

Nessa perspectiva, o conhecimento de si elaborado e levado a efeito pelo individuo se

caracteriza como o primeiro passo a a¢do da liberdade, na alternativa de o individuo se



308

constituir como sujeito livre. Todavia, levando em consideracdo que na modernidade o
individuo se insere em tumultos e incompreensdes acerca de si mesmo, em virtude das
trajetorias politicas, da historia das representacdes, das guerras, das revolucdes, das
indiferencas culturais, da dominacao, enfim, Foucault sentiu necessidade dessa perspectiva da
acdo na “ontologia do presente”, no sentido de buscar em fontes histéricas que, embora
distantes no tempo e no espaco, nos conectam, por meio das herangas, as verdades que se
inscrevem em trajetorias de vida seguidas, em tais caminhos percorridos.

O cuidado de si e o cuidado com o outro representam momentos dessa busca pela
liberdade, mesmo porque esse outro consiste ndo somente no meu limite, mas na minha
possibilidade de liberdade e, por sua vez, o meu "eu" constitui os limites e as possibilidades
dele também. Com isso hd que se pensar na possibilidade de um "eu" junto a ele, promovendo
a efetividade do "no6s" como limite e possibilidade da liberdade. Tais injungdes se processam
na relacdo de um individuo com outro numa “reciproca dependéncia” que se instaura no
olhar, no dizer, nos corpos, nas relagcdes de existéncia dos individuos, aspectos visiveis, por
exemplo, no processo curativo da pratica médica, mas que extrapolam para a pratica da
liberdade.

Assim, uma espécie de “reciprocidade de dependéncia” pode ser vista, em Foucault,
como util ao processo de subjetivagdo, como possibilidade e como atividade na medida em
que se encontra nas relagdes de poder e for¢a. Como possibilidade, ela se apresenta se a
considerarmos nas proprias relagdes de poder, at¢ mesmo nas sedimentacdes que colocam o
individuo na dependéncia. Assim, ela estd posta como possibilidade na medida em que, na
saturacao da dependéncia, o individuo ¢ conduzido a atitude limite diante dessa situagdo, o
que o leva a resisténcia, sendo esta a propria condicao de atividade.

Temos entdo o movimento de si sobre si mesmo € o movimento de si para com o
outro. Como atividade, essa “reciprocidade de dependéncia” se apresentaria quando, de certa
forma, ela movimenta o sujeito a saida de si mesmo para a relagdo com o outro, isto €, quando
nas relagdes de poder entre os individuos € preciso considerar que, nesse tramite das relagdes
entre os individuos, hd envolvimento ou certo engajamento reciproco. Nesse sentido,
ressalvando que nem sempre aparecem como relagcdes harmonicas, elas possuem um elo, um
foco, algo que as liga. Sendo assim, Foucault valoriza a pratica médica, com suas técnicas,
como algo importante na subjetivacao do sujeito gracas também ao seu aspecto modelar.

O leitor que se depara com os escritos de Foucault, muito embora ndo se aperceba,
exercita, para além da compreensao das suas teorias e da sua filosofia, uma dupla atitude: a de

compreender a histéria de vida do francés e a de empreender um caminho em dire¢do a



309

constituicdo de sua propria historia. Eis a proposta do ethos filosofico: inquietar e transformar
o modo de ser dos sujeitos, por intermédio do ethos parresidstico, em uma atitude critica face
a0 nosso ser historico.

Assim, na parte de nosso trabalho sobre as Caminhadas de Foucault no processo de
subjetivagdo, foi possivel perceber que suas teorias abordam nao somente a relacdo entre
poder e conhecimento, mas que elas nos fazem perceber, por outro lado, como essa relacao €
usada tendo em vista uma forma de controle social por meio de instituicdes sociais. Em outras
palavras, como a relacdo entre poder e conhecimento estd associada ao controle pelo
individuo, muito embora, segundo o francés, haja elementos ligados a forma e ao exercicio da
liberdade.

Foucault nos apresenta tais relagdes em seu proprio estilo de vida, na coeréncia
consigo. Isso ¢ tao forte na vida filosofica de Foucault que, quando indagado, em Entrevista
com Michel Foucault, de 1984, publicada em Ditos e escritos I, sobre “- Que coeréncia existe
entre as diferentes formas de fazer politica nas quais o senhor se engajou?” (FOUCAULT,
2011a, p. 343), ele responde: “- Diria que, em ultima instancia, ndo faco nenhum esforgo para
desenvolver a menor forma de coeréncia. A coeréncia ¢ a da minha vida. Lutei em diferentes
dominios, ¢ exato. Sdo fragmentos autobiograficos” (Idem, p. 344).

Essa relagdo entre filosofia, vida e coeréncia, que pode parecer exotica ao olhar da
contemporaneidade, ¢ um elemento proprio da filosofia desde seu nascimento. Desse modo,
ao falar de liberdade, ao tematizar essa questdo, causaria estranheza a auséncia de relacao
entre vida e teoria no que tange a esse tema, o que nao encontramos, obviamente, no fildésofo
francés, o qual, a despeito de ndo ter tido a inten¢do de colocar sua vida como modelo de
principios, viveu sob os principios de sua filosofia em uma coeréncia entre principios e vida.

Ademais, Foucault ainda destaca que a coeréncia de que ele trata ¢ de natureza
estratégica: “[...] Se eu luto por tal questdo ou por tal outra, eu o faco porque, de fato, essa
luta € importante para mim, em minha subjetividade [...]” (Idem, ibid.). Trata-se da vida
filosofica, da vida criativa, da vida sem dissimulagdo. Nesse sentido, o que temos € o proprio
Foucault percorrendo os caminhos da liberdade. Uma vez que a liberdade ndo ¢ um fim em si
mesma como conceito abstrato, podemos ver sua constru¢do em meio a existéncia, as suas
lutas e resisténcias, considerando que existir € resistir, resistir ¢ constituir € o constituido
nesse processo, nesse caminho, € a liberdade.

A liberdade consiste nesse processo intrassubjetivo e intersubjetivo que se efetiva na
existéncia em sua concretude, no ontologico do presente e na presencga participativa do sujeito

em suas relagdes intramundanas. Desse modo, ser sujeito significa estar sujeito, estar exposto



310

aos processos por meio dos quais se exige aten¢dao e cuidado na propria constituigdo de si e
dos outros. Tal liberdade ndo se realiza pela historicidade, nesse ultrapassar do individuo para
os outros numa historia vivida e “con-vivida” em meio as tramas ¢ as relagdes sociais face as
resisténcias que a caracterizam.

Enfim, a liberdade ndo ¢ um dado e nem ¢ dada, ¢ uma conquista realizada nos muitos
momentos da existéncia, em suas possiveis vitdrias € mesmo em seus multiplos reveses.
Como ela é uma constru¢dao, nao tem um fim, mas um meio. Entender a liberdade como
processo exprime ndo somente as incertezas do processo, mas as garantias de um
pertencimento continuo em que a vida se manifesta como campo de batalha, como um "corpo
em batalha" no qual ndo existem garantias, antes exigem-se cuidados, o cuidado de si. Ser
livre significa cuidar, o que implica um comprometimento continuo com a constru¢do da

liberdade. Eis o que podemos saber sobre a liberdade em Foucault.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

I- OBRAS DE FOUCAULT

FOUCAULT, Michel. Ceci n’est pas une pipe: deux lettres et quatre dessins de René
Magritte (1973). Montpellier: Fata Morgana, 1973.

. Eu, Pierre Riviere, que degolei minha mae, minha irma e meu irmao... um caso de
parricidio do século XIX (1973). Tradugdo de Denize Lezan. Rio de Janeiro: Edi¢des Graal,
1977.

. Historia da loucura na idade classica (1961). Tradu¢ao de Jos¢ Texeira Coelho
Netto. Sao Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1978.

. Microfisica do poder (1979). Traducao de Roberto Machado. Rio de Janeiro:
Edicoes Graal, 1979.

. Historia da Sexualidade III: O cuidado de si (1984). Traducao de Maria Thereza da
Costa de Albuquerque. 3. ed. Rio de Janeiro: Edi¢des Graal, 1985.

. Vigiar e Punir: nascimento da prisao (1975). Petropolis-RJ: Vozes, 1987.

. Ordem do discurso (1971). Tradu¢ao de Salma Tannus Muchail. Sao Paulo:
Edicdes Loyola, 1996.

. Historia da Sexualidade II: O uso dos prazeres (1984). Traducido de Maria
Thereza da Costa de Albuquerque. 8. ed. Rio de Janeiro: Edi¢des Graal, 1998.

. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciéncias humanas (1966). Traducao
Salma Tannus Muchail. 8% ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.

. Doenca mental e psicologia (1962). Traducdo de Lillian Rose Chalders. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, 2000.

. A hermenéutica do sujeito (1981-1982). Traducao de Marcio Alves e Salma
Tannus. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2004.

. Linguagem e Literatura. (1964). In: MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a
literatura. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 2005.

. O poder psiquiatrico (1973-1974). Tradugao de Eduardo Brandao. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2006a.

. Etica, sexualidade, politica. Ditos e Escritos Vol V. 2 ed., Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2006b. Organizagdo e sele¢ao de textos Manoel Barros da Motta, tradugdo de
Elisa Monteiro.

. Nascimento da biopolitica (1978-1979). Tradu¢ao de Eduardo Brandao. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2008a.



312

. A arqueologia do saber (1969). Traducdo de Luiz Felipe Baeta Neves. 7* Ed. Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2008b.

. Do governo dos vivos (1979-1980). Traducao, transcricao e notas de Nildo Avelino.
Sdo Paulo: Centro de Cultura Social, 2009.

. O governo de si e dos outros (1982-1983). Tradugdo de Eduardo Brandao. Sao
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010a.

. Repensar a politica. Ditos e Escritos Vol VI. Organizacao e selegdo de textos
Manoel Barros da Motta, traducdo de Ana Lucia Paranhos Pessoa. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2010b.

. A Coragem da verdade: o governo de si e dos outros II (1984). Tradugao de
Eduardo Branddo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 201 1a.

. Problematizacao do sujeito: psicologia, psiquiatria, psicanalise. Ditos e Escritos Vol
I. Organizacao e selecao de textos Manoel Barros da Motta, tradu¢ao Vera Lucia Avellar
Ribeiro. 3* ed., Rio de Janeiro : Forense Universitaria, 2011b.

. Arte, epistemologia, filosofia e historia da medicina. Ditos e Escritos Vol VII. Rio
de Janeiro : Forense Universitaria, 201 1c. Organizagao e selegao de textos Manoel Barros da
Motta, tradugdo Vera Lucia Avellar Ribeiro.

. Génese e estrutura da antropologia de Kant (1959-1960). Tradu¢ao de Marcio
Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail.Sao Paulo: Edi¢cdes Loyola, 2011d.

. Estratégia, poder, saber. Ditos e Escritos Vol IV. 3 ed. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2012a. Organizacao e selecao de textos Manoel Barros da Motta, tradu¢dao Vera
Lucia Avellar Ribeiro.

. Seguranga, penalidade, prisdo. Ditos e Escritos Vol VIII. Organizacao e selegdo de
textos Manoel Barros da Motta, tradu¢ao Vera Lucia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2012b.

. Mal faire, dire vrai: fonction de 1'aveu en justice (1981). Louvain: UCL-Presses
Universitaires de Louvain, 2012c.

. Arqueologia das ciéncias e historia dos sistemas de pensamento. Ditos e Escritos
Vol I1. 3? ed., Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2013a. Organizacao e selecao de textos
Manoel Barros da Motta, traducao de Elisa Monteiro.

. Estética: literatura e pintura, musica e cinema. Ditos e Escritos Vol III. 3* ed., Rio
de Janeiro: Forense Universitaria, 2013b. Organizagdo e selecdo de textos Manoel Barros da
Motta, tradugao de Inés Autran Dourado.

. L’origine de ’herméneutique de soi (1980). Paris: Vrin, 2013c.



313

. Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Ditos e Escritos Vol IX. Rio de
Janeiro : Forense Universitaria, 2014a. Organizacao e selecao de textos Manoel Barros da
Motta, traducao de Abner Chiquieri.

. Filosofia, diagnoéstico do presente e verdade. Ditos e Escritos Vol X. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2014b. Organizagao e selecdo de textos Manoel Barros da Motta,
traducao de Abner Chiquieri.

IT - LIVROS, ARTIGOS, VERBETES E NOTAS DE OUTROS AUTORES

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Tradu¢ao de Alfredo Bosi. Sao Paulo:
Martins Fontes, 1998.

AGAMBEN, Giorgio. Qu’est-ce qu’um dispositif? Paris: Editions Payot & Rivages, 2006.

. O que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha. Tradugdo de Selvino J.
Assmann. Sao Paulo: Boitempo, 2008.

ARTIERES, Philippe. Michel Foucault, La littérature et les arts. Paris: Editions Kimé,
2004.

ASSIS, Machado de. O Alienista. Belém: Universidade da Amazonia, NEAD.
uvb@unama.br. Disponivel em:
<http://www.altillo.com/pt/universidades/brasil/online/Universidade da Amazonia.asp>.
Acesso em: 20 dez. 2017.

AURELIO, Marco. Meditacdes. Portugal: Penguin Books, 2002.

BLANCHOT, M. L’expérience-limite. In: L"Entretien infini. Paris: Gallimard, 1969. p. 289-
407.

BETTELHEIM, Bruno. O Corac¢ao Informado: autonomia na era da massificagdo. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1985.

BIDET, Jacques. Foucault avec Marx. Paris: Difusion - Les Belles Letres, 2014.

BRAREN, Ingeborg. Introdugdo. In: SENECA. Tratado sobre a cleméncia. . Petropolis:
Vozes, 1990.

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. O distante-préximo e o préoximo-distante: corpo e
percepcao da Filosofia de Merleau-Ponty. Jodo Pessoa: Editora Universitaria da UFPB, 2010.

CAMPOS, Jorge Lucio. Eis dois cachimbos: roteiro para uma leitura foucaultiana de
Magritte. Artigo escrito em 2004. Disponivel em :
<https://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/numero27/magritte.html>. Acesso em: 20
nov. 2015.

CANGUILHEM, Georges. O normal e o patolégico. 6.ed. rev. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2006.



314

. Etudes d’histoire et de philosophie des sciences. Paris: Librairie philosophique,
1983.

CASSIRER, Ernst. Rousseau, Kant, Goethe: deux essais. Traducao de Jean Lacoste. Paris:
Belin, 1991.

CASTEL, Robert. A ordem psiquiatrica: a idade do ouro do alienismo. Tradug¢ao de Maria
Thereza da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Edigdes Graal, 1978.

CHAUI, Marilena. Vida e obra. In: Colecdo Os Pensadores, SARTRE, Jean-Paul. O
Existencialismo é um humanismo. Tradugdo de Vergilio Ferreira. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1978.

CONTAT, Michel. Sartre. In: HUISMAN, D. (Org.) Dicionario dos filésofos. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2001. p. 867-878.

DEFERT, Daniel. Apresentagao da edigao francesa (outubro de 2007). In: FOUCAULT.
Génese e estrutura da antropologia de Kant. Traducao de Marcio Alves da Fonseca e
Salma Tannus Muchail. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2011.

DELEUZE, Gilles. A vida como obra de arte, conversac¢des. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.

DELEUZE, Gilles. Foucault. Tradugao de Claudia Sant’ Anna Martins ¢ Renato Ribeiro. Sao
Paulo: Brasiliense, 2005.

DUPUIS, Michel. Le soin, une philosophie. Paris: Seli Arslan, 2013.

ERIBON, Didier. Michel Foucault et ses contemporains. Paris: Fayard, 1994.

EURIPIDE. fon. Paris: Société D’Edition “Les Belles Lettres”, 1959.

EWALD, Frangois. Apresentagdo da edi¢do francesa (outubro de 2007). In: FOUCAULT, M.

Génese e estrutura da antropologia de Kant. Traduciao de Marcio Alves da Fonseca e
Salma Tannus Muchail. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 2011. p. x-y???

FANTINE, Wilne de Sousa. Foucault entra na danca: reflexdes historico-filosoficas sobre
as relagdes de poder presentes desde o balé de corte a danga-teatro de Pina Bausch. N° de f.
Jodo Pessoa: UFPB, 2015. Tese de doutorado do Programa Integrado de Filosofia UFPB,
UFRN, UFPE.

FICHTE, J. G. Conférences sur la Destination du savant. Paris: Librairie Philosophique J.
Vrain, 1969.

FREIRE, Paulo. Educag¢ao como pratica de liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1999.

GALLIEN. Traité des passions de ’ame et de ses erreurs. Paris: Libraire Delagrave, 1914.



315

GILLES, Thomas Ransom. Histéria do Existencialismo e da Fenomenologia. Sao Paulo :
EPU, 1989.

GOETHE, Johann Wolfgang von. Tradu¢do de Antonio Feliciano de Castilho. Fausto.
Lisboa: Livraria Cultura, 2003. Disponivel em: <www.dlc.ua.pt/castilho/Universidade de
Aveiro>. Acesso em: 24 de agosto de 2016.

GOFFMAN, Erving. Manicomios, prisoes e conventos. Sao Paulo: Editora Perspectiva,
1974.

GROS, Frédéric. Foucault et la folie. Paris: Presses Universitaires de France, 1997.

. Situagao do curso de 1982. In: FOUCAULT, M. A hermenéutica do sujeito. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2004.

. Etat de violence. Essai sur la fin de la Guerre. Paris: Gallimard, 2006

. Situagao do curso de 1984. In: FOUCAULT, M. A coragem da verdade. Sao Paulo
: Martins Fontes, 2011a.

. Apresentacdo da edicao francesa (outubro de 2007). In: FOUCAULT, M. Tradugao
de Marcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. Génese e estrutura da antropologia
de Kant. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2011d.

HEGEL, Friedrich. Fenomenologia do Espirito Parte I. Traducdo de Paulo Meneses. 2% ed.
Petropolis, RJ: Vozes, 1992.

HYPPOLITE, Jean. Genese et struture de la phénoménologie de I’esprit de Hegel. Paris:
Aubier, Editions Montaigne, 1946.

HOBBES, Thomas. Leviata. Tradugao de Joao Paulo Monteiro ¢ Maria Beatriz Nizza da
Silva. Sdao Paulo: Nova Cultural, 1997.

HOWTORNE, Nathaniel. A Letra escarlate. Saio Paulo: Companhia das Letras / Penguin,
2011.

HUISMAN (Org.) Dicionario dos filosofos. Sao Paulo: Martins Fontes, 2001.

JASPERS, Karl. Les grands philosophes. Vol. 1. Paris: Union générale d’éditions, s/d.

KANT, Immanuel. Prolegomenos a toda a metafisica futura. Tradu¢do de Artur Mourao.
Lisboa: Edicoes 70, 1988.

. Critica da razao pura. Traduc¢dao de Manuela Pintos dos Santos e Alexandre
Fradique Marujao. 2a Ed. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 1989.

. Antropologia de um ponto de vista pragmatico. Traducdo de Clélia Aparecida
Martins. Sdo Paulo: Iluminuras, 2006.

. Resposta a pergunta: que ¢ o iluminismo? In: KANT. A paz perpétua e outros
opusculos. Traducao de Artur Morao. Lisboa: Edi¢des 70, 2009. p. 9-18.



316

KAIL, Michel. Jean-Paul Sartre: Conscience et Subjetivité. Paris: SCEREN-CNDP, 2011.

KURZWEIL, Edith. Michel Foucault Acabar la era del hombre. Spain/Valencia: Revista
Teorema, 1979.

MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a literatura. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 2005.

MAGRITTE, René. Ecrits complets. Paris: Firmin-Didot S.A. et Librairie Flammarion,
1979.

MALHADAS, Daise; DEZOTTI, Maria Celeste C.; NEVES, Maria Helena de M..
Dicionario Grego-Portugués. Vols I e IV. Cotia: Atelié Editorial, 2006.

MARQUARD, Odo. Las dificultades com la filosofia de la historia (Ensayos). Valencia:
Pré-textos, 2007.

MARTINS, Clé¢lia Aparecida. Introdugdo a antropologia. In: KANT, Immanuel.
Antropologia de um ponto de vista pragmatico. Tradugdo de Clélia Aparecida Martins. Sao
Paulo: [luminuras, 2006. p. x-y.

MESZAROS, Istvan. A teoria da alienaciio em Marx. Traducéo de Isa Tavares. Sdo Paulo:
Boitempo, 2006.

MONDIN, Batista. O homem, quem ¢ ele? Elementos de antropologia filosofica. Sao Paulo :
Paulus, 1980.

MULLER-BOCHAT, Eberhart. Humanismo: Entre a Idade Média e a Renascenca.
Fortaleza: Imprensa Universitaria do Ceara/UFC, 1969.

NIETZSCHE, Friedrich. O crepusculo dos idolos ou a filosofia a golpes de martelo. Sao
Paulo: HEMUS, 1976.

NOGARE, Pedro Dalle. Humanismeos e anti-humanismos: introducao a antropologia
filosofica. Petropolis, RJ: Vozes, 1990.

PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice: Ecrits politiques. Bruxelles: Edittions Gerome Millon,
Vienne, (pour la traduction francgaise), 1990. Collection Krisis.

PEREIRA, Francisco Victor Macedo. Michel Foucault, leitor de Pasolini: a propdsito da
ontologia do presente. N° de folhas. Recife: UFPE, 2012. Tese de doutorado do Programa
Integrado de Filosofia UFPB, UFRN, UFPE.
PLATON. Lettres. Paris: Sociéte d’édition ‘Les Belles Lettres’, 1949.

. Le Banquete. 5% ed. Paris: Flammarion, 2007.
PORTO, Veralucia; CAMINHA, Iraquitan. Platdo e Foucault: Interse¢des nas relagdes de

poder. Trabalho publicado nos anais do 1° Encontro Internacional de Estudos
Foucaultianos: governamentalidade e seguranga, organizado pelo Departamento de Ciéncias



317

Sociais e pelo Programa de Pos-Graduagao em Historia da Universidade Federal da Paraiba,
Jodo Pessoa, 13 a 15 de maio de 2014. Disponivel em: <http://www.cchla.ufpb.br/ocs
2.3.6/index.php/estudosfoucaultianos/estudosfoucaultianos/paper/view/19/25>. Acessado em:
15 mar. 2016.

POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Michel Foucault, ’inquiétude de I’histoire. Paris: PUF,
2004.

RANCIERE, Jacques. El maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipacion
intelectual. Barcelona: Editorial Laertes, 2002.

RAUL, Ruiz. Poétique du cinema. Paris: Editions Dis-Voir, 2006.

REVEL, Judith. Foucault, une pensée du discontinu. Paris: Mille et une nuits, 2010.

. Foucault avec Merleau-Ponty: Ontologie politique, présentisme et histoire. France:
Vrin, 2015.

ROMILLY, Jacqueline de. Alcibiades ou os perigos da ambicao. Rio de Janeiro: Ediouro,
1996.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a desigualdade. In: Cole¢ao Os Pensadores, Sao
Paulo: Nova Cultural, 1991.

. Os devaneios do caminhante solitario. Traducao de Maria Luiz Moretto. Brasilia:
Editora da Universidade de Brasilia, 1996.

. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religidao e a moral.
Tradugao de José Oscar de Almeida Marques. Sao Paulo: Estagao Liberdade, 2005.

. Oeuvres completes. Tomo 1. Paris: Gallimard, 2007.
. Confissoes. Traducao de Wilson Loussada. Rio de Janeiro: Ediouro, s.d.

SARTRE, Jean Paul. O Existencialismo ¢ um humanismo. Traducdo de Virgilio Ferreira.
Sdo Paulo: Abril Cultural, 1973.

. Critique de la raison dialectique. Tome 1, Paris: Gallimard, 1985.
SENECA. Tratado sobre a cleméncia. Petropolis: Vozes, 1990.
SOARES, Telmir de Souza. O conceito de natureza em Rousseau. N° de folhas. Recife:
UFPB, 2014. Tese de doutorado do Programa Interinstitucional de Filosofia UFPB, UFRN,
UFPE.
SPARGO, Tamsin. Foucault y la teoria queer. Barcelona: Editorial Gedisa S/A, 2013.

STANIFORTH, Maxwell. Introducdo. In: AURELIO, M. Meditacdes de Marco Aurélio.
Portugal: Penguin Books, 2002.



318

STAROBINSKI, Jean. Le reméde dans le mal: critique et 1€gitimation de lartifice a 1’age des
Lumiéres. Paris: Gallimard, 1989.

. Jean-Jacques Rousseau: a transparéncia e o obstaculo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2011.

. Accuser et séduire: essais sur Jean-Jacques Rousseau. Paris: Editions Gallimard,
2012.

SZAKOLCZALI, Arpad. The genesis of modernity. Londres: Routledge, 2003.

TOUBIANA, Serge. Foucault et le cinema. In: ARTIERES, Philippe. Michel Foucault, La
littérature et les arts. Paris: Editions Kimé, 2004. p. 187-194.

WAHL, Jean. As Filosofias da Existéncia. Tradu¢do de I. Lobato e A. Torres. Lisboa:
Publicagdes Europa-América, 1962.

VEYNE, Paul. Comment on écrit I’histoire suivi de Foucault révolutionne I’histoire.
France: Editions du Seuil, 1971.

VIEIRA, Antonio Rufino. Marxismo e Libertac¢ao, estudos sobre Ernst Bloch e Enrique
Dussel. Sdo Leopoldo: Nova Harmonia, 2010.

WITZ, Laurent; ESPIGARES, Alexandre. Mr. Hublot. Curta metragem: Luxemburgo, 2013.
Disponivel em:
<https://www.google.be/search?q=M.+Hublot&oq=M.+Hublot&ags=chrome..69157.10575;0j
7&sourceid=chrome&es sm=93&ie=UTF-8>. Acesso em: 08 jan. 2016.

ZUBEN, Marcos de Camargo von. Ricoeur, Foucault e os mestres da suspeita: em torno da
hermenéutica e do sujeito. Revista Trilhas Filoséficas, Caico, Ano 1, n. 1, jan./jun.
2008.Disponivel em: <www.uern.br/periddicos/trilhas>. Acesso em: 18 jun. 2015.



