
	 1 

 

 

                                                 
 

 

 

 
 
 

Maria Veralúcia Pessoa Porto 

 

 

 

 

CAMINHOS DA LIBERDADE EM FOUCAULT: das relações de 
poder ao cuidado de si no processo de subjetivação 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa - Paraíba 
2017 

 

 

 



	 2 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE 

 

 

 

 

Maria Veralúcia Pessoa Porto 
 

 

 

 

CAMINHOS DA LIBERDADE EM FOUCAULT: das relações de 
poder ao cuidado de si no processo de subjetivação 

 
 

 
Tese apresentada ao Programa Integrado de Pós-Graduação 
Stricto-Sensu em Filosofia da UFPB-UFRN-UFPE, junto à 
Coordenação da UFPB, como requisito parcial para a obtenção 
do título de Doutora em Filosofia. Área de Concentração: 
Filosofia Prática.  
 
Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha, 
Universidade Federal da Paraíba  – UFPB, João Pessoa, 
Brasil. 
 
Co-orientador: Prof. Dr. Michel Dupuis, Université Catholique 
de Louvain - UCL, Louvain-la-Neuve, Bélgica. 

 
 

 
João Pessoa - Paraíba 

2017 

 

 



	 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	

	
	
	
	
	
	
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 
     
     P853c     Porto, Maria Veralúcia Pessoa.    
                          Caminhos da liberdade em Foucault: das relações de poder 

ao cuidado de sin no processo de subjetivação / Maria 
Veralúcia Pessoa Porto. - João Pessoa, 2017. 

                          317 f.: il. – 
  
                          Orientador: Iraquitan de Oliveira Caminha 
  Coorientador: Michel Dupuis 
                          Tese (Doutorado) - UFPB- UFPE-UFRN 
 

1. Filosofia. 2. Foucault. 3. Liberdade. 4. Subjetivação. 5. 
Vida filosófica. I Título. 
 

UFPB/BC       CDU: 1(043) 
 
  
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

 



	 4 

Maria Veralúcia Pessoa Porto 
 

 

 

CAMINHOS DA LIBERDADE EM FOUCAULT: das relações de 
poder ao cuidado de si no processo de subjetivação 

 
Tese apresentada ao Programa Integrado de Pós-

Graduação Strico-Sensu em Filosofia da UFPB-

UFRN-UFPE, junto à Coordenação da UFPB, como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Doutora em Filosofia. Área de Concentração: 

Filosofia Prática.  

 

Tese defendida e aprovada em 24 de maio de 2017 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

___________________________________________ 
Prof. Dr. IRAQUITAN DE OLIVEIRA CAMINHA 

(Presidente - UFPB) 
 

_____________________________________ 
Prof. Dr. ANTÔNIO RUFINO VIEIRA 

(membro interno - UFPB) 
 

_______________________________________ 
Prof. Dr. BARTOLOMEU LEITE DA SILVA 

 (membro interno - UFPB) 
 

______________________________________________ 
Prof. Dr. FRANCISCO VICTOR MACEDO PEREIRA 

(membro externo à Instituição - UNILAB) 
 

_______________________________________________ 
Prof. Dr. MARCOS DE CAMARGO VON ZUBEN 

(membro externo à Instituição - UERN) 

 



	 5 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La liberté, c’est la possibilité d’être 
et non l’obligation d’être.   

 
René Magritte.  

 

 

 

 

 

 

 



	 6 

 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
À minha família, meus pais José Diógenes 
Porto (In memorian) e Apolônia Pessoa 
Porto. Ao meu amado esposo Telmir, às 
minhas filhas Luana e Clôe. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



	 7 

 
AGRADECIMENTOS 

 
 

Agradeço a Deus, pela vitalidade e força.  
Às instituições, as quais cito, todas tiveram o seu grau de incentivo e importância para 

realização dessa pesquisa: Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - 
CAPES, Universidade Federal da Paraíba - UFPB, Universidade do Estado do Rio Grande do 
Norte - UERN, Universidade Católica de Louvain - UCL, Universidade Estadual do Ceará – 
UECE, Colégio Sagrado Coração de Maria - CSCM, Seminário Santa Terezinha em Mossoró, 
Conselho da Comunidade na Execução Penal em Mossoró, Complexo Penitenciário Estadual 
Agrícola Dr. Mário Negócio – CPEAMN. 

Aos grupos de pesquisas Aistheses e Filosofia da percepção da UFPB. 
Aos meus orientadores, Iraquitan Caminha e Michel Dupuis, não somente pela 

orientação, mas pelo cuidado e zelo que dispensaram à minha pesquisa em sua amplitude. 
Aos mestres do Programa de Doutorado em Filosofia da UFPB, com quem tive a 

honra de receber conhecimentos e partilhar experiências, Edmilson Alves de Azevêdo, 
Antônio Rufino Vieira, Bartolomeu, Miguel Antônio do Nascimento, Iraquitan de Oliveira 
Caminha, Giovanni Queiroz. 

A todos os meus alunos, aqueles que devem ser os mais beneficiados com a conclusão 
dessa pesquisa. Em especial, agradeço àqueles que me confiaram suas orientações, dando a 
mim a honra de poder ajudá-los. 

Aos casais Regiane e Paiva, Rufino e Ana Lêda, Caminha e Deinha, Henrique e 
Luciana, Marko Loparic e Adriane Leal, Marta e Totonho, Bosco Rodrigues e Liduína, 
Francisco de Assis e Neta, Ésio e Andréia. 

Às companheiras de luta Silvianeide, Yuiko, Wilne Fantini, Kátia, Irmã Zelândia, 
Irmã Lucilene, Dorinha, D. Francisca, Neidinha, Élida Karla, Eliene, Gisele, e aos 
companheiros, Pe. Crisanto, Jr. Paiva, Railton, Miquéias, Sebastião. 

Aos secretários do Programa Integrado em Filosofia da UFPB, Fatinha, Paulo, Chico e 
Graça. 

A Carlos Reffers, pelo apoio na Biblioteca do ISP da UCL e a Laetitia Simar, por toda 
a acolhida no Instituto Superior de Filosofia – ISP, da UCL. 

Aos colegas do Departamento de Filosofia e secretários que me liberaram por três 
anos de pesquisa e a todos os que, direta ou indiretamente, contribuíram de alguma forma 
para essa pesquisa, meus sinceros agradecimentos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



	 8 

RESUMO 
 
 
O presente trabalho de pesquisa, intitulado Caminhos da liberdade em Foucault: das relações 
de poder ao cuidado de si no processo de subjetivação, compreende uma tese que apresenta 
três caminhos possíveis rumo à liberdade: o caminho da história, o caminho do indivíduo e o 
da vida filosófica. Em Foucault, esses caminhos se intercruzam, se interrelacionam e estão 
associados como momentos do processo de desenvolvimento da liberdade. A historicidade 
humana, enquanto uma agonística nas relações de poder, compreende a história efetiva que, 
para Foucault, se configura em meio ao exercício do poder. Como ponto de partida de tal 
abordagem, nos detivemos na história e sua relação com o poder no âmbito do século XIX em 
filósofos como Hegel e Marx e, no século XX, em Sartre. Tal perspectiva implicou em 
estabelecer as interrelações entre história das problemáticas e história do pensamento, 
dialogando com algumas temáticas afeitas às investigações de Foucault, a saber: loucura, 
prisão e sexualidade que, por sua vez, remetem à questão do sujeito. Um aspecto diferencial 
dessa abordagem consiste em considerar que a liberdade emerge em meio a esses múltiplos 
níveis, do desdobramento destes e da interrelação entre os mesmos, algo diferente da 
concepção conceitual da liberdade. Assim, em meio a essa perspectiva, no segundo caminho 
empreendemos uma percepção sobre os processos de subjetivação, sobre as condições, formas 
e modos do sujeito se constituir em meio às relações de poder e de força. Nesse sentido, 
abordamos os saberes e processos de veridicção e as técnicas de governamentalidade uma vez 
que o caminho do processo de subjetivação implica na busca de modos de constituição em 
meio às práticas de si, das quais Foucault retoma noções e conceitos gregos clássicos 
associados a esse tema, tais como: parástema, paraskeue e parresia, noções que possibilitam 
pensar a realidade como bem e liberdade de forma prática, de forma constitutiva. Tal 
perspectiva adotada por Foucault, e retomada no nosso trabalho de investigação, se apresenta 
como uma vereda para pensar o sujeito e a liberdade enquanto prática a partir da necessidade 
de se instruir, de se exercitar e do falar franco como jogos próprios da existência com suas 
estratégias, lutas e resistências. No terceiro caminho, empreendemos a investigação da vida 
filosófica enquanto uma vida criativa. Em consonância com a retomada que Foucault faz da 
tradição grega, nos detivemos na ontologia do presente como uma história do pensamento, 
abordando o cuidado de si na perspectiva da epimeleia heautôn e do gnothi seautôn. Nesse 
sentido, abordamos alguns focos de experiência que se apresentam como expressões da vida 
filosófica como experiência de liberdade, a saber: os percursos de Platão na experiência 
política em Siracusa; os devaneios de Rousseau nos caminhos da liberdade e do 
reconhecimento de si e os passos de Kant rumo a uma pragmática de si. Tais percursos 
mostram-nos a liberdade como uma experiência criativa, de modo que história, indivíduo e 
vida são, para Foucault, a própria experiência filosófica na medida em que a liberdade é 
compreendida como a verdadeira vida (alethès bíos). Nosso percurso acompanha o francês, 
principalmente, em seus últimos cursos, aqueles que esclarecem acerca da expressão de uma 
vida filosófica. Essa vida é possível e Foucault a vivenciou no percurso de sua existência. A 
vida consiste é não ter vergonha de si mesmo. É nesse processo que Foucault busca em seus 
últimos momentos de vida, pois esses são caminhos de liberdade.  
 
Palavras-Chave: Foucault. Liberdade. Subjetivação. Vida Filosófica. 
 
 
 
 
 
 
 

 



	 9 

 
 

RÉSUMÉ 
 
 
Ce travail de recherche intitulé Chemins de la liberte chez Foucault: les relations du pouvoir 
au soin de soi dans le processus de subjectivation concerne à une thèse sur des trois 
possibles chemins qui peuvent être suivis vers la liberté: le chemin de l'histoire, le chemin de 
l'individu et le chemin de la vie philosophique. Chez Foucault ces chemins se croisent, ils font 
des rapports chez eux et sont associes en tant que des moments du processus de 
développement de la liberté. L'historicité humaine, comme une agonistique dans les rélations 
de pouvoir, a été consideré dans cet investigation a partir d’une compréension de l'histoire 
effective que, chez Foucault, se desine au milieu du pouvoir. Comme point de départ de cet 
approche nous nous avons détenue dans l’histoire et ses rapports avec le pouvoir dans le cadre 
du XIXème chez philosophes comme Hegel et Marx et, au XXème, sur Sartre. Cet 
perspective a impliqué en établir des rélations  entre l’histoire des problématiques et l’histoire 
du pensement, en faisant un dialogue avec quelques thématiques proches aux recherches de 
Foucault, à savoir: la folie, la prison et la sexualité que, à ce propos, faisent une liason avec la 
question du sujet. Un aspect différentiel de cet conception est que la liberté émerge dans le 
milieu à ces múltiples nivaux, chez les développements de ceux-ci et chez la relation  entre 
eux, une chose qui est très different de la conception conceptuel de la liberté. Ainsi, dans ce 
perspective, dans le second chemin on a fait une investigation sur la condition du sujet par 
rapport à les relations entre pouvoir et force. De ce sens, nous avons fait une abbordage des 
savoirs et des processus de veridictions et des técniques de gouvernamentalité à la fois que ce 
chemin du processus de subjectivation a des implications sur la manière que l’individu 
cherche des maniéres pour se constituer et des practiques de soi, dans lesquels, Foucault 
reprendre notions classiques et concepts tels comme: parástema, paraskeue e parresia pour 
penser la realité en tant que bien et liberté d’une façon pratique et constitutive. Tel perspective 
adopté par Foucault, et repis dans notre travail de recherche, montre une voie pour penser le 
sujet et la liberté comme une pratique d’instruction, de faire des exercices d’amélioration de 
soi et du franc-parler en tant que des jeux de l’existence avec ses strategies, ses luttes et ses 
résistences. Le troisiéme chemin qui nous choisissons en parcourrir a été celui de la vie 
philosophique en tant qu’une vie criative. En consonance avec l’usage qui Foucault a fait de 
la tradition grecque, nous avons fait l'investigation sur l'ontologie du présent comme une 
histoire du pensement a partir de l'idée du soin de soi en tant qu’epimeleia heautôn et gnothi 
seautôn. Nous avons fait, aussi, l'analyse de quelques focus d'expérience qui sont des 
expressions de ce genre de vie philosophique comme une expérience de liberté, à savoir, les 
parcours de Platon dans les voyages à Syracuse; les rêvéries de Rousseau dans les chemins de 
la liberté et dans la réconaissance de soi et, enfin, les pas de Kant vers la pragmatique de soi. 
Tels parcours nous ont montrés la liberté comme une expérience criative à la foi que 
l’histoire, l’individu et la vie sont compris, chez Foucault, comme la vrai expérience 
philosophique, la vie qui est vrai (alethès bíos). Ce genre de vie est possible, Foucault même 
l'a vecu dans le parcours de sa existence. La vie est n'avoir pas honte de soi même, c'est à ce 
processus qui Foucault fait continuement attention dans ces dérniers moments de vie, dans ces 
dérniers cours. Celui-ci sont des chemins de liberté. 
 
Mots-clés: Foucault. Liberté. Subjectivation. Vie Philosophique. 
 
 
 
 

 



	 10 

 
 
 

 
ABSTRACT 

 
 
This research, entitled Paths of freedom in Foucault: from the relation of  powers to 
the care of self in the process of subjectivation, concerns to a these about three 
possibles paths that be followed to the liberty: the path of history, the path of the 
individual and the path of philosophical life. To Foucault this ways have a 
intersection, they have mutual relations and an association as moments of the liberty’s 
development processes. The human historicity, as an agonistic in the relations of 
power, was considered in this investigation from a comprehension of efective history 
that, to Foucault, is designated in the midst of power. In the depart of this approach 
we work in the history and its relations with the power in the XIX century in 
philosophers as Hegel and Marx, and in the XX century, about Sartre. This 
perspective implies in make some relations between the history of problematics and 
the history of thought, estabilishing a dialogue with some thematics that have 
proximity to the Foucault's researches, as: the madness, the prison and the sexuality 
which have connection with the question of subject. A diferential aspect of this 
approach is that the liberty appears in the midst of this elements, in their 
developments and in the relation between them. Therefore, in this perspective, in the 
second way, we make a investigation about the condition of subject in his affiliations 
with the power and the force. In this sense, we have made a confrontation of the 
knowledges and the veridiction's processes with the tecniques of governmentality 
since this path of the processes of subjetctivation has implications about the way of 
the individual search to constitue himself and the practices os self, in which Foucault 
brings classical notions as parástema, paraskeue and parresia to think about the 
reality as well and liberty in a practice and constitutive way. This perspective, which 
Foucault assumes, the same adopted in our work, shows a way to think the subject 
and the liberty as a battle for existence with the practice of instruction, exercices to 
improve the self and the franc-parler as strategies of existence, fights and their 
resistences. The third path which we choose to ride was that of a philosophique life as 
a criative life. In the consonanses with the Foucault's use of greek tradition, we have 
made an investigation about the ontology of present as a history of thought with the 
ideas of epimeleia heautôn e gnothi seautôn. We have made too the analyse of many 
focus of experience which ares expressions of this kind of philosophique life as an 
experience of liberty, namely, the way of Plato in his voyages to Siracuse; the 
Rousseau's rêvéries in the path of liberty and in the search of recognition of himself 
and, at least, the Kant's pragmatique of self way. This route shows the liberty as a 
creative experience since the history, the individual and the life are understood, in 
Foucault's thought, as the true philosophical experience, the life that is true (alethès 
bíos). This kind of life is possible, Foucault himself as lived like this in his existence. 
The life is live without shame of yourself, it is a processes which Foucault has 
continuous attention in his life's last moments in his last lesssons. This are the paths of 
liberty. 
 
Keys-words: Foucault. Liberty. Subjectivation. Philosophique Life.  
 

	 	

 



	 11 

 

 

ÍNDICE 

 

 INTRODUÇÃO........................................................................................................ 12 
 

1 HISTORICIDADE HUMANA: UMA AGONÍSTICA NAS RELAÇÕES DE 
PODER...................................................................................................................... 

 
27 

1.1 Esclarecimentos sobre história versus poder e "história efetiva".............................. 32 
1.2 Séculos XIX e XX: historicismo e humanismo....................................................... 36 
1.3 O acontecimento e as forças que estão em jogo na história.......................................   60 
1.4 História das problemáticas e história do pensamento................................................   67 
1.4.1 Problemática da loucura............................................................................................. 71 
1.4.2 Problemática da prisão............................................................................................... 79 
1.4.3 Problemática da sexualidade...................................................................................... 87 
1.5 A agonística nas relações dos indivíduos................................................................... 95 

 
2 PROCESSO DE SUBJETIVAÇÃO: CONDIÇÕES, FORMAS E MODOS 

DO SUJEITO SE CONSTITUIR........................................................................... 
 

99 
2.1 Condição do sujeito se constituir............................................................................... 102 
2.1.1 Relações de poder: subterfúgios, estratégias e resistências....................................... 108 
2.1.2 Relações de força: verdade, poder e sujeito............................................................... 115 
2.2 Formas do sujeito se constituir.................................................................................. 122 
2.2.1 Saberes e veridicção................................................................................................... 124 
2.2.2 Relações de poder e técnicas de governamentalidade............................................... 128 
2.2.3 Atitude-limite: interpretação e diagnóstico do presente............................................ 144 
2.3 Modos do sujeito se constituir e formas de práticas de si.......................................... 150 
2.3.1 Parástema: bem, liberdade e realidade...................................................................... 151 
2.3.2 Paraskeué: práticas e exercícios................................................................................ 155 
2.3.3 Parresia: fala franca e liberdade de palavra.............................................................. 163 
 
3 

 
VIDA FILOSÓFICA: UMA EXPERIÊNCIA DE LIBERDADE....................... 

 
1801182 

3.1 Percursos de Platão na experiência política em Siracusa........................................... 187 
3.2 Devaneios de Rousseau nos caminhos da liberdade e no reconhecimento de si....... 208 
3.3 
3.4 

Passos de Kant à pragmática de si............................................................................. 
As caminhadas de Foucault no processo de subjetivação ........................................ 
 

221 
244 

 
4   
4.1 

VIDA FILOSÓFICA: UMA VIDA CRIATIVA................................................... 
Livre subjetivação: experiência criativa de Mr. Hublot............................................ 

270 
274 

4.2 Ontologia do presente como história do pensamento................................................ 279 
4.3 Cuidado de si: epimeleia heautôn e gnothi seautôn................................................... 283 
4.4 Liberdade: uma experiência criativa ......................................................................... 299 

 
 
 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................. 

 
303 

 
 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS................................................................... 311 
 

 

 

 

 



	 12 

 

INTRODUÇÃO 

 
 

A liberdade tem sido, ao longo da história do pensamento, um dos temas mais 

debatidos e controversos. Assim, no século XXI era de se esperar que esse tema tivesse 

encontrado sua forma final ou mesmo, dada a impossibilidade de tal finalização, fosse 

abandonado por quem quisesse produzir um pensamento minimamente relevante. Nesse 

sentido, Michel Foucault, pensador reconhecidamente avesso a definições fechadas, se nos 

apresenta como um filósofo que teria tomado o caminho de produzir, acerca da liberdade, um 

pensamento relevante, apontando alguns caminhos possíveis a percorrer. 

Assim, a despeito de tal conjuntura epistêmica do autor e das dificuldades da 

problemática na perspectiva da contemporaneidade, encontramos no pensador francês uma 

série de remissões ao tema, caminhos que se diferenciam e se afastam daqueles autores que 

desistem de pensar a liberdade em virtude das dificuldades e armadilhas do percurso, muito 

pelo contrário: encontramos em Foucault a instauração de “caminhos”, vias, atalhos por meio 

dos quais a liberdade pode ser pensada e, acima de tudo, vivida. 

Mas como pensar a liberdade em Foucault? Talvez, de uma forma paradoxal para com 

o pensador francês, fosse necessário, ao apresentar alguns caminhos para o exercício da ação 

livre, um conceito inicial sobre o que é a liberdade, em meio e em relação ao qual 

apresentássemos a diferença específica do pensamento de Foucault. Tal percurso analítico 

talvez desmerecesse o pensador francês e nos levasse a uma aporia, a um beco sem saída. 

Nesse sentido, a abordagem mais adequada seria a de considerar a liberdade não como 

conceito definido, mas como as condições que dão significado à existência. 

Contudo, esse caminho se nos escapa constantemente, uma vez que, na nossa 

sociedade, a liberdade é constantemente usurpada pelo poder. A manifestação desse 

descaminho da liberdade é perceptível quando consideramos, por exemplo, o percurso da 

realização pessoal dos indivíduos. Via de regra, podemos considerar que este não se completa 

e, mesmo quando os indivíduos, na medida em que acreditam alcançar a liberdade, se 

esforçam para garanti-la, de súbito se percebem emaranhados, sufocados e amedrontados por 

forças sociais contrapostas ao exercício da liberdade, que, paradoxalmente, pela manifestação 

do direito e da lei, suplanta os indivíduos e os oprime. 

Além disso, e nessa circunstância, quando junto à liberdade estão o tédio e a 

insatisfação, a liberdade, por sua vez, é considerada inalcançável e abstrata ou mesmo como 

algo que vem sendo constantemente usurpado e suprimido. Considerando esse contexto em 

 



	 13 

que a negação do indivíduo se dá pelo poder das forças sociais, Bettelheim (1985, p. 9) se 

questiona, em O Coração Informado, sobre como alcançar a autorrealização e preservar a 

liberdade, adaptando a sociedade a ambas. Ao que parece, a própria experiência vivida por 

Bettelheim no campo de concentração nos mostra que tal síntese é cada vez mais difícil de 

perceber e mesmo construir; aliás, este parece ser um problema crucial que se abate sobre 

nossos dias. 

A despeito de tais dificuldades, nossa pesquisa intenta, a partir das investigações 

realizadas por Michel Foucault, identificar caminhos que apontem para a ação livre, mesmo 

que estes se manifestem no âmbito do exercício de um poder que, como forma própria, visa a 

configurar, formatar, constranger ou mesmo negar a liberdade. Tarefa árdua e difícil na 

medida em que, nos dias atuais, as formas de dominação são muito mais perceptíveis e, 

paradoxalmente, mais aceitas do que as ações livres, como provam os constrangimentos que 

as pessoas aceitam para se manter em determinado cargo ou para manter determinada posição 

social, etc. Desse modo, vivemos uma época em que os indivíduos aceitam restrições à 

liberdade como contrapartida a uma segurança cada vez mais tênue e ilusória, garantida pela 

opressão e pela rendição aos interesses políticos difusos e escamoteados. 

Assim, delineado esse panorama, não haveria espaço para a liberdade. É nesse aspecto 

que nossa investigação se justifica, isto é, em tentar mostrar que a rejeição, a revolta, a 

oposição são elementos próprios das relações de poder, intrínsecos às suas relações, mas que 

funcionam, por outro lado, como estruturas adstritas à transversalidade no exercício da 

liberdade. Ademais, mesmo em face à constatação dessa dominação, vemos que a capacidade 

de revolta e a rejeição ao status quo, ao invés de crescer, se sedimentam. Por outro lado, a 

oposição ao que está posto, positivado, desaparece. Nestes casos, ficam evidentemente 

neutralizados os efeitos de um contra-poder, e o que se vê são homens dóceis e úteis ao 

sistema de dominação.  

Por conseguinte, nossa pesquisa, que tem como título Caminhos da liberdade em 

Foucault: das relações de poder ao cuidado de si no processo de subjetivação, visa a 

empreender uma investigação sobre a analítica do poder e as formas e condições do exercício 

da liberdade ou das “práticas de liberdade” no corpus teórico da obra deste pensador, tentando 

vislumbrar, além disso, a adequação deste pensamento ou prática na realidade social 

contemporânea em que a liberdade é constantemente suprimida. 

Ademais, tal supressão, por sua complexidade, assume variados contornos e 

configurações, chegando mesmo ao ponto em que a negação ou a privação da liberdade nada 

significam em alguns casos, como ocorre na sociedade brasileira, na qual pessoas privadas de 



	 14 

todos os direitos passam a cometer delitos cada vez mais absurdos e bárbaros porque 

consideram, justamente, que “não têm nada a perder”. Em tais situações, nem mesmo a 

liberdade, considerada um dos valores mais importantes no âmbito individual e social para a 

configuração atual das democracias baseadas no Estado de Direito, tem algum sentido ou 

valor que implique sua conquista e manutenção.  

Uma situação correlata foi analisada por Bettelheim no contexto dos campos de 

concentração nazistas, nos quais os judeus eram destituídos de suas vidas, histórias pessoais e 

comunitárias, de suas famílias, implicando uma ausência de sentido para a vida. Em meio a tal 

situação limite, Bettelheim constata que muitos indivíduos não somente entendem que mais 

“nada têm a perder” como, para além disso, lançam sobre outrem, mais especificamente 

sobre a estrutura mesma que os oprime, a responsabilidade sobre seu estado final, uma vez 

que face ao desespero 

  
Consideram muito complicado, muito dificil preservar a liberdade e ao mesmo 
tempo preservar-se a si mesmos. Se suas vidas já não têm mais sentido, pelo menos 
não querem ser responsabilizados por isso, querem que recaia sobre a sociedade o 
peso do fracasso e da culpa (BETTELHEIM, 1985, p. 9). 

 

Nesse sentido, a liberdade – configurada segundo os moldes da sociedade de direito 

liberal e universalizada pelas práticas políticas, sociais e econômicas modernas – se nos 

apresenta como um conceito cuja constituição teórica e prática se mostra destituída de 

sentido. Isso revela a importância do pensamento de Foucault quanto à sua desconfiança de 

uma concepção abstrata e formal de liberdade, na medida em que ele nos apresenta caminhos 

para o exercício da liberdade face ao poder, por meio de formas de resistência ao poder que 

ele exerce sobre a vida humana singular e coletiva e, por isso mesmo, a ação livre se constitui 

sob a forma de práticas diretamente a ele associadas e, necessariamente, contrapostas. 

A leitura das obras de Michel Foucault leva o leitor, por vezes, a realizar uma 

distinção quanto ao que podemos considerar como poder. Em uma leitura imediata, sem levar 

em conta o estilo de escrita e o modelo de pesquisa empreendida pelo pensador francês, se 

identificam no mínimo dois tipos de poder: o poder de soberania e o poder disciplinar. 

Foucault, em suas pesquisas sobre a história das problemáticas, apresenta, num 

primeiro momento, dados que direcionam para uma compreensão do poder como relação que 

vinculava soberano e súdito. Todavia, em algumas outras construções sobre o poder, essa 

vinculação desaparece, direcionando a investigação unicamente para a compreensão de uma 

espécie de submissão associada ao lugar do súdito na produção e na exploração da terra em 



	 15 

favor do soberano, caracterizando-se esse tipo de relação, de imediato, como poder de 

obediência.  

Nas pesquisas que ele realizou sobre os séculos XVII e XVIII, o leitor se depara com 

uma espécie de poder que se exerce muito mais nos corpos do que, propriamente, sobre a terra 

e seus produtos. Nessa perspectiva, parece se apresentar um poder não mais de obediência, 

mas um poder de sujeição e de dominação. 

Destarte, o poder que se instaura na sociedade contemporânea será compreendido a 

partir de uma teoria geral da produção material de objetos ou produtos que possam ser 

transformados em “lucro” (dinheiro/capital). Neste sentido, o poder permanece relacionado, 

também, às questões da economia e da política. Esse poder torna o homem força de trabalho 

que, em sua produção máxima, é considerado útil para os fins da sociedade capitalista, 

embora, ao atender unicamente a tais fins, se apresente, concomitantemente, em estado de 

sujeição e de dominação.  

Mas é nessas relações de poder que surge a possibilidade de pensarmos a liberdade em 

Foucault. Muito embora não seja um tema específico tratado pelo autor, a liberdade atravessa 

as pesquisas, investigações e temáticas desenvolvidas pelo francês. Desse modo, nos 

deteremos sobre as questões que ele desenvolveu no final da década de 70, por força dos 

cursos ministrados no Collège de France, que prosseguem até a época de sua morte, no início 

da década de 1980 (1984)1.  

Nesse período da sua vida, o filósofo francês permaneceu preocupado em esclarecer 

alguns dos principais aspectos da sua pesquisa. Com isso, ele conduz o leitor para uma 

analítica do poder que está associada ao indivíduo em sua história. Nesse sentido, Foucault 

desenvolve uma linha de pensamento considerando a existência do indivíduo, nas suas 

vivências e experiências, como aquela que desenvolve “práticas de liberdade”. Essas práticas 

constituem-se por forças que se encontram no próprio poder, daí não ser mais possível falar 

do poder como algo separado de forças, resistências, etc., mas em relações de poder que, 

                                                
1 A modernidade é o momento em que estamos situados e no qual o ideal de homem se apresenta em ruínas e a 
liberdade desacreditada. Foucault considera nesse momento o kairós para propor a constituição do sujeito a 
partir de práticas de liberdade. Talvez possamos fazer a aproximação de Foucault com o Prometeu de Hesíodo e 
Ésquilo diante do corvo. Por ter desobedecido Zeus, partilhando com os mortais a chama divina, Prometeu foi 
amarrado a uma rocha por toda a eternidade enquanto um corvo devorava diariamente seu fígado, que crescia e 
se restaurava novamente. Assim, a representação contínua da necessária renovação do fígado de Prometeu se 
apresenta como uma metáfora adequada da liberdade no pensamento de Foucault. Temos na representação do 
fígado de Prometeu o próprio pensamento de Foucault. O francês pensa o indivíduo em suas relações de poder e 
na sua experiência de vida: no momento presente mesmo em que as vivencia, se constitui por intermédio de 
“práticas de liberdade” criadas e elaboradas por ele – indivíduo – em meio ao que vive. Deste modo, é o filósofo 
francês, na modernidade, em plena degradação da liberdade em sua forma conceitual, aquele que será creditado 
ou culpado por deixar em suas pesquisas caminhos a serem livremente percorridos. 



	 16 

apesar de se caracterizarem pela opressão e dominação, contêm elementos associados à 

resistência, à estratégia, dentre outros, os quais “corroem”, ou melhor, estilhaçam e 

fragmentam a dominação e a repressão. 

Assim, visto que Foucault nos legou concepções fundamentais tanto para a construção 

teórica da alma moderna, em suas formas de assujeitamento, quanto para a filosofia prática, 

para a ética, nos propusemos pensar a liberdade como caminhos a serem trilhados por meio 

de um processo que se refere ao indivíduo na sua relação própria com as formas de poder 

vigentes, o qual nos conduz a compreender o sentido das práticas de liberdade e, deste modo, 

compreender a dinâmica da vida em sociedade. 

O novo desta abordagem, seu aspecto original, consiste em preencher uma lacuna 

sobre a investigação acerca da liberdade que permita uma abertura para a compreensão 

fechada em seu caráter abstrato; pretendendo, por outro lado, superar uma dicotomia que se 

apresenta na relação do indivíduo com o poder que se encontra subjacente, principalmente em 

meio às perspectivas deste indivíduo como ser isolado em busca do aperfeiçoamento 

individual, nas formas de uma experiência estética formulada no cuidado de si, assim como 

em sua relação a outro aspecto da liberdade: das suas formas de constituição e das suas 

restrições oriundas e fundadas nas relações com o poder. 

Foucault, em princípio, desconstrói a ideia de poder como repressão, como restrição 

absoluta da liberdade, ao contrário: ele apresenta outro caminho, no qual o poder assume 

dimensão constitutiva e produtiva, não especificamente em relação à produção material, mas 

especialmente em relação aos processos de subjetivação, aos processos que tornam possível a 

própria liberdade no indivíduo. Nesse sentido, a produção material seria uma das 

consequências das relações de poder e força que se debatem na história que o sujeito vive e 

experiencia. 

Dessa forma, o problema da liberdade deve ser pensado em vista dos processos de 

subjetivação, o que significa dizer que em Foucault existem “práticas de liberdade” que vão 

muito além de uma concepção normativa e que se situam no cumprimento das normas 

vigentes que estão, formalmente, baseadas no imperativo que condiciona a liberdade do 

indivíduo ao respeito da liberdade dos outros ou, numa dimensão oposta, como a simples 

supressão da liberdade em meio ao exercício do poder ou na sua manifestação e execução em 

meio às instituições sociais, políticas e econômicas. 

Assim, não há “relação de poder” quando se entende que o indivíduo permanece no 

cativeiro, quando as determinações e imposições são consideradas sedimentadas e definitivas, 

impossíveis de ser refletidas de outro modo. Entretanto, ela existe na medida em que este 



	 17 

mesmo indivíduo resiste e luta no cerne e diante destas mesmas determinações. Nesse sentido, 

o poder se exerce tão somente sobre “sujeitos livres”, sejam estes individuais ou coletivos. 

Essa condição que caracteriza o sujeito em relação à liberdade não é algo dado ou deduzido 

naturalmente, em abstrato, algo que se manifesta a priori, mas é apresentada processualmente, 

uma vez que o sujeito tem diante de si um campo de possibilidades em que as várias condutas, 

as várias ações e reações, nos diversos modos de comportamentos, podem ocupar lugar 

determinante. 

Destarte, na medida em que essas relações são tecidas nas “malhas do poder”, elas 

apresentam, com todo o vigor, elementos que Foucault apontará como indispensáveis para um 

adequado entendimento sobre o que venha a ser governo tanto de si e dos outros. Seguindo os 

passos de Kant, no que se refere à Aufklärung, Foucault reconhece que no governo de si e no 

governo dos outros se caracterizam tanto práticas viciadas e de dominação – a saber, o estado 

de menoridade, como afirma Kant – quanto práticas de liberdade: 

  
[...] essa superimposição da direção dos outros ao uso que poderíamos e 
deveríamos fazer do nosso próprio Verstand ou Gewissen, etc., se deve a quê? 
Não se deve à violência de uma autoridade, deve-se simplesmente a nós 
mesmos, a uma certa relação com nós mesmos. E essa relação com nós mesmos, 
ele caracteriza com palavras que são emprestadas do registro da moral. Ele diz 
‘preguiça’, diz ‘covardia’ (Faulheit, Feigheit). [...] A preguiça e a covardia é 
aquilo pelo que não damos a nós mesmos a decisão, a força e a coragem de ter 
com nós mesmos a relação de autonomia que nos pemite nos servir da nossa 
razão e da nossa moral e por conseguinte o que a Aufklärung deverá fazer, o que 
ela está fazendo, pois bem, vai ser justamente redistribuir as relações entre 
governo de si e governo dos outros [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 32). 

 

Por conseguinte, não se deve entender governo como algo restrito às estruturas 

políticas ou à gestão dos Estados, pois este não advém simplesmente de formas instituídas e 

legítimas de sujeição, seja política ou econômica. Na abordagem de Foucault, a expressão 

governo designa a maneira de dirigir a conduta de indivíduos ou de grupos: governo das 

crianças, das comunidades, das famílias, dos doentes. Trata-se também de modos de ação 

vivenciados e mais ou menos refletidos que atuam sobre o sujeito, tendo em vista instaurar 

possibilidades de que este diriga o olhar a si mesmo, visando a investigar, agir e reagir no 

campo de ação dos outros. 

Desta forma, o modo de relação apropriado ao poder não deveria ser procurado no 

contrato e no acordo, muito menos junto à violência e à guerra, mas no modo de uma ação 

que é “o governo de si”. Nesse sentido, cada indivíduo, em sua singularidade, deve perceber 

se seu modo de agir está comprometido com a aceitação de determinado status quo como algo 



	 18 

legítimo e determinado. Nesses casos, como aponta o filósofo alemão Kant, no texto O que é 

esclarecimento?2, tais modos estão apoiados na preguiça, na covardia, na comodidade, em 

não assumir riscos. Foucault, por sua vez, entende que este mesmo indivíduo se subjetiva 

processualmente na medida em que é passível de governar a si mesmo. Nesse aspecto, há a 

possibilidade da tomada de decisão, do uso da coragem e do enfrentamento das relações de 

poder por intermédio de relações de força, do recurso a formas de resistência. Dessa forma, é 

possível ao indivíduo ousar à criação de espaços outros que permitam a saída da dominação, 

da menoridade. Em meio a essa ação, se inclui nas relações de poder um elemento importante: 

a “prática de liberdade”3. 

Contudo, ao considerar a liberdade como uma prática aliada à noção de governo, 

entende-se que ela não é um conceito abstrato, mas um exercício, sendo necessário identificar 

nesse exercício o lugar em que acontecem o movimento e a redistribuição das relações entre 

governo de si e governo dos outros. Foucault apresenta-nos a realidade histórica – 

compreendida como momento presente – como o lugar onde estão as relações de poder 

porque estas possuem em suas teias elementos para que o indivíduo, em sua atividade 

criadora, se movimente nas tramas dessas relações e se constitua historicamente. 

Neste sentido, existem espaços no poder que ensejam “práticas de liberdade” na 

medida em que o indivíduo cria elementos que, processualmente, se articulam e se 

desenvolvem como possibilidades para o desenvolvimento de práticas resistivas. Desse modo, 

                                                
2 A abordagem kantiana em O que é esclarecimento?, citada acima, é comentada por Foucault, em O governo de 
si e dos outros: “[...] sejam como forem essas relações entre crítica e Aufklärung, creio que podemos reter, 
de modo geral, de todo esse início de texto, primeiro que a menoridade de que a Aufklärung deve nos fazer 
sair se define por uma relação entre o uso que fazemos da nossa razão, ou que poderíamos fazer, e a direção 
dos outros. Governo de si, governo dos outros: é nessa relação, nessa relação viciada que se caracteriza o 
estado de menoridade. Segundo, essa superimposição da direção dos outros ao uso que poderiamos e 
deveríamos fazer do nosso próprio Verstand ou Gewissen, etc., se deve a quê? Não se deve à violência de 
uma autoridade, deve-se simplesmente a nós mesmos, a uma certa relação com nós mesmos. E essa relação 
com nós mesmos, ele caracteriza com palavras que são emprestadas do registro da moral. Ele diz 
"preguiça", diz "covardia" (Faulheit, Feigheit)” (FOUCAULT, 2010a, p. 32). 
 
3 Paulo Freire escreveu Educação como prática da liberdade, cujo objetivo era mostrar o quanto a educação 
pode servir ao esclarecimento e desenvolvimento humano, intelectual, teórico e prático da vida, afirmando que 
“Não há educação fora das sociedades humanas e não há homem no vazio” (FREIRE, 1999, p. 43). Foucault, por 
sua vez, adota em suas pesquisas “Práticas de liberdade”. Em Hermenêutica do sujeito, ele afirma que são “[...] 
ações que são exercidas de si para consigo, ações pelas quais nos assumimos, nos modificamos, nos purificamos, 
nos transformamos e nos transfiguramos. Daí uma série de práticas que são, na sua maioria, exercícios, cujo 
destino (na história da cultura, da filosofia, da moral, da espiritualidade ocidentais) será bem longo. São, por 
exemplo, as técnicas de  meditação; as de memorização do passado; as de exame de consciência; as de 
verificação das representações na medida em que elas se apresentam ao espírito, etc.” (p. 14-15). Mesmo não 
podendo precisar sobre a proximidade ou distância entre o pensamento de Paulo Freire e Foucault, não há como 
negar que ambos buscavam a mudança e a transformação do indivíduo e da sociedade. 



	 19 

é possível um entendimento de que a relação de poder e a insubmissão da liberdade não estão 

separadas. É então nessa perspectiva que o sujeito luta e vive de forma ativa. 

Conforme Foucault, mais do que um antagonismo essencial, há nessas relações e na 

insubmissão da liberdade um “agonismo” e, neste, há elementos que provocam o indivíduo a 

constituir a si mesmo no poder. Há nas relações de poder uma incitação recíproca tanto na 

relação com o outro quanto na relação consigo à luta e à criação de estratégias. Nesse sentido, 

entende-se a existência, nas relações de poder, de “práticas de liberdade” por meio das quais o 

sujeito exercita, com suas próprias forças, o seu poder e aprende a lidar com o limite da 

ordem, da aceitação tácita de algo posto e aceito sem questionamentos, o regime da 

submissão. Assim, existe um poder de todos e de cada um que não pode ser delegado a alguns 

e, ademais, somente nas relações de poder é possível ao indivíduo autogovernar-se. 

Uma “prática de liberdade” necessária às relações de poder é o saber, pois sendo, 

obviamente, a faculdade que possibilita o conhecimento, ele pode impulsionar o indivíduo 

também à ação no sentido de, uma vez percebida a dominação, permitir o conhecimento dos 

seus limites, oportunizando a condição de trabalhá-los. Vale salientar que, embora um modo 

de ação coloque o sujeito em imediata relação com o outro, o indivíduo – considerando que 

saber é uma forma de ação – deve agir sobre sua própria ação, daí a divisa propugnada por 

Kant na expressão – “sapere aude” – pois ousar saber implica não se adequar aos limites 

impostos pelo status quo, implica agir em ao menos duas esferas: a do conhecimento e a da 

resistência ao que está posto enquanto forma de relação de poder que implementa e pretende a 

manutenção de um estado de menoridade. 

O conhecimento, como ação, nos dá possibilidade de outras formas de agir e, como 

afirma Foucault em O sujeito e o poder, entrevista de 1982, publicada em Ditos e escritos IX, 

trata-se de “[...] uma ação sobre a ação, sobre ações eventuais, ou atuais, futuras ou presentes 

[...]” (2014a, p. 132). Nesse sentido, o indivíduo é provocado na teia de relações com o outro 

a agir e reagir, sofrer e provocar modificações. Deste modo, as relações de poder agem sobre 

a ação própria do indivíduo.  

Assim, o indivíduo enquanto sujeito livre pode até viver uma relação de violência que 

age sobre o corpo, a saber: fome, sede, etc.; contudo, é possível resistir a essa condição e, 

consequentemente, criar um campo de respostas, reações e efeitos provocativos visando à 

alteração desse quadro. É nesse sentido que se torna indispensável explorar, no campo de 

relações que envolvem o governo de si e do outro, a importância da leitura de Foucault sobre 

o cuidado de si. 



	 20 

Conforme Foucault, os modos de ação próprios de cada indivíduo e da sua relação 

com o outro compreendem o “ocupar-se de si”. O sujeito livre deve ser para si mesmo, 

durante toda a sua existência, objeto de atenção, de cuidado. Por isso mesmo, não deve o 

“ocupar-se de si” ser entendido como uma simples preparação momentânea para a vida, mas 

como a própria forma de vida. Então, parece-nos que na relação de poder se desenvolve a 

ideia dessa conversão a si, a qual, atuando como relação de força que se abre no movimento 

da existência, movimento pelo qual se faz um retorno sobre si mesmo, comporta as relações 

de si para com o outro, de si sobre si mesmo, assim caracterizando-se o processo de 

subjetivação. Este é o aspecto do indivíduo que a investigação do nosso tema percorrerá. 

Nessa perspectiva, ao invés de reforçar o poder sedimentado, o indivíduo fragmenta-o, 

estilhaça-o, como um espelho que se quebra e, no lugar da imagem do sujeito na visão 

clássica, portador de uma essência universal em meio à qual deduziríamos a liberdade, 

encontramos múltiplas faces e facetas que só podem ter sua imagem restituída por meio de 

uma construção que se dá de forma processual. 

Por isso, Foucault se esforça em apresentar que, por toda a história da humanidade, 

houve acontecimentos, ou melhor: ele nos apresenta focos de experiências que mostram o 

homem em relações de poder com suas lutas e resistências, as quais, em meio a um processo, 

a um longo percurso, vieram a confrontar ou modificar situações determinadas, imposições de 

leis fixas e, ao mesmo tempo, nestas relações estão os passos percorridos por um sujeito livre, 

a saber: resistências elaboradas, estratégias tomadas e caminhos escolhidos para percorrer 

diante do emaranhado de trilhas existentes na sua própria história. 

Assim, temos nas relações de poder o indivíduo como uma espécie de “figura” 

criativa, aquele que faz uso da ousadia, que é provocado e ao mesmo tempo provoca as 

mudanças, e em meio a elas corre todos os riscos. Desta forma, se apresenta na ação de 

ousadia e nos riscos presentes a preocupação com o cultivo do ethos – o cuidado de si – o 

exercício de práticas de si para viver bem diante das adversidades do momento presente. 

Deste modo, o ethos não é uma essência, mas relações de forças que se apresentam a 

partir de uma atitude-limite que interage nas relações de poder. A atitude-limite pode ser 

exemplificada por meio da analogia do espelho que se estilhaça e, deste modo, se 

recolocarmos cada um dos seus fragmentos como em um quebra-cabeça teremos o reflexo de 

uma imagem distorcida, ou mesmo, usando outro exemplo, na representação de um copo 

d’água que possui um limite e, ao extrapolá-lo, o conteúdo transborda. Tais imagens nos 

possibilitam compreender como se dão os eventos e acontecimentos, com seus elementos 



	 21 

diversos existentes nas “malhas do poder”, e sobre esse transbordamento que faz com que o 

homem, em seu limite e além dele, exerça a atitude de reagir em meio às relações de poder. 

Na agonística das relações de poder presentes e atuantes na história, se apresentam, na 

ontologia do presente, relações historicamente vivenciadas, ou seja, as formas e condições da 

conversão de si mesmo como sujeito histórico livre. É nesse sentido que se torna 

imprescindível o cuidado de si no processo de subjetivação, pois é o cuidado de si, enquanto 

uma vivência filosófica, que permite a vida criativa. 

 Assim, visto que a nossa pesquisa investigará sobre caminhos da liberdade em 

Foucault: das relações de poder ao cuidado de si no processo de subjetivação, iniciaremos o 

percurso de nosso primeiro caminho a ser seguido buscando compreender a agonística 

existente nas relações de poder. Parece-nos que só é possível a apreensão desta ideia de àgon 

se fizermos um trabalho de arqueólogo, buscando na história em que se vive, revolvendo-a, de 

modo a nela encontrar os elementos que conduzem ao processo de subjetivação e à construção 

de “práticas de liberdade”, mesmo porque o homem não é, em Foucault, a-histórico. Os 

trabalhos do filósofo francês nos remetem ao tempo como condição para compreensão do 

presente. Partindo desse entendimento, será tomada como primeiro caminho a ser trilhado em 

nossa investigação a Historicidade humana: uma agonística nas relações de poder. 

Para melhor compreender a agonística, retomaremos a concepção de história 

comumente apresentada pelos historiadores, isto é, uma história em contraste com o poder, a 

saber, história versus poder, procurando acompanhar as críticas de Foucault a esse 

entendimento para, em seguida, buscar o que o filósofo francês entende por “história efetiva”. 

É nesse sentido que se faz necessária uma investigação sobre os séculos XIX e XX, 

principalmente no que diz respeito ao entendimento de historicismo e de humanismo. De 

posse desse entendimento, é preciso explorar o que é o “acontecimento”, buscando detectar as 

forças que nele se apresentam e que estão em jogo na história e no homem que a vivencia, 

pois elas darão as condições do sujeito se constituir. Um ponto importante a ser considerado é 

que a história se dá, acontece, em meio a relações de poder, de forças e de resistências. É 

nesse aspecto que merece ser esclarecida a relação que Foucault propõe entre o que ele vai 

denominar de “História das problemáticas” e de “História do pensamento”. 

Entretanto, cabe questionar se, nas relações de forças, tem-se de imediato as relações 

de poder ou se, pelo contrário, é nas relações de poder que se tem as relações de forças. Elas 

estão dissociadas ou entre elas há relações e identificações? Face a essas inquietações, 

percebemos que desse enlace vão surgir subterfúgios, estratégias e resistências, ou seja, essas 

relações de poder as relações de forças vão, passo a passo, ficando mais transparentes. Tal 



	 22 

perspectiva parece ter sido percebida por Foucault quando do desenvolvimento da 

investigação das inquietantes problemáticas que a história versus poder oferece, a saber: 

problemática da loucura, problemática das prisões e problemática da sexualidade. Nessas 

problemáticas, pode ser identificada a agonística existente nas relações dos indivíduos. Tais 

aspectos como que finalizam nosso primeiro caminho e apontam trilhas para o percurso do 

segundo caminho na medida em que a agonística faz parte do processo de subjetivação. 

O segundo caminho consiste em tentar compreender os Processos de subjetivação: 

condições, formas e modos do sujeito se constituir. O percorrer deste caminho é uma tentativa 

de considerar nesse processo as condições, as formas e os modos do sujeito se constituir em 

sua história, uma vez que suas relações são estabelecidas no exercício da agonística. Dessa 

forma, ao investigar a condição do sujeito se constituir serão retomados aspectos da agonística 

e o entrelaçamento com as relações de poder como possibilidade para a vida criativa, na 

elaboração de subterfúgios, estratégias e resistências. Nesse sentido, buscaremos esclarecer a 

estreita relação ou mesmo a indissociabilidade entre alguns elementos que Foucault apresenta 

como próprios das relações de força: verdade, poder e sujeito.  

Após essa abordagem, será possível compreender as formas pelas quais o sujeito se 

constitui, pois se as condições de realização das “práticas de liberdade” estão numa 

compreensão adequada das relações de poder, sua forma mais visível dá-se, propriamente, nas 

relações de força. Nesse sentido é que as “práticas de liberdade” estão no pensamento de 

Foucault como o corpo central de suas investigações, pois movimentam o indivíduo a 

interpretar a história em vez de aceitar os fatos e acontecimentos como dados, daí tem-se um 

diagnóstico do presente. Assim, no diagnóstico de onde o indivíduo se situa, do lugar mesmo 

em que permanece envolto, ele se defronta com o que está posto e, no que está posto, ele – 

indivíduo – busca saídas, formas de subjetivação. Por isso mesmo e, consequentemente, ao 

lutar na história, ele se depara no embate consigo mesmo, refletindo sobre suas ações e 

criando alternativas.  

Nessa perspectiva, suspeitamos de que diante da verdade estabelecida, do posto, do 

dado e incontestável o indivíduo desenvolve outras práticas, as quais Foucault denomina 

saberes e veridicção. Trabalharemos com a hipótese de que as formas do sujeito se constituir 

estão atreladas à condição do sujeito se constituir na medida em que, para abordar as 

contraposições ou mesmo relações de saberes e veridição, na verdade adentra-se nas relações 

de forças. É com essa hipótese que apreciamos o movimento que ocorre diante das relações de 

poder associadas às técnicas de governamentalidade. 



	 23 

O terceiro e quarto caminhos da investigação tratam sobre a Vida filosófica: uma 

experiência de liberdade e A vida filosófica: uma vida criativa. Depois de investigar a 

história, refletindo sobre os “estados de dominações”, constatando que estes existem e como 

se manifestam, trabalharemos com a hipótese de que há, no exercício das formas de 

dominação, espaços para que tais situações e estados sejam desconstruídos tendo em vista a 

subjetivação, uma vez que muito mais fortes são as relações de poder e força advindas, 

processualmente, da própria vivência do sujeito na situação de “dominação”. Foucault ainda 

percebe que a sociedade contemporânea apresenta as relações de poder como algo 

“extremamente limitado”, ou seja, deduzido do exercício do poder tão somente, sem se dar 

conta da complexa trama subjacente a tal exercício, tampouco das possibilidades de 

subjetivação nele presentes. E é essa a preocupação que parece mover todo o pensamento do 

autor em suas investigações, em seus escritos e em sua vida. É como se o próprio Foucault 

estivesse constituindo, processualmente, a si mesmo em sua história. 

A despeito dessa clarificação sobre o exercício do poder, há ainda uma expressão 

bastante utilizada por Foucault, “Ontologia do presente”, importante para a compreensão da 

liberdade ou, segundo ele mesmo, das “práticas de liberdade”, carecendo, portanto, de 

investigação. O que significa a expressão ontologia do presente em relação ao poder? Qual 

sua importância no processo de subjetivação? Essa categoria, entretanto, tem algumas 

possibilidades. O presente pode ser representado, interrogado, analisado, vivido e percebido. 

Conforme Foucault, estas últimas possibilidades viabilizam o processo de subjetivação: viver, 

voltar o olhar para si mesmo e para o que se vive, no momento presente. Essa é a condição 

para que o sujeito se constitua em sua verdade, condições e formas. 

Desse modo, considerando que nosso objetivo é investigar nas obras de Michel 

Foucault, especialmente nas do período genealógico, os caminhos da liberdade, usaremos 

alguns focos de experiências abordados pelo autor em que se apresentam “práticas de 

liberdade”. Tais focos de experiências tanto poderiam estar associados às interpretações de 

Motta sobre o pensamento de Foucault no comentário da apresentação da edição brasileira 

dos Ditos e escritos III, sobre o texto do francês de 1966, intitulado O pensamento do 

exterior, quanto com o que Foucault expressa em O Governo de si e dos outros. Assim, são 

“pensamentos de experiência” e, ao mesmo tempo, “experiência de pensamentos”, nas quais 

se articulam “as formas de um saber possível”, “as matrizes normativas de comportamento 

para os indivíduos” e os “modos de existência virtuais para sujeitos possíveis” (MOTTA 

apud FOUCAULT, 2013b, passim). 



	 24 

Por conseguinte, Foucault segue sua história do pensamento, cuidando de investigar 

atentamente experiências que foram exemplos de luta, nos quais estava presente o ethos, ou 

seja, a preocupação com o cuidado de si, como ele bem expressa em A coragem da verdade, 

onde apresenta esse papel da filosofia e as regras da vida filosófica (FOUCAULT, 2011a, p. 

175). 

E a vida filosófica é expressa por Foucault tomando como referência não apenas o 

pensamento antigo, isto é, a história do pensamento antigo com suas experiências, mas 

expressões de vida filosófica que atuaram na modernidade. Assim, não poderíamos deixar de 

considerar a própria vida de Foucault, que nos é a expressão própria de processos de 

subjetivação que se desenvolvem em “práticas de liberdade” e  parecem atravessar 

transversalmente as obras e as temáticas investigadas nelas, se efetivando na história de vida 

do francês.  

Dessa forma, optamos por selecionar alguns dos focos de experiências abordados por 

Foucault para servir de base e orientação à nossa pesquisa. Em tais vivências aqui 

configuradas nas tradições que nos remetem a Platão, na antiguidade, aos movimentos que 

buscavam o cultivo do cuidado de si, a Rousseau e mesmo a Kant, na modernidade. Nesses 

focos, vemos o homem em relações de poder e força, o homem que, em suas relações, vive e 

constitui a si mesmo em sua história. 

É desse modo que serão investigadas as práticas de liberdade, a partir dos focos de 

experiências e das estratégias visando à saída de um “estado de dominação” ou de 

“menoridade”. A exemplo da perspectiva adotada nesta pesquisa, nos deteremos em alguns 

desses focos, como: a) os percursos de Platão na experiência política em Siracusa; b) os 

devaneios de Rousseau no caminho da liberdade e no reconhecimento de si; c) os passos de 

Kant rumo à pragamática de si, os quais serão abordados no final do itinerário desta 

investigação, embora tenhamos ainda como propósito considerar outra experiência: d) a de 

Foucault, que nos possibilite detectar elementos que permitam perceber as condições e formas 

de subjetivação nos sujeitos históricos contemporâneos, que buscam uma vida filosófica. 

É nesse sentido que se pode entender a expressão “ontologia do presente”, ou seja, nas 

vidas das mais diferentes pessoas em suas pluralidades, nas experiências vividas na prática 

histórico-filosófica que tornam possível a construção de uma “vida filosófica”. Assim, nas 

relações de poder, podemos vislumbrar o sujeito que, no limite das suas experiências, seja de 

felicidade, alegria, paixão, dor, angústia ou incompreensão, constitui-se como um ser de 

atitude que desenvolve práticas de liberdade. Desse modo, por intermédio de suas próprias 



	 25 

forças, ele se encontra em meio a vários riscos, seja travando lutas, resistindo ou mesmo 

criando estratégias.  

Neste sentido, após a abordagem que será adotada sobre a “ontologia do presente” em 

nossa pesquisa do cuidado de si e dos focos de experiências como a expressão da vida 

filosófica, continuaremos nossa investigação na perspectiva de compreender o que Foucault 

indica sobre a antropologia contemporânea. Neste momento da pesquisa, abordaremos outro 

foco de experiência necessário: as caminhadas de Foucault no processo de subjetivação, pois, 

conforme Motta na apresentação à edição brasileira dos Ditos e Escritos I, a abordagem 

adotada por nosso filósofo segue os caminhos da “via régia” de Binswanger.  

Assim, em se questionando sobre “Que via régia é essa?”, quando trata da “ontologia” 

na sociedade contemporânea, Foucault a explica: “[...] Paradoxal com certeza, porque toma 

indiretamente o problema da antropologia e da ontologia, indo direto à existência concreta, 

ao seu desenvolvimento e a seus conteúdos históricos” (MOTTA apud FOUCAULT, 2011b, 

p. IX).  

É assim que, quase finalizando o percurso da nossa investigação, ainda nos 

questionamos sobre a perspectiva de compreender o paradoxo entre o exercício do poder e a 

possibilidade da liberdade. Seguimos com uma possibilidade de elucidar a hipótese de que a 

liberdade está aí mesmo, na “ontologia do presente”, em todas as experiências de vida, e é a 

ação livre do indivíduo a percorrer as vias paradoxais da existência que permite as 

possibilidades de constituição de modos, condições e formas que, em movimento contínuo, 

convidam o sujeito a repensar os limites estruturais do imaginário e a ressignificação da sua 

própria existência.  

Desse modo, nossa pesquisa terá o objetivo de investigar como ocorrem as práticas de 

liberdade, levando em consideração as relações de poder e o cuidado de si nos processos de 

subjetivação. Para tanto, elegemos como objetivo geral o de investigar os caminhos das 

práticas de liberdade considerando focos de experiências apresentados pelo autor francês que 

mostram na existência do indivíduo, em suas relações de poder no processo de subjetivação, a 

expressão própria da vida filosófica, na medida em que retrata uma experiência de liberdade. 

De modo específico, objetiva-se: a) esclarecer sobre a absorção da história versus 

poder, de modo a compreender não somente a agonística existente nas relações de poder, mas 

que é propriamente nela que o indivíduo é capaz de viver de forma efetiva a sua história; b) 

Investigar nos processos de subjetivação as relações de poder e força, as relações de saber e 

verdade e as técnicas de governamentalidade aliadas à noção de atitude-limite e às práticas de 



	 26 

si; c) Identificar, a partir de focos de experiências, o exercício de práticas de liberdade na 

condição histórico-filosófica de Platão, Rousseau, Kant e do próprio Foucault. 

 Nessa perspectiva, nossa investigação será realizada por meio de pesquisa 

bibliográfica levando em consideração, em primeiro lugar, as obras de Michel Foucault. 

Nesse sentido, vale salientar que nas referências primárias indicamos as obras de Foucault 

pelo seu ano de publicação original, ordinariamente seguindo a publicação na França. 

Procuramos, com esse intento, apreender o desenvolvimento das ideias de Foucault e o 

amadurecimento de seus conceitos. Entretanto, por se tratar de um tema complexo, e à medida 

da necessidade foram consultados livros, artigos, periódicos, pesquisados em bibliotecas e na 

internet (artigos, dissertações e teses que versem sobre o assunto), que compuseram a 

bibliografia secundária, de modo de que nossa abordagem compreende um quadro mais 

completo, sobretudo em relação ao movimento do ethos, no que diz respeito ao parástema, 

paraskeué e parresia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 27 

1. HISTORICIDADE HUMANA: UMA AGONÍSTICA NAS  

RELAÇÕES DE PODER 

 

 
“Todo homem tem direito a 24 horas de liberdade por dia”4. 

 
René Magritte 

 
 
 Quando recorremos aos livros que traçam um perfil sobre a história, temos que ela 

aparece sempre amparada por determinadas linhas de entendimento tecidas em fundamentos 

universais e metafísicos para exprimir a dinâmica do real. Nos gregos, a história aparece 

fundada no ideal de ordem cósmica e, nesse contexto, o indivíduo a-histórico é movido por e 

para uma finalidade última que o perpassa, da qual ele é tão somente uma manifestação 

momentânea em meio a uma organização cíclica. 

Entre os cristãos – herdeiros da tradição judaica e assim constituídos e amparados 

numa compreensão do reinado de uma providência divina que não somente cria o universo do 

nada, dando-lhe um início mas que, ademais, mantém essa criação – um Deus em sua 

suprema bondade supriria toda a carência e necessidade do indivíduo. E, a despeito de que tal 

tradição rompa com as narrativas cíclicas do cosmos, sendo o fundamento para uma 

compreensão linear da história, ainda nessa concepção, segundo a ortodoxia vigente que 

remonta a Agostinho. O homem continua atrelado a um evento maior que determina seus 

passos: a ocorrência de um pecado original em relação ao qual a liberdade consiste em 

escolher a Deus por oposição às criaturas. 

Na modernidade, com o novo espaço dado ao homem a partir das relações sociais, 

econômicas e de poder, o indivíduo parece entrar no cenário da história a partir, 

principalmente, das questões epistemológicas, da ideia do sujeito do conhecimento. Nesse 

novo cenário, a natureza, enquanto objeto de estudo humano, assume papel importante na 

compreensão da ordem das coisas. Da passagem da compreensão cíclica da história para uma 

concepção de uma história linear, segundo a herança da tradição judaico-cristã, a 

modernidade começa a contemplar uma história da natureza da qual o homem, enquanto ser 

individual e social, faz parte. Entretanto, tais mudanças ainda são incipientes no que tange a 

uma efetiva compreensão do que é a própria natureza, à existência humana e às relações que 

                                                
4 “Tout homme a droit à 24 heures de liberté par jour”. René Magritte. In: Mussée Magritte, Bruxelas. 

 



	 28 

são travadas no âmbito das relações sociopolíticas. A modernidade lança um olhar esquivo 

sobre o período anterior a si, a uma idade das trevas, mas não é capaz ainda, posto que 

perdida em seus próprios pensamentos e novas configurações de mundo, de dizer o real, de se 

reconhecer de forma adequada nesta realidade. Seria este o tempo em que o homem nasce, 

não fosse essa ideia de homem, de fato, um grande equívoco. 

A partir do século XIX, surgem as grandes questões da sociedade ocidental naquilo 

que se considera comumente como contemporaneidade, o trabalho e a produção material 

apresentam o mundo dos operários e trabalhadores de um lado e os capitalistas de outro, 

aqueles que detêm essa força de trabalho por oposição àqueles que, ao comprar essa força de 

trabalho, tendo em vista o lucro, alienam os primeiros, conforme foi descrito pela tradição 

marxista.  

Nesse quadro, a história é vista como contradição social, a luta predominante é a luta 

de classes, cuja compreensão é a de que a burguesia possui os modos de produção e, portanto, 

o poder. A partir desse entendimento, o que existe é uma espécie de antagonismo: a classe dos 

operários considera que a burguesia deve ser deposta do poder, possibilitando um acesso 

comum aos meios de produção. 

Tendo em vista esse cenário, Foucault questiona em As palavras e as coisas se há, a 

partir do século XIX, em meio a essas oposições, lugar para uma compreensão de mundo e de 

homem de forma homogênea:   

 
Lá onde um pensamento prevê o fim da história, o outro anuncia o infinito da vida; 
onde um reconhece a produção real das coisas pelo trabalho, o outro dissipa as 
quimeras da consciência; onde um afirma com os limites do indivíduo as exigências 
de sua vida, o outro os apaga no murmúrio da morte. Será essa oposição o sinal de 
que, a partir do século XIX, o campo do saber não pode mais dar lugar a uma 
reflexão homogênea e uniforme em todos os seus pontos? (FOUCAULT, 1999, p. 
384). 
 

A história como nos é apresentada possui uma forma linear, muito embora se expresse 

em movimentos dialéticos, expressões de uma mesma forma de dominação expressa pela 

posse dos meios em diferentes modos de produção. As lutas, quando aparecem, são repetições 

constantes que revelam unicamente as contradições sociais. Neste quadro, poucas são as 

condições do sujeito se constituir em sua historicidade. Não obstante, Foucault, além da 

linearidade da história, suspeitou da ideia de uma contradição social existente de forma fixa e 

determinada na história, sem nenhuma possibilidade de vínculo entre as posições contrárias. 

Neste sentido, ao investigar os fatos e acontecimentos da história, percebeu Foucault que, nas 



	 29 

contradições, nelas próprias, se inserem os elementos que permitem tirar a história do cenário 

das abstrações e torná-la viva.  

 O filósofo francês apresenta no núcleo da história o homem enquanto indivíduo que, 

ao vivê-la, a modifica, a transforma, abre espaço para a discussão da antropologia aliada a 

uma noção de acontecimento que deixa transparecerem as forças que estão em jogo na 

história. Não há nessa linha de raciocínio uma história natural fundada em um universal e 

amparada em ideais metafísicos que desprezam a experiência. Não há tão somente dois 

reinos, o da natureza de um lado e o da necessidade de outro, de modo a se distanciarem e não 

se reconhecerem. 

Quando se pensa a história enquanto contradições sociais, absorve-se a ideia de que de 

um lado estão os que usufruem da vida, e de outro, os que dela estão privados. É considerando 

essa separação que a noção de acontecimento aparece como categoria central para entender a 

agonística histórica5 em que o sujeito está sempre enredado. É preciso considerar não somente 

as contradições sociais, mas as oposições existentes, nas quais forças poderosas estão 

presentes. 

Foucault admite que há os que pensaram uma história dissociada do poder. Nesse 

sentido, o que se apresenta é a anulação do homem na pretensa contradição social. Essa teoria 

geral do poder é tão fortemente postulada que as forças para mudanças da realidade parecem 

não existir. Na entrevista intitulada Michel Foucault, as respostas do filósofo, de 1975, 

realizada pelo Jornal da Tarde à época da passagem do filósofo francês pelo Brasil e 

publicada em Ditos e Escritos VII, quando perguntado sobre: “O que é o homem? Isso 

existe?”, obtém-se do francês a seguinte resposta: 

 
- Claro que ele existe. O que se deve destruir é o conjunto das qualificações, das 
especificações e das sedimentações pelas quais algumas essências humanas foram 
definidas a partir do século XVIII. Meu erro não foi dizer que o homem não existe, 
mas imaginar que seria tão fácil demoli-lo (FOUCAULT, 2011c, p. 355). 

 

Quando Foucault sustenta que quer demolir o homem, sua finalidade consiste em 

desconstruir a ideia de poder como repressão que aprisiona o sujeito e, ao mesmo tempo, 

apresentar o poder engendrado na categoria da produção de sujeitos históricos efetivos. Desse 

                                                
5 AGÕNÍSTOKÓS (agonístico): que concerne à luta; que convém à discussão; luta ou combate em seu aspecto 
desportivo ou retórico; aquele que argumenta intensamente; comportamento que inclui reações diversas, como 
ameaça, ataque e fuga, observado em encontros agressivos entre dois indivíduos de uma mesma espécie; debate 
conflituoso e acerbo entre os seus personagens (diz-se de textos platônicos); favorável à luta, ao conflito, que vê 
no combate o instrumento por excelência de mudança. Assim, a agonística histórica implica na luta do sujeito 
consigo próprio, com as instituições, fatos e vivências em que está envolvido. 



	 30 

modo, o problema da liberdade em Foucault vai muito além do cumprimento de normas 

vigentes ou da simples supressão da liberdade no exercício do poder nas instituições 

totais6.No que se refere ao poder no âmbito das instituições totais, Erving Goffman admite 

que: 

 
[...] existe uma divisão básica entre um grande grupo controlado, que podemos 
denominar o grupo dos internados, e uma pequena equipe de supervisão. 
Geralmente, os internados vivem na instituição e têm contato restrito com o mundo 
existente fora de suas paredes (GOFFMAN, 1974, p. 18). 

 

A partir da divisão estabelecida, conforme observa Goffman, é possível considerar um 

aspecto intrigante e ao mesmo tempo interessante dessas instituições, embora difícil de 

descrevê-lo por não se tratar de algo postulado, dito ou visível de forma imediata, trata-se do 

poder em exercício, de práticas em movimento, as quais só possuem existência nas relações 

de poder próprias que se estabelecem a partir da vivência dos indivíduos ou grupo.  

Deste modo, embora as instituições totais apresentem o caráter binário do poder, 

Foucault admite que há algo que move e transita nesse caráter binário, mostrando sua 

concretude no corpo e nas condições em que o indivíduo se encontra no emaranhado de suas 

relações. Em meio essas relações, Foucault compreende o poder. Nesse sentido, o francês nos 

mostra que nas relações de poder não se deve pensar apenas o aspecto visível da dominação, 

sua estrutura binária, composta de um lado por "dominantes", e por outro, de "dominados", 

considerando que tal entendimento não permite apreender o espaço de “práticas de liberdade” 

efetivas. Nesse sentido, é possível admitir que há, na produção multiforme de relações de 

dominação, possibilidades do desenvolvimento de estratégias visando ao estabelecimento de 

“práticas de liberdade”. 

Embora Goffman apresente que nas instituições totais “Os participantes da equipe 

dirigente tendem a sentir-se superiores e corretos; os internados tendem, pelo menos sob 

alguns aspectos, a sentir-se inferiores, fracos, censuráveis e culpados” (1974, p, 19), ele 

também admite que: 

 
                                                
6 Erving Goffman em Manicômios, prisões e conventos (1974) enumera cinco agrupamentos de instituições 
totais em nossa sociedade: 1) instituicões criadas para cuidar de pessoas que, segundo se pensa, são incapazes e 
inofensivas (cegos, velhos, órfãos e indigentes); 2) locais estabelecidos para cuidar de pessoas consideradas 
incapazes de cuidar de si mesmas e que são também uma ameça a comunidade (tuberculosos, doentes mentais, 
leprosos); 3) lugares organizados para proteger a comunidade contra perigos intencionais (cadeias, 
penitenciárias, campos de prisioneiros de guerra); 4) instituições estabelecidas com intenção de realizar de modo 
mais adequado alguma tarefa de trabalho, e que se justificam apenas através de tais fundamentos instrumentais 
(quartéis, navios, escolas internas, campos de trabalho, colônias e grandes mansões) e, 5) estabelecimentos 
destinados a servir de refúgio do mundo (abadias, mosteiros, conventos e outros claustros) (1974, p. 16). 



	 31 

A instituicão total é um híbrido social, parcialmente comunidade residencial, 
parcialmente organização formal; aí reside seu especial interesse sociológico. Há 
também outros motivos que suscitam nosso interesse por esses estabelecimentos, em 
nossa sociedade, são as estufas para mudar pessoas; cada uma é um experimento 
natural sobre o que se pode fazer ao eu (GOFFMAN, 1974, p. 22). 

 

Deste modo, têm-se em Goffman tanto uma apresentação da estrutura formal e binária 

quanto o entendimento de que nesta mesma estrutura se movimentam forças que promovem 

mudanças e alterações nas próprias estruturas formais. Assim, ao considerar as instituições 

totais como híbrido social, admite-se a existência, em um mesmo lugar, de pessoas diferentes 

em condição, modos e formas de ação que se entrecruzam nas singularidades diversas e força 

mudanças em cada um dos indivíduos que ocupam o mesmo espaço. Tem-se com isso um 

exemplo vívido das relações de poder em atuação, por isso, as instituições se caracterizam 

como espaço para se pensar “sobre o que se pode fazer do ‘eu’”.  

Essa possibilidade apresentada por Goffman coincide com o que Foucault elabora 

sobre as relações de poder, tendo em vista que estas se exercem em níveis variados no 

indivíduo – ser histórico. Assim, as relações de poder estão em pontos diferentes da rede 

social e são úteis por, de fato, não estarem tão somente a serviço de uma instituição, de uma 

economia ou de um sistema, mas por se apresentarem, também, como “práticas de liberdade” 

que se estabelecem na luta, no embate e, neste, a possibilidade de superação dos limites e a 

perspectiva de mudanças para o indivíduo. 

Nesse sentido, Marcos von Zuben, em artigo intitulado Ricouer, Foucault e os mestres 

da suspeita, aponta para a problemática do sujeito na sociedade contemporânea orientando 

para a necessidade de um trabalho de interpretação mediado pelos sinais presentes na história, 

nas relações de poder entre os indivíduos: 

 
A certeza da consciência imediata de si torna-se problemática, tornando ela própria o 
enigma a ser decifrado. A forma pela qual esse enigma se constitui assume formas 
variadas, correspondentes ao processo de formação dessa consciência falsa: a 
ideologia em Marx, ilusão em Freud, vontade de verdade em Nietzsche. Os mestres 
da suspeita não são mestres do ceticismo. Eles irão procurar outra via de acesso à 
consciência, um trabalho de interpretação mediado pelos signos e pelos símbolos a 
partir dos quais a própria consciência se manifesta (ZUBEN, 2008, p. 35). 

 

Assim, em Foucault, dada sua compreensão de poder, a luta, a agonística, não se dirige 

especificamente “contra as determinações sociais e de poder”, seu entendimento é o de que há 

uma agonística das próprias relações de poder, mas se esta é a percepção de Foucault sobre o 

homem, sujeito histórico, logo, sujeito livre, se nas próprias determinações sociais e de poder 

a agonística está presente, como explicar o que será encontrado nas narrativas históricas, 



	 32 

considerando que estas insistem em apresentar a realidade a partir de projetos que se 

pretendem globais e radicais? 

Na analítica do poder, Foucault colocará tais pretensões globais sob suspeita e, no que 

diz respeito à história, mesmo nos elementos que a constituem enquanto uma "grande 

narrativa", ele admite que é aí mesmo que está a história viva, isto é, a história em 

movimento. Neste sentido, até mesmo nos conceitos universais, a história irrompe, se faz e 

perfaz. Assim, mesmo considerando a história dos conceitos universais em que o sujeito 

parece dela dissociado, existem ali acontecimentos que o sujeito vivencia e nos quais - 

embora não considerados - estão presentes relações de poder e força. Em consideração a estas 

observações, surge a necessidade de realizar alguns esclarecimentos sobre a "história 

dissociada do poder" e a “história efetiva”. 

 

 

1.1 Esclarecimentos sobre história versus poder e “história efetiva” 
 
 

Iniciamos com o esclarecimento de que, embora o título apresente história versus 

poder e “história efetiva” não se trata, considerando o estilo e a linha de pensamento de 

Foucault em relação ao poder, da noção de duas histórias separadas7, podendo-se afirmar que 

a história só é efetiva com o poder. O poder é a história efetiva,  composta não por uma alma 

universal, mas por múltiplas almas mortais num processo que escapa às sínteses 

universalizantes, como nos diz Foucault na coletânea Nietzsche, a Genealogia, a História, 

publicada em 1971 em homenagem à Jean Hyppolite, texto que pode ser encontrado nos Ditos 

e escritos II: 

 
                                                
7 O título história versus poder se refere à análise do entendimento do conceito de poder. Foucault, ao tratar da 
análise da história, se ocupa da analítica do poder. A abordagem de contradição da história e do poder é inviável, 
daí a proposta da história efetiva. Contudo, a história efetiva não deve ser compreendida em uma dimensão de 
unidade que abarca a totalidade de todas as coisas ou que permite a compreensão da realidade segundo uma 
propositura universal. Trata-se, enquanto título, de uma disposição didática e diz respeito à tentativa de uma 
melhor compreensão do que venha a ser a analítica do poder. A despeito deste esclarecimento, tem-se uma 
observação do próprio Foucault em As palavras e as coisas que corrobora uma possível compreensão canônica 
de história na qual ele afirma que: “[...] nenhuma história foi mais ‘explicativa', mais preocupada com leis gerais 
e com constâncias do que as da idade clássica — quando o mundo e o homem, num só movimento, se 
incorporavam numa história única” (FOUCAULT, 1999, p. 512). Embora reconheça Foucault esse entendimento 
sobre a história da Idade Clássica, foi nessa mesma história que ele se debruçou para entender os aspectos que 
envolvem uma das suas problemáticas investigadas, a saber: a loucura. Nessa investigação, ele encontrou as 
complexidades, as diversidades, as singularidades e, com estas, o debate, as lutas e os enfrentamentos. A história 
efetiva não é a afirmação da história como unidade fechada, totalizante e global, ao contrário: só é possível dizer 
que a história é efetiva quando a observamos sob a perspectiva das relações de poder, reconhecendo que nela se 
encontram o múltiplo, o diverso e o complexo e que é nesses elementos que se depreendem as relações de força. 



	 33 

Quando estudamos a história nos sentimos ‘felizes, ao contrário dos metafísicos, por 
abrigar em nós não uma alma imortal, mas muitas almas mortais’. E, em cada uma 
dessas almas, a história não descobrirá uma identidade esquecida sempre pronta a 
renascer, mas um sistema complexo de elementos por sua vez múltiplos, distintos e 
que não é dominado por nenhum poder de síntese (2013a, p. 292). 

 

Esta felicidade apontada por Foucault é também oriunda da subjetividade que se 

constitui nas relações de poder próprias do indivíduo histórico. Conforme Foucault, não existe 

no mundo da história efetiva nenhuma providência divina, muito menos uma causa final que 

se efetivará. Também não é esse o mundo em que reina uma necessidade reprimida e 

estagnada ou, menos ainda, o reino de uma liberdade abstrata e deslocada das condições 

históricas, mas o que existe são relações de poder, que revolvem a história em seus sistemas 

complexos, múltiplos e plenos de múltiplas e diferentes vertentes e possibilidades. Essa 

história é viva e em sua vivacidade temos o indivíduo, o sujeito que processualmente é capaz, 

com e por suas próprias forças, de enfrentar o reino das necessidades e carências. 

É o revolver da história a partir dos elementos próprios nela vividos que permitirá a 

luta, cujas forças são sentidas pelo corpo, pela experiência, pela vida. É desse poder que se 

elaboram e se criam estratégias e modos de construção do novo, sendo, então, nas relações de 

poder que a ação livre transita. Nesse sentido, Foucault se incomodava quando alguém lhe 

colocava a questão acerca da ideia de que “onde há poder não há lugar para a liberdade”. 

Percebe-se, em Ditos e escritos V, na entrevista de 1984 concedida à Revista Internacional de 

Filosofia intitulada A ética do cuidado de si como prática de liberdade, não somente esse tipo 

de incômodo, como também o devido esclarecimento de que não há possibilidade de separar 

poder e liberdade. Assim, quando indagado, Foucault afirma que: “Não é possível me atribuir 

a ideia de que o poder é um sistema de dominação que controla tudo e que não deixa nenhum 

espaço para a liberdade” (2006b, p. 271). Como podemos perceber na citação de Foucault, a 

compreensão do poder enquanto uma estrutura fechada não permite espaço para a liberdade. 

O poder permite uma abertura em que determinadas relações propiciam uma abertura para a 

construção da livre subjetivação. 

Deste modo, esclarecemos que não existe na história uma espécie de identidade 

esquecida sempre pronta a renascer. Também não pode a história ser considerada uma grande 

e vasta continuidade ou repetição de determinações sociais e econômicas com dois lados que 

se contrapõem: de um lado, encontra-se o soberano e, de outro, os súditos; de um lado, os 

senhores feudais, de outro, os servos; de um lado, os capitalistas e de outro, os proletários. A 

despeito de tal concepção apresentar determinados aspectos da realidade, na compreensão de 



	 34 

Foucault, em meio a esses polos subsistem estruturas de resistências outras que ultrapassam as 

relações de classes. 

Nas histórias das continuidades, entendidas como mera história das representações, 

não há espaço para a vida, pois, sendo representação, sequer têm existência própria, conforme 

nos diz Foucault em uma entrevista de 1968 em La Quinzaine Littéraire intitulada Foucault 

responde a Sartre, publicada em Ditos e escritos VII, na qual ele afirma que a história da 

continuidade não passa de “mito da história para filósofos”8 (2011c, p. 175). Deste modo, 

esclarece Foucault, em Nietzsche, a Genealogia, a História: 

 
[...] A história "efetiva" se distingue daquela dos historiadores por não se apoiar em 
nenhuma constância: nada no homem, nem seu próprio corpo, é bastante fixo para 
compreender os outros homens e neles se reconhecer. Tudo aquilo em que o homem 
se apoia para se voltar na direção da história e apreendê-la em sua totalidade, tudo 
aquilo que permite retraçá-la como um paciente movimento contínuo, trata-se de 
sistematicamente destruir tudo isso. É preciso destruir tudo aquilo que o jogo 
apaziguante dos reconhecimentos permitia. Saber, mesmo na ordem histórica, não 
significa "reencontrar" e sobretudo não significa "nos reencontrarmos". A história 
será "efetiva" à medida que reintroduzir o descontínuo em nosso próprio ser [...] 
(FOUCAULT, 2013a, p. 285-286). 

 

Em consequência das representações, dos mitos, das tentativas de sedimentação das 

contradições sociais, por vezes cria-se uma aversão e uma postura crítica em relação à história 

que tenta apagar o passado a fim de libertar o homem. Contudo, o homem, ao se tornar crítico 

da história, deve poder nela reconhecer a si mesmo, pois não é possível o desligamento das 

fontes reais de existência, nesse caso, estaria ele realizando o sacrifício de si mesmo.  

É necessário esclarecer ainda que não se trata de julgar o passado em nome de uma 

verdade da qual o momento presente é o detentor, ao contrário: trata-se de correr todos os 

riscos para destruir as verdades estabelecidas e fazer uso da vontade de saber para reconstruí-

las na história:  

 
A vida e a morte serão assim colocadas exatamente uma contra a outra, superfície 
contra superfície, imobilizadas e como que reforçadas ambas por seu impulso 
antagonista. A História terá conduzido a finitude do homem até esse ponto-limite em 
que ela aparecerá enfim em sua pureza; já não terá margem que lhe permita escapar-
se a si mesma, nem esforço a fazer para forjar um porvir, nem novas terras abertas a 
homens futuros; sob a grande erosão da História, o homem será pouco a pouco 

                                                
8 Nessa mesma entrevista de 1968, Foucault observa que: “Quando se toca em alguns destes grandes temas: 
continuidade, exercício efetivo da liberdade humana, articulação da liberdade individual com as determinações 
sociais, quando se toca num desses três mitos, logo um certo grupo de gente fina se põe a bradar a violação ou o 
assassinato da história. De fato, já há um bom tempo que pessoas tão importantes quanto Marc Bloch, Lucien 
Febvre, os historiadores ingleses etc, deram fim a esse mito da história” (FOUCAULT, 2011c, p. 175). 
	



	 35 

despojado de tudo o que pode escondê-lo a seus próprios olhos; terá exaurido todas 
essas possibilidades que confundem um pouco e esquivam sob as promessas do 
tempo sua nudez antropológica; por longos caminhos, mais inevitáveis e 
constringentes, a História terá conduzido o homem até essa verdade que o detém 
sobre si mesmo (FOUCAULT, 1999, p. 357). 

 

 Tem-se, então, sob o olhar de Foucault, a suspeita de se pensar a realidade mediante a 

sedimentação de contradições que dividem a história em duas, de modo que em cada uma 

delas e mesmo entre elas não haveria nenhum tipo de relação. Neste sentido, não existem duas 

histórias separadas. Mas, se hipoteticamente fosse aceita tal conjectura, a história efetiva 

possui, certamente, o movimento oposto ao da história das grandes narrativas. Isto porque, 

conforme Foucault, os próprios historiadores que a concebem se comportam como estando 

fora dela e tendem a olhar o mais longe possível de si mesmos, de sua posição e situação 

histórica, postando-se a-historicamente. 

Neste aspecto, sobre os historiadores, em Nietzsche, a Genealogia, a História, 

Foucault os equipara aos metafísicos, pois muitos entre eles só veem o além, as ideias 

abstratas e se esquecem do corpóreo, do real: 

 
A história efetiva, ao contrário, lança seus olhares sobre o mais próximo - sobre o 
corpo, o sistema nervoso, a nutrição e a digestão, as energias; ela perscruta as 
decadências; e se ela afronta as altas épocas é com a suspeita, não rancorosa mas 
alegre, de uma agitação bárbara e inconfessável. Ela não teme olhar embaixo, mas 
olha do alto, mergulhando para apreender as perspectivas, desdobrar as dispersões e 
as diferenças, deixar a cada coisa sua medida e sua intensidade (FOUCAULT, 
2013a, p. 287). 
 

Neste sentido, a história efetiva é a história viva que possui corpo e órgãos, cujo olhar 

está voltado para as causas e acontecimentos que a envolvem, e se deles se afasta é para 

apreendê-lo e retomá-lo com maior propriedade. Assim, a partir do entendimento da história 

viva, portanto, com órgãos, Foucault (2006a, p. 183-184) chega a fazer uma analogia, em O 

poder psiquiátrico, do olhar da história efetiva com o olhar do médico, que, ao analisar o 

paciente, utiliza uma série de dispositivos, mergulha na doença para diagnosticar, se distancia 

para analisar, aproxima-se novamente para remediá-la, mas a busca é uma só: os meios 

curativos. Para tanto, apresenta dessa relação paciente/doença/médico estratégias que são 

prescritas no sentido de fazer a diferença, isto é, provocar a alteração do estado do paciente de 

doente para saudável. 

Interessante também é outro aspecto que se pode extrair da analogia 

médico/doença/paciente. A história efetiva não é a história de um só, mas de sujeitos livres 

que se buscam, se comunicam e estão motivados por algo, mas esta finalidade permanece 



	 36 

intrínseca na relação de poder dos sujeitos livres, que desejam o que está na própria história, 

como é o caso, por exemplo, da relação médico/paciente: a finalidade está presente no estágio 

da doença, o objetivo, o fim. O desejo que os move não é abstrato, trata-se de algo concreto: a 

alteração do estado em que o doente se encontra para um estado melhor,  desejada tanto pelo 

médico quanto pelo paciente e, neste sentido, ambos lutarão para que ocorra o estado de 

saúde. 

Por conseguinte, considerando este entendimento, não há lugar para uma história sem 

poder e, se esta existisse, teria uma única função, recolher a diversidade e encaixotá-la, não 

haveria lutas nem esperanças, apenas fantasias e a elaboração de formas superficiais de 

reconciliação e apaziguamento sem levar em consideração as nuances existentes no 

acontecimento: seria uma história atemporal, que pretende a tudo julgar de acordo com uma 

verdade universal, levando o homem a pensar uma consciência sempre idêntica a si mesmo. 

Uma história da qual o poder está ausente não é possível, bem como não é possível um 

sujeito sem a capacidade de agir livremente, pois mesmo no mais singular foco de 

experiência, como, por exemplo, uma pessoa (pai de família) que descobre estar com um mal 

incurável e esconde da sua família, de uma forma ou de outra a doença virá às claras: há os 

sinais que se apresentarão e, nesse caso em particular, pode-se conjecturar que há lugar e 

espaço para o rompimento da caixa, a qual poder-se-ia caracterizar como a de Pandora, pois, 

nessa irrupção, possibilidades, lutas, embates e estratégias entrariam em cena. De todo modo, 

nesse caso em particular, considerando o pai doente e fechado em si mesmo em relação à sua 

doença, este ainda vive o embate consigo mesmo face ao seu acometimento, as relações de 

poder estão aí presentes e forçam o sujeito, seja nas lutas ou nas fugas, expressões de 

estratégias de enfrentamento do acontecimento. 

 

 

1.2 Séculos XIX e XX: historicismo e humanismo 
 

Na investigação sobre o poder, Foucault realizou, em suas pesquisas iniciais, uma 

arqueologia, considerando nas suas investigações temas e práticas vivenciadas nos séculos 

XVII e XVIII. A História da loucura e o Nascimento da clínica, por exemplo, são obras que 

mostram esse caminho arqueológico trilhado pelo filósofo francês. Nesse momento, Foucault 

apresenta em suas abordagens o poder que se exerce nos corpos dos indivíduos,  que não se 

trata de um poder de obediência, mas um poder de sujeição e de dominação.  



	 37 

Já nos temas do século XIX que tratam da prisão e da sexualidade, há trabalhos nos 

quais Foucault se propõe delinear uma genealogia abordando as relações de poder.9 Muito 

embora alguns comentadores apontem para uma separação dos dois métodos, o arqueológico 

e o genealógico, nesta pesquisa optamos em não poder afirmar que exista de fato um 

rompimento, na medida em que na arqueologia e na genealogia se apresentam amiúde os 

desafios e problemas da historicidade humana.  

Em função das suas temáticas, prisão, sexualidade e loucura, e das abordagens que 

realizou acerca delas, Foucault chegou a ser considerado subversivo e anárquico. Por isso 

muitos, ao interpretar seu pensamento, caem em uma espécie de radicalismo ou, por outro 

lado, a despeito de não concordar com a história das grandes narrativas, a história das 

contradições, há quem critique Foucault, colocando-o como aquele que não se posiciona, 

neste sentido, caindo no relativismo. Poder-se-ia afirmar que, nem relativismos, nem 

radicalismos, o pensamento filosófico em Foucault é uma espécie de incompletude, uma 

lacuna prestes a ser preenchida pela vida. Sua oposição às grandes narrativas, aos sistemas, às 

determinações históricas se desdobra em jogos, questionamentos, indagações e investigações 

contínuas sobre o que significa conhecer algo historicamente. É nesse sentido que nossa 

pesquisa inicialmente se desenvolve buscando compreender no historicismo 10  e no 

humanismo11 os conceitos formados e postulados para a compreensão da realidade presente.  

                                                
9  Nos cursos do Collège de France, Foucault vivencia sua própria história e recorre tanto aos métodos 
arqueológicos quanto aos genealógicos. Embora o filósofo francês, situado no século XX, não diferencie de 
forma rigorosa Idade Moderna e Idade Contemporânea como a historiografia tradicional a estruture em suas 
formas da representação do tempo e dos períodos históricos, menos ainda ele emite qualquer diferença precisa 
no que diz respeito às relações de poder vivenciadas pelos indivíduos dos séculos XVII, XVIII, XIX ou XX. 
Neste sentido, quando ele aborda a questão do poder no momento presente, em que são vivenciadas essas 
relações de poder, o filósofo sempre se reporta à modernidade abordando temas de outros séculos. Por exemplo, 
ao investigar o poder no século XX não o faz de forma diferente de uma investigação sobre o século XIX. Nesse 
sentido, o que modifica são as condições de materialidade, as formas de existências e os modos de ações, uma 
vez que esses elementos estão presentes em qualquer período da história, caracterizando-se como os elementos 
fundamentais daquilo que precisa, de fato, ser apreendido. É nessa história atual, a dos acontecimentos 
ontologicamente presentes, que ele enfatiza os jogos de poder na evolução dos discursos na sociedade. 

10 Conforme Habermas, em O Discurso filosófico da modernidade, o historicismo “[...] Resulta dessa destruição 
de uma historiografia presa ao pensamento antropológico e as convições humanistas fundamentais os contornos 
de um historicismo por assim dizer transcendental, que, ao mesmo tempo, herda e suplanta a crítica nietzschiana 
do historicismo. A historiografia radical de Foucault permanece "transcendental", no sentido mais brando do 
termo, visto que concebe os objetos da compreensão histórico-hermeutica do sentido como constituídos, como 
objetivações de uma práxis do discurso sempre subjacente e apreensível em termos estruturalistas. A velha 
história havia se ocupado com totalidades de sentido, que tornava acessíveis a partir da perspectiva interna dos 
participantes; desse ponto de vista nao se percebe o que constitui em cada momento um tal mundo discursivo” 
(HABERMAS, 2000, p. 353). 
 
11  Habermas, em O Discurso filosófico da modernidade, compreende que “[...] Foucault se entende como um 
dissidente que resiste ao pensamento modemo e ao poder disciplinar dissimulado pelo humanismo. O  
engajamento molda seus ensaios eruditos no estilo e na escolha das palavras; O gesto crítico domina tanto a 
teoria como a autodefinição de toda sua obra. Nesse sentido, Foucault distingue-se, de um lado, do positivismo 



	 38 

Nesse sentido, o francês tem como pano de fundo os pressupostos históricos em meio 

aos quais, quer como indivíduo, quer como parte de uma cultura, ele mesmo vivencia, muito 

embora alguns vejam nisso, ou melhor, na carência de uma explicitação dessa questão, um 

dos problemas subjacentes ao pensamento de Foucault: 

 
“O que você quer, a partir de onde você fala?” Essas questões procedem, de fato, de 
uma mesma suspeita. Elas contestam, todas duas, que Foucault esteja preocupado em 
estabelecer, através de seus escritos, uma ligação satisfatória entre o sujeito e as 
normas, ligação sem a qual a elaboração de uma postura crítica e de uma alternativa 
fecunda seria impossível [...] (POTTE-BONNEVILLE, 2004, p. 8)12. 

 

Questões como as que foram destacadas por Potte-Bonneville parecem interditar o 

pensamento de Foucault. Elas, aparentemente, dão conta de carências, de certa falta de clareza 

do ponto de partida epistemológico do filósofo francês. Uma primeira questão a ser tratada 

diz respeito a essa necessidade de princípios requeridos pelo pensamento ocidental que nada 

mais são do que mais uma das formas de cerceamento do pensamento, da sua formatação. 

Mesmo porque em nenhum momento Foucault nega, interdita ou oculta sua posição histórica, 

muito pelo contrário, ele a suscita como o lugar mesmo da configuração do seu pensamento: 

 
[...] Reprovar em Foucault seu pessimismo, a saber, que suas descrições históricas 
interditam a quem quer que seja (indivíduo ou grupo) de se colocar como sujeito de 
uma transformação de normas que organizam, segundo ele, o saber e o poder, o 
acusar de inconsequência é afirmar que Foucault, embora convocando implicitamente 
certas normas de verdade ou de direito, teria negado sua própria posição de sujeito, se 
interditando, subitamente, de produzir uma verdadeira crítica, de dizer enfim por 
quais razões ele julga os valores relativos ou os poderes intoleráveis (POTTE-
BONNEVILLE, 2004, p. 8)13. 

                                                                                                                                                   
engajado de um Max Weber, que intenta separar a base axiológica, abertamente declarada e resultante de uma 
escolha decisionista, das análises realizadas com neutralidade axiológica. A crítica de Foucault funda-se antes 
em uma retórica pós-moderna de exposição do que nas teses pós-modernas de sua teoria. De outro lado, Foucault 
distingue-se também da crítica da ideologia de Marx, que desmascara a autocompreensão humanista da 
modernidade ao cobrar o conteúdo normativo dos ideais burgueses. Foucault não tem a intenção de prolongar 
aquele contradiscurso que a modernidade levou consigo desde seus começos; não pretende, por exemplo, afinar 
o jogo de linguagem da teoria política moderna (com os conceitos fundamentais de autonomia e heteronomia, 
moralidade e legalidade, emancipação e repressão) nem voltar-se contra as patologias da modernidade - quer 
confrontar  a modernidade e seus jogos de linguagem [...] (HABERMAS, 2000, p. 395). 
 
12 « Que voulez-vous, d'où parlez-vous'? » Ces questions procèdent, en fait, d'un même soupçon. Elles contestent 
toutes deux que Foucault se soit préoccupé d'établir, au travers de ses écrits, un lien satisfaisant entre le sujet et 
les normes, lien sans lequel l'élaboration d'une posture critique et d'une alternative féconde serait impossible 
(POTTE-BONNEVILLE, 2004, p. 8). 

13	“Reprocher à Foucault son pessimisme, c'est dire que ses descriptions historiques interdisent à quiconque 
(individu ou groupe) de se poser comme sujet d'une transformation des normes qui organisent, selon lui, le 
savoir et le pouvoir, l'accuser d'inconséquence, c'est affirmer que Foucault, quoique convoquant implicitement 
certaines normes de vérité ou de droit, aurait dénié sa propre position de sujet, s'interdisant du coup de produire 
une véritable critique, de dire enfin au nom de quoi il juge les savoirs relatifs, ou les pouvoirs intolérables” 
(POTTE-BONNEVILLE, 2004, p. 8).	



	 39 

 

O século XIX caracteriza-se como o momento em que o debate sobre a historicidade 

humana está em alta, apresentando, assim, solo fértil para a florescência do homem em seus 

processos de subjetivação, levando em consideração as relações de poder, o cuidado de si e as 

“práticas de liberdade” que ocorrem com o movimento do ethos, como o parástema, o 

paraskeue e a parresia, bem como os jogos próprios da existência, com suas estratégias, as 

lutas e as resistências. Conforme Foucault, em As palavras e as coisas: 

 
De fato, nenhuma história foi mais “explicativa”, mais preocupada com leis gerais e 
com constantes que as da idade clássica — quando o mundo e o homem, num só 
movimento, se incorporavam numa história única. A partir do século XIX, o que 
vem à luz é uma forma nua da historicidade humana — o fato de que o homem 
enquanto tal está exposto ao acontecimento (FOUCAULT, 1999, p. 512). 

 

História, antropologia e filosofia se apresentam, para o pensamento do século XIX, 

como possibilidades de dizer o real considerando a condição humana. Destarte, tem-se que, 

quando se espera uma abordagem da história que venha a considerar a existência humana com 

todos os seus enlaces e desenlaces, ainda se fortalece, conforme Abbagnano, a existência de 

um historicismo fideísta no qual a história é a revelação de Deus e, nessa representação, “cada 

momento da história está em relação direta com Deus e é permeado por valores 

transcendentes que Ele incluiu na história” (ABBAGNANO, 1998, p. 509). 

A despeito dessa persistência temática acerca de uma história centrada num desígnio 

divino, a modernidade via ser capaz de pensar o homem e colocá-lo como objeto da história. 

Tal perspectiva é comumente associada à ideia de humanismo. Mas o que é de fato o 

humanismo e como ele pode ser considerado, uma vez que isso seja possível, na obra de 

Foucault? Sobre o humanismo, encontramos em Müller-Bochat a seguinte consideração: 

 
Humanismo é uma palavra de uso frequente. Nesta palavra se refletem as mais 
diversas significações, esperanças e interesses. Na linguagem moderna o termo 
ganhou foros de cidade, antes de tudo através de Sartre [...] Num sentido totalmente 
outro e no mais convencional entende-se por Humanismo o amor pela Antiguidade, a 
admiração da Antiguidade, mais precisamente a admiração da Antiguidade greco-
romana. Houve um humanismo, porém, já na Antiguidade (MÜLLER-BOCHAT, 
1969, p. 7). 
 

Seguindo as palavras de Müller-Bochat, teria Foucault se expressado enquanto um 

humanista clássico ou, melhor dizendo, o mais genuíno dos humanistas? A admiração pela 

antiguidade em Foucault é clara e visível. Todavia, antes de polemizar tais questões, o que de 

fato é necessário considerar é a apresentação do humanismo como uma espécie de condição 



	 40 

ontológica na história. Neste sentido, não se poderia determinar uma data para o começo ou 

mesmo para o fim do humanismo, como geralmente se propõe: tais transições não se deixam 

demarcar de forma tão óbvia como acontece nas pretensões do historicismo reinante, por isso 

mesmo não se poderia dizer que o humanismo se originou com a Renascença, como muitos 

historiadores o situam. Ademais, na modernidade são comuns aos historiadores as 

sedimentações de representações humanistas em escolas ou sistemas, a saber: no historicismo, 

no marxismo, no existencialismo. 

Por isso mesmo, seguindo essa perspectiva, tem-se características expressivas do 

humanismo no historicismo. Tal perspectiva nos é apresentada pelos historiadores da filosofia 

na representação da filosofia alemã. Nos últimos decênios do séc. XIX e nos primeiros do séc. 

XX, o problema crítico da história veio a ser debatido em Hegel e Fichte. Foi através deles 

que a história passou a uma realidade que, em seu desenvolvimento, racionalidade e 

necessidade se permite conhecer. Todavia, essa racionalidade é desenvolvida ao nível 

conceitual, elevada ao absoluto e o homem acaba não tendo espaço enquanto sujeito, se 

perdendo nesta universalização.  

De fato, não se pode negar que epistemologicamente, nessa concepção, a história é 

considerada como realidade e o conhecimento é histórico. A questão que se apresenta é sobre 

quem de fato conhece e o que pode ser conhecido, uma vez que a subjetividade é alçada à 

efetivação de uma razão universal. Entretanto, mesmo que a resposta a essa pergunta 

coincidisse com a figura do homem enquanto sujeito cognoscente, doador de sentido das 

coisas, caberia ainda perguntar sobre o que é preciso para o homem conhecer. Para Foucault, 

seria, obviamente, o viver em e por todas as suas relações de poder e força. Mas quais 

relações estão imbricadas nesse conhecer do historicismo? Como se dariam as relações de 

poder? 

Sobre Foucault e Hegel, Didier Eribon afirma, em Michel Foucault et ses 

contemporains, acerca de algumas ideias do pensador francês: “[...] Pode-se associá-las, por 

vezes, à longa familiaridade de Foucault com Fenomenologia do Espírito de Hegel [...]” 

(ERIBON, 1996, p. 160) 14 . Contudo, segundo Foucault, encontraríamos em Hegel, na 

Fenomenologia do espírito, quando este aborda a parábola do senhor e do escravo, elementos 

para uma contextualização das relações de poder, pois, como bem observa nosso filósofo em 

entrevista de 1975, publicada em Ditos e escritos VII intitulada: Michel Foucault, as 

respostas do filósofo: “- A dialética senhor-escravo, de acordo com Hegel, é o mecanismo 

                                                
14 “[...] On les a parfois rattachées à la longue familiarité de Foucault avec la Phénoménologie de l'esprit de 
Hegel”. In : ERIBON, Didier. Michel Foucault et ses contemporains. Paris : Fayard, 1994.  p. 160. 



	 41 

segundo o qual o poder do senhor se esvazia pelo próprio fato de sua existência [...]” 

(FOUCAULT, 2011c, p. 355). Foucault observa que o filósofo alemão percebe na história o 

sistema de carências e necessidades, mas não consegue perceber as relações de forças que 

existem na complexidade desse sistema. Poder-se-ia, então, considerar que Hegel separa o 

vínculo que existe entre o senhor e o escravo e apresenta a constatação da existência de dois 

reinos, a saber: o da necessidade e o da liberdade. 

Segundo Hegel na Fenomenologia do Espírito, 

 
O senhor se relaciona mediatamente com o escravo por meio do ser independente, 
pois justamente ali o escravo está retido; essa é sua cadeia, da qual não podia 
abstrair-se na luta, e por isso se mostrou dependente, por ter sua independência na 
coisidade. O senhor, porém, é a potência sobre esse ser; ora, esse ser é a potência 
que está sobre o Outro; logo, o senhor tem esse Outro por baixo de si: é este o 
silogismo [da dominação] (HEGEL, 1992, p. 130). 

 

O escravo, aquele que permanece por baixo e está retido, permanece condenado à 

dominação. Como um antípoda deste, o senhor é a potência. Na mediaticidade, senhor e 

escravo se debatem e desse embate o escravo constituiria sua liberdade a partir do momento 

em que reconhecesse que o senhor necessita dele tanto quanto ele mesmo necessita do senhor. 

O senhor, por sua vez, se tornaria escravo pelo reconhecimento da dependência que tem para 

com o trabalho daquele. 

 Por conseguinte, sobre a história conforme é considerada por Hegel e, mais 

especificamente falando, naquilo que diz respeito às relações de poder, tem-se nos Ditos e 

escritos VII, ainda na entrevista de 1975 intitulada Michel Foucault, as respostas do filósofo, 

uma compreensão do que o filósofo francês quer mostrar sobre essa mesma questão e que é 

um aspecto oposto do que Hegel apresenta: “[...] o poder se reforça por seu próprio exercício, 

ele não passa sub-repticiamente para o outro lado [...]” (FOUCAULT, 2011c, p. 355).  

 Neste sentido, temos em Foucault como que a formação de um paradoxo que se dá 

entre o silogismo da dominação e o embate do sujeito no qual a figura do Espírito assume o 

papel, parafraseando Hegel, de uma figura do processo de subjetivação. Contudo, Jean 

Hyppolite em Genèse et struture de la phénoménologie de l’esprit de Hegel, observa: 
 

[...] Entretanto, a certeza sensível não as toma por aquilo que elas são, 
determinações particulares, supondo todo um sistema de mediações do saber, ela as 
toma como a pura essência da qualidade inefável do que é. Se pois, nos pomos a 
questão: o que é o agora? E, que nós respondamos “o agora, é noite”, isso não 
significa de modo algum uma compreensão disso que designa esse termo genérico, a 
noite, trata-se simplesmente de uma qualificação desse agora mesmo que, 
propriamente, não pode ser dito, mas somente visado em sua singularidade. Isso é o 
que mostra a sequência dessa dialética. Em efeito, o agora deve conservar seu ser 



	 42 

sob pena de perder seu caráter de verdade e imediaticidade, ele é, mas o que ele é se, 
revendo essa verdade escrita, por exemplo ao meio-dia, devo enunciar esse novo 
juízo: o agora é meio-dia? O agora é, portanto, diferente dele mesmo e, o que é que 
ele conserva quando a certeza prova a inconsistência do agora? O ser, quando o 
saber muda (HYPPOLITE, 1946, p. 91)15. 

 

 Jean Hyppolite influenciou muito os primeiros momentos da vida acadêmica de 

Foucault16, orientando-o, aconselhando-o, além de participar da banca de apresentação da 

primeira tese dele, cujo título é semelhante ao da pesquisa de Hyppolite. Desse modo, os 

recursos metodológicos, a busca e as motivações são as mesmas, o sujeito que movimenta a 

investigação é o que muda. Neste sentido, Foucault propõe realizar em "Estrutura e gênese da 

antropologia de Kant" uma investigação na perspectiva da que Jean Hyppolite desenvolveu 

na Fenomenologia de Hegel.   

Assim, se pode considerar sobre a questão do Espírito absoluto que se realiza na 

história que não há de imediato na ação do indivíduo as relações de poder e força como 

caracteriza Foucault, mas é inegável a existência de relações entre o sensível e o espírito 

absoluto. Hyppolite percebe na Fenomenologia de Hegel forças especiais ou relações 

fenomenológicas que permitem a mediação no saber próprio do ser humano em sua 

singularidade a certa relação dialética, a qual o leva à transformação e à mudança. 

Conforme a interpretação de Hyppolite sobre a fenomenologia de Hegel, há o 

momento da relação entre os indivíduos em que estes, em seu devir, definirão sua existência e 

ao mesmo tempo preservam o seu ser. Por outro lado, quando este indivíduo se encontra na 

                                                
15 [...] Cependant la certitude sensible ne les prend pas  pour ce qu'elles sont, des déterminations particulières, 
supposant tout un systême de médiations dans le savoir, elle les prend comme la pure essence de la  qualité 
ineffable du ceci. Si donc nous posons Ia  question : qu’est-ce que  le maintenant? et, qu’on nous reponde « le 
maintenant, est nuit », cela ne signifie nullement une compréhension de ce que designe ce terme g;enérique, la 
nuit, il s'agit simplement d’une qualification de  ce maintenant-ci qui, en droit, ne peut être  dit, mais seulement 
visé dans sa  singularité. C'est ce que  montre la suite de  cette'dialectique. En effet, le maintenant doit conserver 
son  être sous peine de perdre son caractère  de vérité et d’immédiateté, il est, mais qu’est-ce qui est si,  revoyant 
cette vérite écrite, par exemple à midi, je dois énoncer ce nouveau  jugement, le maintenant est midi? Le  
maintenant est donc différent de lui-même; qu’est-cet qui est conservé quand la certitude éprouve l’inconsistance 
du maintenant? l'être quand le savoir change (HYPPOLITE, 1946, p. 91). 

16 Sobre o sentimento e respeito que nutre pela pessoa e pensamento filosófico de Hyppolite, Foucault expressa 
em texto de 1969, intitulado Jean Hyppolite, 1907-1968, publicado em Ditos e Escritos II: “Pensamento 
filosófico: o Sr. Hyppolite o concebia  como aquilo que em todo sistema - tão acabado quanto pareça - o 
ultrapassa, o  excede e o coloca em uma relação ao  mesmo tempo de troca e de falta  com a própria filosofia; o  
pensamento filosófico não era, para ele, a intuição primeira de um sistema, sua intimidade não formulada; era 
sua incompletude, a dívida que ele jamais chega a pagar, a lacuna  que nenhuma de suas proposições jamais 
poderá preencher; aquilo que, tão longe quanto prossiga, permanece em falta em relação à filosofia. Por 
pensamento filosófico ele entendia também esse momento tão difícil de apreender, velado desde seu 
aparecimento, em que o discurso filosófico se decide, se desprende de seu mutismo e toma distância em relação 
ao que, desde então, vai aparecer como não filosofia: o pensamento filosófico é, portanto, menos a determinação 
obscura e prova de um sistema do que a divisão súbita e ininterruptamente recomeçada pela qual ele se 
estabelece” (FOUCAULT, 2013a, p. 160-161).  



	 43 

pior das situações, quando da constatação - da condução do homem pelo imediatismo de suas 

ações, pela condição de dependência e dominação - que há ainda a condição, diante do 

conceito dado e absorvido da realidade pela imediaticidade como caráter de certeza, de perder 

o seu caráter de verdade assim, emerge uma abertura para uma nova relação, a saber: a 

relação dialética que pode ser considerada como mais próxima da dialética hegeliana, tendo 

em vista as influências sobre Foucault oriundas da influência de Jean Hyppolite. 

A leitura de Hyppolite sobre Hegel é a de que na relação dialética o acontecimento é 

fenomenológico e sempre haverá nessa perspectiva a abertura para um novo acontecimento, 

um novo momento na existência concreta que permitirá uma relação outra diferente de si 

mesma. Nesse horizonte de interpretação, tem-se, na existência concreta, a vida do indivíduo 

preservada mesmo quando o conhecimento muda. 

O historicismo de Hegel17 aponta para uma razão na história, como a possibilidade da 

efetivação do espírito, a saber, da operosidade humana compreendida sob o signo da 

civilização, um movimento contínuo de desenvolvimento da consciência e da liberdade 

condizentes com as perspectivas e esperanças daquele período histórico. Todavia, ao 

estabelecer essas ideias, tais pensadores chegaram a produzir uma separação das funções do 

historiador e do filósofo a partir do momento em que difundiram a ideia de uma historiografia 

universal. Entretanto, o historicismo não é, quando desta forma considerado, a via da história 

efetiva, pois apresenta o nascimento da história por uma conceituação filosófica, uma 

abstração, de modo que, segundo essa concepção, a espécie humana segue um percurso 

ascendente guiada por este saber absoluto do qual ela é apenas um momento. Conhecer, 

reconhecer e se reconhecer nesse processo, nessa destinação, é uma condição necessária do 

humano. Esse aspecto do historicismo é expresso de forma acentuada com Fichte, 

principalmente em La destination du savant (1969), onde ele defende a concepção de que a 

história só pode ser absorvida e difundida por intermédio do filósofo, do sábio, daquele que 

conhece o plano providencial do mundo histórico e que tem a função de revelá-lo. 

Nessa perspectiva, essa historiografia é tarefa do filósofo, e não do historiador, este 

não consegue compreender com clara inteligência, o universal, o absoluto, o eterno e o 

imutável que guia a espécie humana. Desse modo, é tarefa do historiador apenas “[...] fixar de 

fato a esfera sempre cambiante e mutável dos fenômenos através dos quais marcha em passo 

                                                
17 Do final do século XIX até as vésperas da Segunda Guerra Mundial, desenvolveu-se na Alemanha um tipo de 
historicismo (Dilthey, Weber, Spengler, Rickert, Simmel) que vai se contrapor à noção de razão na história, 
contrapondo-se às concepções de Hegel e de Marx. 



	 44 

firme a espécie humana, [...] cujas descobertas são só casualmente recordadas pelo filósofo” 

(ABBAGNANO, 1998, p. 509). 

Conforme Foucault, em As palavras e as coisas: 

 
O historicismo é uma forma de fazer valer por ela mesma a perpétua relação crítica 
que se exerce entre a História e as ciências humanas. Mas ele a instaura somente ao 
nível das positividades: o conhecimento positivo do homem é limitado pela 
positividade histórica do sujeito que conhece, de sorte que o momento da finitude é 
dissolvido no jogo de uma relatividade à qual não é possível escapar e que vale, ela 
mesma, como um absoluto (FOUCAULT, 1999, p. 515). 

 

O historicismo, embora apresente uma via de interpretação para a historicidade 

humana, faz renascer, por outro viés, as utopias absolutizadas pelas ciências humanas, não 

conseguindo perceber as reais evidências do homem exposto ao acontecimento. É 

considerando estes aspectos que, em Nietsche, a Genealogia, a História, Foucault admite ser 

o sec. XIX espontaneamente historiográfico:  

 
[...] Compreende-se então por que o século XIX é espontaneamente historiador: a 
anemia de suas forças, as misturas que apagaram todas as suas características 
produzem o mesmo efeito que as macerações do ascetismo; a impossibilidade em 
que ele se encontra de criar, sua ausência de obra, a obrigação em que ele se 
encontra de se apoiar no já feito e em outros lugares o constrangem à baixa 
curiosidade do plebeu.  
 Mas, se essa é a genealogia da história, como é possível que ela se torne 
análise genealógica? Como não permanecer um conhecimento demagógico e 
religioso? Como ela pode, nessa mesma cena, trocar de papel? Apenas se nos 
apoderarmos dela, a dominarmos e a voltarmos contra seu nascimento [...]. 
(FOUCAULT, 2013a, p. 290-291). 

 

O historicismo, com o ideal do sábio, apresenta muito mais uma espécie de ascetismo 

monástico “[...] que, por temor supersticioso ou por horror hipócrita a si mesmo, costuma 

mortificar e desprezar o próprio corpo [...]” (ABBAGNANO, 1998, p. 83). Assim 

considerado, o historicismo pode ser concebido como “macerações do ascetismo” que 

colocam o homem na condição de impossibilidade para criar saídas. Assim, tem-se a anulação 

da possibilidade de luta e a consequente aceitação de um estado de dominação. Nessa 

condição, a história é uma obra, mas não do homem e, se existe a obra e o homem nela não se 

reconhece, resta-lhe a obrigação em aceitar o estabelecido como dado, certo e verdadeiro.  

Considerando essa perspectiva histórica adverte Paul Veyne “O leitor divisa, então, o 

que deve haver se passado no espírito de um historiador que se referia a essa teoria ou a essa 



	 45 

tipologia: ele caiu na armadilha da abstração”18 (VEYNE, 1971, p. 82). Destarte, mesmo 

considerando esse tipo de história como aquela que constrange o homem, também pode ser 

considerada como a que leva o indivíduo a elaborar “práticas de liberdade”: 

 
[...] no começo do século XIX, na grande reviravolta da epistémê ocidental:  
descobriu-se [...] definiu-se mesmo, [...] seu perfil de evolução; mais ainda, pôde-se 
mostrar que atividades tão singularmente humanas, como o trabalho ou a linguagem, 
detinham, em si mesmas, uma historicidade que não podia encontrar seu lugar na 
grande narrativa comum às coisas e aos homens; a produção tem modos de 
desenvolvimento, o capital, modos de acumulação, os preços, leis de oscilação e 
mudanças que não podem nem restringir-se às leis naturais nem reduzir-se à marcha 
geral da humanidade; [...] (FOUCAULT, 1999, p. 508). 

 

Dessa forma, é necessário considerar que, até no que poder-se-ia chamar de 

constrangimentos, existem relações de poder. E, mesmo considerando o século XIX com suas 

dificuldades para compreensão de sujeitos históricos livres, surge dessa mesma dificuldade, 

contudo, outro aspecto da história: um retorno à ideia do humano, uma reflexão, vinda de 

diferentes lugares sobre a humanidade19. E, paradoxalmente, este novo modo sugere em sua 

própria denominação uma participação ativa do homem, sendo essa uma expressão mais 

acentuada da reflexão filosófica no século XX, a saber, do humanismo que, para além do 

olhar reverente para com a antiguidade clássica, convoca o homem para o campo da ação. 

Conforme Abbagnano, entende-se por humanismo “[...] qualquer movimento 

filosófico que tome como fundamento a natureza humana ou os limites e interesses do 

homem” (ABBAGNANO, 1998, p. 518). Foucault, no texto de 1984, O que são as luzes?, 

publicado nos Ditos e escritos II, faz uma análise do humanismo e afirma que: “[...] houve um 

humanismo que se apresentava como crítica ao cristianismo ou à religião em geral; houve um 

humanismo cristão em oposição a um humanismo ascético e muito mais teocêntrico (no 

século XVII) [...]” (FOUCAULT, 2013a, p. 362-363).  

Destarte, tendo o humanismo como fundamento o homem, seria interessante perceber 

se essas diferentes formas de expressão permitem ao sujeito voltar-se para si mesmo e se 

constituir livremente. Conforme Foucault, no texto de 1984, O que são as luzes?:  

 

                                                
18 “Le lecteur devine alors ce qui a dû se passer dans l'esprit de plus d'un historien qui se référait à cette théorie 
ou à ce type: il est tombé dans le piêge de l'abstraction” (VEYNE, 1971, p. 82) . 

19 Essa preocupação com o humano vai desembocar no século XX em diferentes perspectivas, como podemos 
vê-la, por exemplo, em Husserl, que questiona a crise da humanidade europeia e, posteriormente, dentro do 
contexto da herança fenomenológica, as reflexões de Buber, Levinas, Heidegger e Scheller. 



	 46 

Não se deve concluir daí que tudo aquilo que se reivindicou como humanismo deva 
ser rejeitado, mas que a temática humanista é em si mesma muito maleável, muito 
diversa, muito inconsistente para servir de eixo à reflexão. E é verdade que, ao 
menos desde o século XVII, o que se chama de humanismo foi sempre obrigado a se 
apoiar em certas concepções do homem que são tomadas emprestadas da religião, 
das ciências, da política. O humanismo serve para colorir e justificar as concepções 
do homem às quais ele foi certamente obrigado a recorrer (FOUCAULT, 2013a, p. 
362-363). 

 

A maioria das correntes filosóficas que surgem nos séculos XIX e XX sustenta valores 

humanistas, entre elas, além do historicismo, situam-se: o marxismo e o existencialismo. 

Nestas duas escolas de cunho humanista, investigar-se-á se os modos e condições de 

existência do indivíduo apresentam apenas certa forma de conduta moral e ética para o 

homem como um modelo universal a ser considerado, observado e seguido, ou se considera o 

homem a partir de seus modos de agir, suas suspeitas, liberdades possíveis e invenções 

próprias.  

Foucault, em As palavras e as coisas, tratando sobre o marxismo, considera que este  

 
[...] está no pensamento do século XIX como peixe n’água: o que quer dizer que 
noutra parte qualquer deixa de respirar. Se ele se opõe às teorias “burguesas” da 
economia e se, nessa oposição, projeta contra elas uma reversão radical da História, 
esse conflito e esse projeto têm por condição de possibilidade não a retomada de 
toda a História nas mãos, mas um acontecimento que toda a arqueologia pode situar 
com precisão e que prescreveu simultaneamente, segundo o mesmo modo, a 
economia burguesa e a economia revolucionária do século XIX. Seus debates 
podem agitar algumas ondas e desenhar sulcos na superfície: são tempestades num 
copo d’água (FOUCAULT, 1999, p. 359). 

 

Não obstante, apesar da observação de Foucault quanto às teorias marxistas que 

afirmam se colocar em oposição às teorias burguesas da economia, Marx, como salienta 

Foucault, promove “uma reversão radical da história”, e neste sentido não é possível 

desprezar a percepção de que aí mesmo, isto é, na história da relações existentes na sociedade 

capitalista, se agita a suspeita sobre a validade do ideal postulado pela sociedade liberal.  

Dessa forma, poder-se-ia considerar que Marx coloca em suspeita o próprio 

humanismo em seu caráter filosófico-especulativo, uma vez que tende a apresentar um 

conjunto de princípios doutrinais referentes à origem, à natureza e à finalidade última do 

homem. Marx, na medida em que faz sua crítica, nos convida a suspeitar desse ideal de 

sociedade e desse ideal de homem, apresentando-nos elementos para uma nova interpretação 

da realidade histórica e de subjetivação humana. 

Conforme o italiano Pedro Dalle Nogare, em Humanismos e anti-humanismos: 

 



	 47 

[...] Os filósofos, como dizia Marx, não devem contentar-se em contemplar o 
mundo: eles devem estudá-lo para transformá-lo. Um humanismo puramente teórico 
pode tornar-se ópio dos intelectuais e traição do homem, sobretudo dos homens que 
ainda não conseguiram desfrutar da "condição humana" [...] (NOGARE, 1990, p. 
16). 

 

Deste modo, poder-se-ia afirmar que, ao mesmo tempo em que Marx apresenta à 

sociedade capitalista suas contradições, com estas, persiste a eminente tarefa de, face a tal 

modo de produção social, estabelecer um modo adequado de investigá-la, uma forma de 

“decifrá-la” e a condição necessária de depurá-la. É nesse sentido que Foucault admite que os 

debates conduzidos no âmbito da teoria marxista “podem agitar algumas ondas e desenhar 

sulco na superfície”. Entretanto, por mais que esta pareça uma frase de efeito ou de crítica, o 

filósofo francês é, de fato, aquele que valoriza tais singularidades teóricas. 

Muito embora, Foucault em entrevista de 1975, Michel Foucault: as respostas do 

filósofo, publicada em Ditos e escritos VII, acerca do capitalismo observe que: “Desde 1831, a 

Europa não parou de pensar que a derrubada do capitalismo aconteceria no próximo decênio. 

Isso bem antes de Marx. E ele ainda aí está.” (FOUCAULT, 2011c, p. 355). De certa forma, o 

filósofo francês alerta para uma outra leitura do capitalismo, não compreendido enquanto 

sistema, mas como um dos elementos que se movem no emaranhado das condições e 

situações históricas. Não se trata de um sistema fixo, antes é algo que se renova, que cria 

novos mecanismos, entre estes estão os muitos indivíduos com os seus múltiplos aspectos. 

Em se tratando da análise econômica, o aspecto mais significativo é, como bem considera 

Marx, o trabalho.  

Ainda sobre esse aspecto do homem, conforme Batista Mondin: 

 
[...] O homem não está nunca satisfeito com seu trabalho, nem com suas técnicas, 
nem com seus equipamentos. Procura continuamente melhorar seus automóveis, 
seus aviões, seus mísseis e a forma de produzi-los. Em todos os aspectos da 
tecnologia o homem procura incessantemente superar a si mesmo, alcançar novas 
metas. Procurar superar os limites do tempo e da matéria, produzindo máquinas e 
obras que não se consomem e não se quebram. Ele tende incessantemente ao 
duradouro, ao perfeito, ao eterno.  
Porque essa profunda tensão no ser do homem?  
O que é que a sustenta e a alimenta? (MONDIN, 1980, p. 207).  

 

Todas as questões sobre capitalismo, tecnologias, trabalho, indivíduo, instituições e 

demais denominações possíveis não estão no pensamento de Foucault como uma tendência à 

perfeição e ao eterno, como pressupõem Mondin e algumas das teorias humanistas. Para 

Foucault, trata-se de elementos próprios da realidade histórica, não são tendências, mas 



	 48 

acontecimentos que se unem nas particularidades das múltiplas singularidades que compõem 

a história. 

É importante esclarecer que Foucault não se coloca contra o pensamento de Marx 

nem, muito menos, se coloca como um crítico contumaz do capitalismo. Marx, sujeito 

histórico, e o capitalismo, um elemento da história contemporânea, possuem existência na 

história e não podem ser eliminados, ao contrário, precisam ser considerados com seriedade20.  

Jacques Bidet, na introdução do seu livro Foucault avec Marx, nos propõe a seguinte e 

inquietante interrogação: “Porque e como reunir Marx e Foucault?”21. Segundo Bidet, esses 

dois filósofos podem ser associados, tendo em vista sua contribuição para uma investigação 

mais concreta da realidade histórica: 

 
Eu procurarei estabelecer sob quais condições Marx e Foucault podem colaborar de 
maneira rigorosa, por oposição a todo tipo de arranjamento eclético. Certamente que 
isso não se fará sem sobras. A obra de Foucault ultrapassa o projeto de Marx e vice-
versa (BIDET, 2014, p. 9)22. 
 

Em Microfísica do poder, por exemplo, em entrevista à Magazine Littéraire, Foucault 

é inquirido sobre sua relação com o marxismo nos seguintes termos: “Em relação a Marx e ao 

marxismo você parece manter uma certa distância [...]”, ao que ele responde da seguinte 

forma: 

 
Sem dúvida, mas há também de minha parte uma espécie de jogo. Ocorre-me 
frequentemente citar conceitos, frases e textos de Marx, mas sem me sentir obrigado 
a acrescentar a isto a pequena peça autenticadora que consiste em fazer uma citação 
de Marx [...] Cito Marx sem dizê-lo, sem colocar aspas, e como eles não são capazes 
de reconhecer os textos de Marx, passo por ser aquele que não cita Marx [...] É 
impossível fazer história atualmente sem utilizar uma sequência infindável de 
conceitos ligados direta ou indiretamente ao pensamento de Marx e sem se colocar 
num horizonte descrito e definido por Marx [...] (FOUCAULT, 1979, p. 142). 

                                                
20 Foi o que Foucault procurou realizar em relação a Marx. Ele afirma que sempre considerou as abordagens de 
Marx e que elas possuem importância para o indivíduo histórico, por isso mesmo sempre recorre ao pensamento 
de Marx, embora nosso filósofo afirme em Microfísica do poder que um trabalho de pesquisa sério não precisa 
necessariamente ter como peça autenticadora do que investiga, o fato de “[...] colocar cuidadosamente a 
referência de pé de página, e em acompanhar a citação de uma referência elogiosa, por meio de que se pode ser 
considerado como alguém que conhece Marx”. E ainda, “Será que um físico, quando faz física, experimenta a 
necessidade de citar Newton ou Einsten? Ele os utiliza, mas não tem necessidade de aspas, de nota de pé de 
página ou de aprovação elogiosa que prove a que ponto ele é fiel ao pensamento do mestre. E como os demais 
físicos sabem o que fez Einsten, o que ele inventou e demonstrou, o reconhecem imediatamente” (FOUCAULT, 
1979, p. 142). 

21 Pourquoi et comment reunir Marx et Foucault? (BIDET, 2014, p. 9). 

22 “Je chercherai à établir à quelles conditions Marx et Foucault peuvent collaborer de façon rigoureuse, à 
'opposé de tout arrangement éclectique. Bien sür, cela n'ira pas sans reste. L’ouvre de Foucault déborde le projet 
de Marx, et vice versa”. (BIDET, 2014, p. 9). 



	 49 

 

Foucault, nessa citação, aponta para o lugar especial de Marx na compreensão do 

momento contemporâneo do indivíduo nas relações materiais, que ele utiliza reiteradamente 

sem, no entanto, utilizar os recursos acadêmicos da citação estrita. Além disso, há aqui uma 

outra questão importante levantada por Foucault, a sua denúncia de que aqueles que se dizem 

marxistas não são capazes de reconhecer Marx quando este é citado fora dos cânones aceitos 

e reproduzidos pela tradição. Nesse sentido, tanto Marx diz mais coisas do que o marxismo de 

plantão reconhece, como suas temáticas permitem utilizações outras que vão além das teorias 

estabelecidas.  

Considerando esse aspecto, István Mészáros, pesquisador das teorias de Marx, 

reconhece a existência de uma controvérsia nas interpretações e nas reproduções do 

pensamento do filósofo alemão. Conforme Mészáros, fica visível o desentendimento entre os 

intérpretes na medida em que é acentuada na teoria marxiana uma estrutura binária, no 

sentido de separação do “jovem Marx” versus “velho Marx”, afirmando que: 

 
Desde a publicação dos Manuscritos Econômicos Filosóficos de 1844, muitos 
filósofos sustentaram que o jovem Marx deveria ser tratado separadamente, porque 
há uma ruptura entre o pensador que trata dos problemas da alienação e o “Marx 
maduro”, que aspira a um socialismo científico. E, o que é estranho, os partidários 
dessa visão pertenciam a campos politicamente opostos. Suas dissensões se 
limitavam ao seguinte: enquanto um campo idealizava o jovem Marx e opunha seus 
primeiros manuscritos às obras posteriores, o outro só aceitava estas últimas, 
rejeitando como idealistas os seus primeiros escritos (MÉSZÁROS, 2006, p. 197). 

 

Neste sentido, no que diz respeito a Marx, não se trata de considerar que o Marx que 

trata dos problemas da alienação e o Marx que aspira a um socialismo científico são 

controversos ao ponto de um eliminar o outro: tal situação considerada por Mészáros aponta 

para questões outras que estão envolvidas na teia de relações que envolve os intérpretes de 

Marx. Ora, afirma o pesquisador do pensamento marxiano, essas interpretações diferentes 

pertenciam a pessoas de campos politicamente opostos, o que significa e apresenta indícios do 

que Foucault apresenta na analítica do poder. Assim, a agonística presente nas relações de 

poder vão se tornando claras, o que estava camuflado e aparente se torna visível a partir dos 

interesses, das dissociações, das lutas que se estabelecem entre os indivíduos. 

Isso permite ao pensador francês ir além das concepções receptas. Ademais, enquanto 

sistema que subsiste para além de suas crises, Foucault observa que para o capitalismo 

enfraquecer não depende da transferência, nos sistemas de poder, da passagem do controle 

quer econômico, quer político dos capitalistas aos operários; não é a substituição de uma casta 



	 50 

por outra, ou de uma burocracia por outra que vai encerrar o capitalismo ou mesmo efetivar 

de uma forma diferente o estágio atual de  historicidade humana.  

Deste modo, quando afirmamos que Foucault não se posiciona contra o pensamento de 

Marx, é por observar que na análise do poder, em ambos os autores, há possibilidade de 

realizar uma leitura reflexa, isto é, que se reverte sobre nós mesmos; sobre o que vivemos e 

somos; sobre nossas experiências, entre outras questões. 

Se por um lado, da representação do humanismo do século XIX tem-se o homem 

contemporâneo como aquele que, em suas vivências, se depara constantemente com questões 

que envolvem tanto as formas de constituição do poder quanto as formas de restrições do 

poder; por outro lado, pensando com Foucault, os elementos que compõem este quadro estão 

na própria história. Contudo, vale salientar que em Foucault não é possível nem desejável esse 

quadro geral do homem.  

Foucault observa que é com Marx que novos pontos de vistas sobre o poder emergem, 

mas para identificá-los é necessário ir além da análise da sociedade enquanto divisão de 

classes, de modo que não se deve conceber a classe dos proletários e oprimidos como o fundo 

permanente da história. Há muito mais além da opressão e do assujeitamento. Com essa 

perspectiva possível de indivíduo, que vive sua história de forma efetiva, reconhece Foucault, 

em entrevista de 1967 a La presse de Tunisie, intitulada A Filosofia Estruturalista permite 

diagnosticar o que é..., publicada nos Ditos e escritos II, que: 

 
Há, efetivamente, hábitos mentais que estão começando a desaparecer, e cujos traços 
só são encontrados como limites em certas mentes petrificadas: hábito de acreditar 
que a história deve ser uma longa narrativa linear, às vezes ligada por crises; hábito 
de acreditar que a descoberta da causalidade é o nec plus ultra da análise histórica; 
hábito de acreditar que existe uma hierarquia das determinações indo da causalidade 
material mais estrita à aurora mais ou menos vacilante da liberdade humana. Se o 
marxismo fosse isso, não resta nenhuma dúvida de que o estruturalismo não lhe 
daria muita importância. Mas, felizmente, o marxismo é outra coisa. Em todo caso, 
em nossa época, ele continua a existir e a viver como tentativa de analisar todas as 
condições da existência humana, como tentativa de compreender, em sua 
complexidade, o conjunto das relações que constituíram nossa história, como 
tentativa de determinar em que conjuntura nossa ação é atualmente possível 
(FOUCAULT, 2013a, p. 61). 

 

O marxismo pode não ter explorado os enlaces das relações de força e poder como um 

processo de subjetivação do indivíduo, mas é inegável que permite diagnosticar o presente, de 

modo a perceber que o homem em sua história vive uma agonística nas relações de poder. 

Contudo, não se trata de enaltecer, nessas relações, traços angustiantes ou uma perspectiva 

existencial que abstraia o homem ao nível de uma consciência desconectada da realidade 



	 51 

histórica ou, por outro lado, o indivíduo situado em completo enigma e escuridão diante do 

mundo e da vida de modo a se apresentar como que condenado ao fracasso.  

Além do marxismo, outra corrente acentuada na historiografia da filosofia como de 

valor humanista é o existencialismo. Nela, em relação aos moldes do que destacamos em 

relação ao marxismo, apreciaremos aspectos que nos possibilitem considerar as condições 

próprias de existência do indivíduo e não apenas certa forma de conduta moral e ética ou de 

comportamento que se postule como um modelo universal a ser seguido, mas uma analítica 

do poder na existência própria do indivíduo com seus modos de agir e liberdades possíveis. 

A história da filosofia nos apresenta o existencialismo como o movimento que teve 

como precursor o filósofo dinamarquês Sören Kierkegaard, o qual compreende que o 

principal papel moral que o indivíduo assume é o de escolher, mas essa escolha está 

interligada à angústia: “[...] a angústia está ligada em Kierkegaard, à ideia de escolha. Há 

possibilidades de mal em nós. Há possíveis tentadores. Daí, um primeiro motivo de angústia” 

(WAHL,1962, p. 91).  

Kierkegaard, ao destacar o lugar do indivíduo, faz uma crítica a Hegel, do qual a ideia 

de absoluto, de uma grande razão que perpassa a história, torna o homem e suas questões 

constitutivas, quando muito, meros codjuvantes. Contra essa negação do indivíduo, se ergue a 

filosofia de Kierkegaard. Seu status como precursor do existencialismo tem como 

caracteristica apontar para a importância da vida e do lugar dos sentimentos e dos 

acontecimentos que se desenrrolam na existência singular na trama da história. Nesse sentido, 

o existencialismo surge como uma forma de humanismo. 

No humanismo existencialista, o homem vive o dilema de escolher entre aquilo que é 

importante para ele em sua individualidade, e aquilo que diz respeito às suas escolhas 

individuais perante a sociedade. Segundo Wahl: “O temor ou o medo dirigem-se sempre às 

coisas particulares [...] Nós não estamos angustiados a respeito de qualquer coisa particular, 

mas a respeito do sentido em geral” (Idem, ibid.). 

Essa ideia de temor e medo fica mais acentuada após a Segunda Guerra Mundial, 

período no qual a sociedade foi atingida por um profundo sentimento de angústia e desespero 

frente às catástrofes ocorridas durante o conflito, as ideias existenciais encontram o seu auge. 

O sofrimento, a dúvida e a desilusão marcavam a sociedade contemporânea que se encontrava 

envolta em desastres. Desse modo, ao homem descrente de quase tudo, parecia não haver 

mais esperança ou qualquer perspectiva de liberdade ou de uma vida efetiva: “Onde o século 

XIX via clareza, simplicidade e facilidade, o século XX só vê enigma e escuridão. O mundo 



	 52 

do século XX parece ser um mundo artificial onde tudo é absurdo” (GILLES, 1989, p. 1). É 

nesse panorama histórico que o pensamento existencialista se solidifica. 

Jean-Paul Sartre, principal representante da filosofia existencialista do século XX, foi 

aquele que participou e vivenciou o horror da guerra, sendo sua própria vida a expressão 

máxima das questões que envolvem a existência humana no contexto da contemporaneidade. 

O contexto que ele vive permeia suas ideias e o que experiencia no momento presente da 

guerra, o horror e o medo, é expresso no existencialismo, razão pela qual seu pensamento via 

de regra se encontra entre polêmicas e incompreensões. Ainda mais que, na própria vivência 

filosófica de Sarte, suas escolhas fizeram com que ele se aproximasse e se distanciasse do 

marxismo em função não somente das perspectivas relacionadas à ação, à práxis, mas à 

própria concepção de homem. 

Essa perspectiva se caracteriza, principalmente, com a conferência que Sartre proferiu 

com o objetivo de esclarecer suas ideias e dirimir as acusações e incompreensões sobre o 

existencialismo propugnado pelo pensador francês, especialmente pela ação da crítica 

marxista. Desse modo, em O existencialismo é um humanismo, Sartre coloca seu próprio 

conceito sobre o que os historiadores da filosofia costumam intitular de corrente 

existencialista, afirma que o existencialismo é “[...] a doutrina que torna a vida humana 

possível e que, por outro lado, declara que toda a verdade e toda a ação implicam um meio e 

uma subjetividade humana [...]” (SARTRE, 1973, p. 10).  

As polêmicas e incompreensões em torno do pensamento de Sartre o colocavam diante 

dos dilemas próprios da existência e, ao mesmo tempo, o direcionavam para a busca de novas 

abordagens filosóficas. É com esse espírito que apreciamos um dos encontros no Caffée Deux 

Magots, em Paris, em que estavam reunidos, Sartre, Simone de Beauvoir e Raymond Aron, 

este último com estudos recentes sobre a fenomenologia feitos na Alemanha junto a Husserl e 

que estava encantado com as possibilidades da nova corrente filosófica, indicando para seus 

companheiros de conversa tais novas possibilidades. Assim, entre as discussões que se 

sucederam ficou, segundo Sartre, a abertura da fenomenologia para uma nova compreensão 

das coisas, uma vez que, fora os temas e objetos clássicos da filosofia, o pensamento 

husserliano convidava a reinterpretar o próprio mundo, uma vez que, segundo dizia Aron 

apontando o seu copo: “- Está vendo, meu amigo, [...] ‘se você é fenomenologista, pode falar 

deste coquetel e estará falando de filosofia’”.  



	 53 

Conforme a narrativa23, Sartre empalideceu de emoção, pois parecia estar diante do 

que buscava há alguns anos, isto é, falar das coisas não unicamente como elas são ou se 

apresentam, mas como as tocava. No debate, Raymond Aron convenceu Sartre de que a 

fenomenologia atendia exatamente às preocupações do filósofo no sentido de “[...] ultrapassar 

a oposição do idealismo e do realismo...”. Na concepção de Aron, a oposição era eliminada 

por Husserl, o qual considerava que o entendimento é ativo no conhecimento, assim: ‘Toda 

consciência é consciência de alguma coisa’. Deste modo, no entendimento de Aron sobre o 

pensamento do filósofo alemão, ideias e coisas não podem ser separadas e constituem um 

único fenômeno. Esse debate fez com que Sartre partisse para a Alemanha em busca de 

estudar e conhecer de perto as ideias de Husserl.  

Nessa perspectiva, considerando a analítica do poder que Foucault aprecia, 

poderíamos considerar que há na inquietação de Sartre a busca, a abertura e, ao mesmo 

tempo, o limite próprio do indivíduo – no caso Sartre – diante das oposições que a própria 

história da filosofia representa através de concepções encerradas em si mesmas, idealismo, 

realismo, etc. É assim que entendemos a atitude de Sartre e o movimento que ele faz de ir à 

procura de Husserl em busca de compreender a fenomenologia para melhor entender a 

existência humana. Tal perspectiva se caracteriza como própria aos elementos da analítica do 

poder de Foucault, pois na existência própria do indivíduo com seus modos de agir, na ação 

livre, vivendo sua história no âmbito daquilo que elaborou, está o caminho para o novo. É 

nessa relação de poder que se caracteriza para Foucault a “prática de liberdade”.24 

Contudo, no prefácio da primeira edição brasileira da coleção Os Pensadores 

destinada ao pensamento filosófico de Sartre, na parte em que Marilena Chauí trata da vida e 

obra do francês, encontramos alguns outros aspectos interessantes que apontam em Sartre 

uma inquietação para encontrar elementos novos às suas abordagens existenciais que 

permitam maior compreensão do homem na contemporaneidade, mas seria injusto não 

considerar o quanto o pensamento de Sartre diz sobre o seu tempo e mesmo o quanto possui 

de aproximações aos próprios elementos que Foucault vai apresentar na analítica sobre o 

poder. 

Deste modo, é interessante considerar que, se Foucault fala de atitude-limite, Sartre 

viveu a situação-limite. A situação-limite não somente está expressa no horror e no embate do 
                                                
23 In: http://panorama-direitoliteratura.blogspot.be/2009/07/sartre-segund-parte.html. 
24 A existência em Foucault não se confunde com a existência de Sartre: enquanto em Sartre a existência precede 
a essência e a essência existe quando fruto da construção do homem, Foucault, por sua vez, não está preocupado 
com a construção de uma essência, mas com o que o indivíduo pode e deve fazer com o que ele vive em seu 
momento presente, em associação com as ideias de ontologia, cuidado de si, subjetivação, etc. 



	 54 

que Sartre vivenciou no campo de concentração nazista25 e na escolha pela fuga, mas se 

encontra configurada em seus escritos. É assim que a personagem central de O Muro, Pablo 

Ibietta, apresenta o que Sartre descreve como “situações-limite”:  

 
Pablo lbietta, republicano espanhol, personagem central de O Muro, vive uma das 
“situacões-limite” descrita por Sartre: momentos de intensificação entre conflitos 
sociais e  individuais, quando o  homem é obrigado a fazer uma escolha e  afirmar sua 
liberdade radical. Pablo Ibietta  preso e torturado pelos fascistas de Franco, vê postas 
à prova as virtudes da coragem,  fidelidade e sangue-frio. O próprio Sartre viveu uma 
dessas “situações-limite”, quando preso num campo de concentração nazista, em 
1940, do qual conseguiu fugir, fazendo sua escolha:  participar da resistência ao 
invasor alemão (CHAUÍ, 1978, p. XII).  

 

Da mesma forma, sobre o corpo e a consciência é possível encontrar similitudes entre 

o que expõem Sartre e Foucault. Embora em Foucault o corpo seja uma realidade biopolítica, 

alguns elementos interessantes já são elencados por Sartre quanto este considera o corpo 

como o que “exprime a imersão no mundo” ou o corpo como centro e, nesse sentido, é o 

corpo a própria condição de liberdade, conforme Chauí:  

 
[...] afirma Sartre, não é possível ver na consciência algo distinto do corpo. Este não é 
uma coisa que se liga exteriormente à consciência; pelo contrário, é constitutivo da 
própria consciência. A consciência é, estruturalmente, intencional e, portanto, relação 
com o mundo;  o corpo  exprime a imersão no  mundo, característica da existência 
humana. O corpo é um centro, em relação ao qual se ordenam as coisas do mundo e, 
por isso, constitui uma estrutura permanente que torna possível a consciência. Sartre 
vai mais longe em sua interpretação, dizendo que o corpo é a própria condição da 
liberdade. Não existe liberdade sem escolha e o corpo é precisamente a necessidade 
de que haja escolha, isto é, de que o homem não seja imediatamente a totalidade do 
ser. O corpo é, por conseguinte, tanto a condição da consciência como consciência do 
mundo, quanto fundamento da consciência enquanto liberdade (CHAUÍ, 1978, p. 
XII). 

 

Ainda podemos encontrar outras questões que aproximam Sartre e Foucault, entre 

estas estão as interpretações sobre o tempo e sobre a história. Embora na concepção de Sartre 

o tempo seja considerado a expressão da mistura entre o em-si e o para-si, sendo essa mistura 

o que constitui a existência humana, quando o filósofo existencialista, estabelece em relação 

ao tempo a interpretação de que o passado só pode ser absorvido como leitura do mundo, 

razão pela qual não possui o passado existência, a menos que esteja ligado com o presente que 

se vive. Essa abordagem coaduna com o que Foucault propõe sobre a “ontologia do presente”, 

                                                
25 Na Segunda Guerra Mundial Sartre participou servindo como meteorologista na Lorena, 1940. Quando Hitler 
invadiu a França, ele foi encerrado no campo de concentração de Trier (Treves), na Alemanha Ocidental, cidade 
junto à fronteira com Luxemburgo, berço de Marx. 



	 55 

pois [...] “o passado  não existe, a não ser enquanto  ligado ao presente;  todo indivíduo pode  

afirmar: eu sou meu passado e no momento de minha morte não serei mais do que o meu 

passado que, agora, é meu presente (CHAUÍ, 1978, p. XII). 

Sobre a história, Sartre, em 1945, no escrito Sursis, nos esclarece que os 

acontecimentos políticos que se vivenciam na contemporaneidade mostram que a liberdade só 

pode se estabelecer em uma situação histórica. Foucault também está de acordo neste aspecto, 

muito embora tal liberdade, para ele, não esteja presente tão somente nos embates do que é 

vivido simplesmente e massivamente segundo uma dialética, como o defendia Sartre. Em 

Foucault, a tentativa é de esclarecer que na história que se vive existem relações próprias de 

poder que forçam o indivíduo às “práticas de liberdade”. Contudo, não se pode negar que em 

Sartre já aparecia o questionamento sobre a liberdade na história: 

 
[...] os acontecimentos políticos revelam que os projetos de vida individuais são, na 
verdade, determinados pelo curso da história “tornando-se ilusória a busca da 
liberdade num  plano puramente pessoal: a liberdade é sempre vivida em situação” e  
realizada no engajamento de projetos voltados para interesses humanos comunitários. 
Apenas um compromisso com a história pode dar  sentido à existência individual 
(CHAUÍ, 1978, p. XII).  
 

 

Desse modo, quando o existencialismo é apresentado como “[...] a doutrina que torna 

a vida humana possível e que, por outro lado, declara que toda a verdade e toda a ação 

implicam um meio e uma subjetividade humana [...]” (SARTRE, 1978, p. 4), poderíamos 

supor que nessa afirmação encontram-se elementos do humanismo sartreano que são 

positividades, pois a partir da compreensão de Sartre do homem como autor de sua existência 

e não como um ser previamente projetado, uma criação de um Deus com uma função 

específica, o homem se encontra livre para se constituir. 

Sartre deixa o homem de posse de sua humanidade, de sua condição de ser existente,  

torna-o legislador de si mesmo; por outro lado, algumas interpretações ao pensamento de 

Sartre sugerem que o francês eleva a existência humana ao nível da consciência que retira o 

homem da sua história, visto que ela só lhes apresenta dor e sofrimento, outras fortalecem 

ainda mais as críticas, afirmando também que Sartre, ao permitir autonomia ao homem, o 

destitui da relação com o outro, na medida em que ele é seu próprio legislador: 

  
[...] à ambição filosófica de Sartre consiste em produzir uma filosofia da consciência 
dissociada de toda filosofia do sujeito, no âmbito da qual todas as acusações segundo 



	 56 

as quais Sartre se deleitaria em um subjetivismo frio são, para menos, contra-
verdades, de pior, malignidades (KAIL, 2011, p. 35)26. 
 

 Mesmo que a ambição filosófica de Sartre fosse a de produzir uma filosofia da 

consciência individual, sem qualquer relação com a filosofia do sujeito, é possível especular 

que, mesmo considerando no pensamento de Sartre as hipóteses dos últimos aspectos 

apontados em nossa pesquisa, isto é, o homem sem história e o homem sem interação com o 

outro, seriam tais elementos, certamente, ao olhar de Foucault, aquilo que se poderia chamar 

de negatividades do homem. Contudo, essa negatividade é para Foucault elemento 

indispensável ao movimento processual da subjetivação do indivíduo em sua história efetiva. 

É importante salientar que Sartre, em sua primeira filosofia, com o existencialismo, 

pode não ter explorado devidamente os enlaces das relações de força e poder que estão nos 

sujeitos históricos, uma vez que o existencialismo sartreano se atém radicalmente aos 

aspectos da responsabilidade individual, das escolhas e de questões como a má-fé. Ademais, 

pode-se até mesmo considerar a hipótese de que Sartre, em vez de buscar nas condições 

adversas que a história apresenta as condições e formas de resistência, individualiza o 

homem, afasta-o das perspectivas históricas. Porém, é inegável que suas concepções – assim 

como as desenvolvidas por Marx – permitem diagnosticar o presente e, ao mesmo tempo, 

apresentam circunstâncias e elementos que reforçam a ideia de que o homem, em sua história, 

vive uma agonística nas relações de poder. 

Frédéric Gros ao indicar a situação do curso de 1982 no Collège de France, A 

hermenêutica do sujeito, observa: 

 
Foucault não “descobre” em 1980 a liberdade nativa de um sujeito que teria até 
então ignorado. Não poderíamos sustentar que Foucault teria, de súbito, abandonado 
os processos sociais de normalização e os sistemas alienantes de identificação a fim 
de fazer emergir, em seu virginal esplendor um sujeito livre se auto-criando no éter 
a-histórico de uma autoconstituição pura. O que ele censura em Sartre é justamente 
o fato de ter pensado esta autocriação do sujeito autêntico, sem enraizamento 
histórico (GROS, 2004, p. 637). 

 

De todo modo, optamos por considerar que Sartre não retira o homem de sua história 

pois, em seu  momento marxista, em Critique de la raison dialectique27 ele nos esclarece 

                                                
26 [...] l'ambition philosophique de Sartre est de produire une philosophie de la conscience détachée de toute 
philosophie du sujet, au regard de laquelle toutes les accusations selon lesquelles Sartre se complairait dans un 
subjectivisme frileux sont, au mieux, des contre-vérités, au pire, des malveillances (KAIL, 2011, p. 35). 

27 Segundo Michel Contat, A crítica da Razão Dialética empreende uma investigação sobre o materialismo 
histórico subjetivo: “[...] Sartre aceita a ideia marxista segundo a qual os homens fazem a história com base nas 
condições anteriores, mas enfatiza o livre projeto, ou práxis, do agente histórico que só é parcialmente 



	 57 

sobre os requisitos formais da história, bem como sobre a experiência que o indivíduo realiza 

nesta história: 

 
Nosso objetivo consiste em determinar as condições formais da história; nós não 
iremos insistir sobre as relações de reciprocidade material entre classes em seu 
desenvolvimento histórico real. O que foi estabelecido pela nossa experiência 
dialética é que se existe alguma coisa como classes, elas devem, qualquer que seja o 
processo mediador, se determinarem em reciprocidade. Nós sabermos ademais que a 
própria inteligibilidade da relação delas é dialética. A Razão analítica é, por esse 
ponto de vista, uma práxis opressiva por as dissolver e ela tem por efeito inevitável 
suscitar para a classe oprimida a dialética como racionalidade (sobre a base de 
circunstâncias à determinar). A aparição da Razão dialética na classe operária como 
dissolução da Razão analítica e como determinação da classe burguesa à partir de 
sua formação e de sua prática (exploração opressão) é induzida; é um fato da luta de 
classes. Mas inversamente, se a classe burguesa se agarra teoricamente à Razão 
analítica, a Razão dialética retoma nela mesma sua fascinação própria, através de 
seus traidores (a saber, seus intelectuais) e ela toma pouco-a-pouco consciência dela 
mesma na mesma classe que a nega. A contradição permanente mais variável 
(tensão crescente ou decrescente) entre esses dois tipos de racionalidade, na 
burguesia, poderia em sua história-cultural de ser descrita por ela mesma (SARTRE, 
1985, p. 880-881)28. 

 

Sartre deixa claro seu objetivo em Crítica da razão dialética: determinar os requisitos 

formais da história sem insistir em relações de reciprocidade materiais entre as classes no seu 

desenvolvimento histórico real. O filósofo existencialista reconhece que a razão analítica 

percebe uma práxis opressiva na história e essa mesma razão utiliza mecanismos para 

dissolver, abafar ou mesmo camuflar as lutas, por isso mesmo, parece se apresentar como 

única inteligibilidade nos requisitos formais da história a relação dialética. Assim, o 

surgimento da razão dialética na apreensão do lugar da classe operária na história conduz à 

compreensão da existência de uma luta de classe. A história analítica registra, descreve e 

                                                                                                                                                   
determinado pelas condições materiais, portanto, é a alienação da liberdade que ele põe a nu, mas mostrando 
que, se essa alienação é historicamente primeira, não o é ontologicamente, o que a tornaria ininteligível a razão. 
[...]” (CONTAT apud Huisman, 2001, p. 876). Nesse sentido, podemos considerar que Sartre, mesmo com a 
mudança de tonalidade de suas obras posteriores, não abandona os princípios da investigação existencialista. 

28 “Notre but est  de déterminer les  conditions formelles de l’Histoire;  nous n’irons  pas insister sur ces rapports 
de  réciprocité matérielle entre des classes dans leur développement  hisiorique réel. Ce qui es-t établi  par notre 
expérierce diálectique, c'est que s'il existe,  quelque chose comme des classes, elles doivent, quel que soit le 
processus médiateur,  se déterminer en réciprocité.  Nous savons en outre  que la seule intelligibilité de leur 
rapport est  dialectique. La Raison analytique est, à ce point  de vue, une praxis oppressive pour les  dissoudre et 
elle a pour effet  inévitable de susciter pour la classe opprimée la dialectique comme rationalité (sur la base de 
circontances à  déterminer). L'apparition de la  Raison dialectique dans la classe ouvrière commé dissolution de 
la Raison analytique et comme détermination de la classe bourgeoise à partir de sa fonction et de sa  pratique 
(exploitation oppression) est induite; c'est un fait de lutte des classes. Mais inversement, si la classe bourgeoise 
se cramponne  theoriquement à la Raison analytique, la Raison dialectique revient en elle comme sa  fascination 
propre, à travers ses traîtres (c’est-à-dire ses  intellectuels) et elle prend  peu à  peu conscience d’elle-même dans 
la classe même qui la nie. La contradiction  permanente mais variable (tension en croissance ou en décroissance) 
entre ces deux types de rationalité, dans la bourgeoisie, vaudrait dans une histoire-culturelle d’être  décrite pour 
elle-même” (SARTRE, 1985, p. 880-881). 



	 58 

encerra, numa história cultural, a dissolução da classe operária como razão e determinação 

analítica da classe burguesa em sua função de exploração ou mesmo na prática da opressão. 

Daí que, conforme Foucault, a história analítica sem a consideração das relações de poder que 

se vivencia e estão presentes na cultura não é suficientemente capaz de perceber a 

subjetivação do indivíduo. 

Nesse sentido, para os sujeitos sem enraizamento histórico, isto é, a-históricos, a 

análise do poder é simples, pois mostra tão somente o fracasso, o buraco, o vazio, nos moldes 

do que aconteceu na Segunda Guerra Mundial. Todavia, se há vazio, há espaço e é nessa 

perspectiva que Foucault aposta e dirige a analítica do poder, mostrando no revolver da 

própria história as possibilidades de mudanças, a alternância, oriundas até mesmo de 

negatividades. Poder-se-ia dizer que se encontra a sociedade contemporânea sob suspeita. 

Nesse sentido, questiona-se: a historicidade humana deve ser vista como fracasso? 

Considerando a existência de um vazio, deve o homem nele mergulhar? É isso que enquanto 

sujeito histórico o homem pode fazer de si mesmo? 

Em entrevista à Tribune Socialiste de 1977, intitulada: Michel Foucault: a segurança 

e o estado (1977), que foi publicada em Ditos e escritos VI, Foucault, ao diagnosticar o nosso 

presente, afirma que é preciso confiar na consciência política das pessoas: 
  

Quando você lhes diz: ‘vocês estão em um Estado fascista e não sabem’, as pessoas 
sabem que lhes mentimos. Quando lhes dizemos: ‘Jamais as liberdades estiveram 
mais limitadas e ameaçadas como agora’, as pessoas sabem que não é verdadeiro. 
Quando dizemos às pessoas: Os novos Hitlers estão nascendo sem que vocês o 
percebam... elas sabem que é falso. Em compensação, se lhes falamos de sua 
experiência real, - dessa relação inquieta, ansiosa que têm "os mecanismos de 
segurança - o que drena, por exemplo, uma sociedade inteiramente medicalizada? O 
que drena, como efeito de poder, mecanismos de segurança social que vão vigiá-los 
dia após dia? -, elas sentem muito bem, sabem que não é fascismo, mas alguma 
coisa nova (FOUCAULT, 2010b, p. 174-175). 

 

Nas análises do século XIX, percebe-se o quanto os elementos próprios do 

historicismo e do humanismo se estendem à cultura do século XX. Todavia, não se deve 

concluir que tudo aquilo que envolveu o historicismo e se reivindicou como humanismo deva 

ser rejeitado. Hegel, Fichte, Marx e Sartre são sujeitos próprios da realidade histórica, que, ao 

vivê-la, expressam seu conteúdo, o qual permite diagnosticar o momento presente.  

Foucault, em As palavras e as coisas, adverte sobre como as diferentes positividades 

permitem o diagnosticar do presente29: 

                                                
29 A noção de positividade está em Foucault associada ao que ele denomina de dispositivos de poder. Agamben 
em Qu’est-ce qu’un dispositif? Nos diz acerca dessa temática que: “[...] No fim dos anos sessenta, um pouco 
após o momento em que ele escreveu A arqueologia do saber para definir o objeto de suas pesquisas, Foucault 



	 59 

 
[...] as diferentes positividades formadas pela História e nela depositadas podem 
entrar em contato umas com as outras, envolverem-se à maneira de conhecimento, 
liberarem o conteúdo que nelas dormita; não são então os próprios limites que 
aparecem no seu rigor imperioso, mas totalidades parciais, totalidades que se acham 
limitadas de fato, totalidades cujas fronteiras se podem, até certo ponto, alterar, mas 
que jamais se estenderão no espaço de uma análise definitiva e também jamais se 
elevarão até a totalidade absoluta (FOUCAULT, 1999, p. 516). 

 

Assim, havendo positividades no historicismo e no humanismo não se deve descartar a 

abordagem da historicidade humana como elemento para a analítica do poder, pois em suas 

maleabilidades, diversidades, até mesmo em suas inconsistências, é fato que o historicismo e 

o humanismo apresentam aspectos que demonstram a profundidade do pensamento 

desenvolvido por Michel Foucault no que se refere à agonística nas relações de poder. 

É nesse sentido que, na entrevista intitulada Foucault responde a Sartre, publicada nos 

Ditos e escritos VII, o filósofo francês alerta para a necessidade de se deter no presente: 

"Diagnosticar o presente, dizer o que é o presente, em que nosso presente difere de modo 

absoluto de tudo o que não é ele, ou seja, de nosso passado. Talvez seja isso, talvez essa a 

tarefa atribuida nos dias de hoje ao filósofo.  É a tarefa da filosofia” (FOUCAULT, 2011c, p. 

172). 

Desta forma, as observações referentes ao século XIX, no que diz respeito à 

historicidade humana enquadrada em sistemas, apontam no sentido de um repensar o papel e 

o lugar – topós - dessa historicidade. Por conseguinte, é preciso realizar a análise dos 

elementos nela existentes e absorver as singularidades e as relações próprias que fazem parte 

efetivamente da história. São estas as estreitas relações de força e poder. 

 

 

                                                                                                                                                   
não utilisa o termo dispositivo, mas um termo cuja etimologia é próxima: ‘positividade’. Ele não o define 
também. Em me questiono frequentemente onde Foucault poderia ter encontrado esse termo até o momento em 
que retomei o ensaio de Jean Hyppolite Introdução à filosofia da história de Hegel (1948). A relação que liga 
Foucault a Hyppolite é bem conhecida. Foucault às vezes evocou Hyppolite como seu “mestre” – pois ele havia 
sido seu professor em khâne no Henri IV e depois na Escola normal superior. O terceiro capítulo do ensaio de 
Hyppolite se intitula: “Razão e história. As idéias de positividade e de destino” (AGAMBEN, Giorgio. Qu’est-ce 
qu’um dispositif? Paris : Éditions Payot & Rivages, 2006, p. 11-12). 
 
“[...] À la fin des années soixante, à peu près au moment où il écrit L'archéologie du savoir pour définir l’objet 
de ses recherches, Foucault n’utilise pas le terme dispositif, mais un terme dont l’étymologie est proche: 
“positivité”. Il ne le définit pas davantage. Je me suis souvent demandé où Foucault avait pu trouver ce terme 
Jusqu’au moment où j’ai repris l’essai de Jean Hyppolite, Introduction à la philosophie de l'histoire de Hegel 
(1948). Le rapport qui liait Foucault à Hyppolite est bien connu. Foucault a parfois évoqué Hyppolite comme 
son “maître” - il avait été son professeur d'abord en khâgne à Henri IV, puis à l'École normale supérieure. Le 
troisième chapitre de l'essai d'Hyppolite s'intitule : “Raison et histoire. Les idées de positivité et de destin”. 
(AGAMBEN, Giorgio. Qu’est-ce qu’um dispositif? Paris : Éditions Payot & Rivages, 2006, p. 11-12) 



	 60 

1.3 O acontecimento e as forças que estão em jogo na história 
 
 

Conforme Foucault, há na filosofia que vai de Hegel a Sartre a tentativa de realizar 

uma empreitada de totalização, senão do mundo, senão do saber, ao menos da experiência 

humana, e o filósofo francês, ao contrário, propõe uma atividade filosófica que permita a 

compreensão das singularidades, do diverso, do múltiplo, isto é, uma atividade de diagnóstico 

que é a condição do sujeito se constituir em sua história. Para tanto, se faz necessário 

considerar “a forma nua da historicidade humana” (FOUCAULT, 1999, p. 512) que se 

apresenta a partir do século XIX, pois nesse contexto histórico o homem está exposto ao 

acontecimento. 

É fato que a modernidade permanece marcada pelos desastres que desembocaram nas 

Primeira e Segunda Guerras Mundiais. Não se pode negar que tudo o que é elaborado nesse 

contexto parece sem sentido e absurdo. Contudo, é o acontecimento, por mais catastrófico que 

seja, por maior sofrimento, dor ou desilusão que provoque, aquilo que permite ao homem, em 

seus processos de subjetivação, compreender as relações de poder e as forças em jogo na 

história. 

As relações de poder e força presentes na história, vale salientar ainda, incidem sobre 

as questões que envolvem o acontecimento e os “jogos de verdade” e a palavra acontecimento 

aparece definida como aquilo que designa certa possibilidade de realização de algo a partir de 

um determinado conjunto de situações e condições. Dessa forma, os fatos tanto podem se 

apresentar como fidedignos a este conjunto de condições quanto passíveis ou não de 

realização. Mas, na medida em que se apresentam como aquilo que pode ou não ocorrer, 

passou-se frequentemente a aceitar o acontecimento como algo que ocorre de forma casual. 

Faz-se necessário, então, perceber a diferença entre casualidade e causalidade. Quando o 

acontecimento passa a ser aceito de maneira casual, perde-se a capacidade de análise sobre 

suas causas e, neste sentido, resta o sentimento de incerteza e angústia ou o silêncio e a 

incapacidade de luta e de resistência.  

Sobre o acontecimento da Segunda Guerra Mundial, por exemplo, Giorgio Agamben, 

em O que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha, observa que:  

 
Do ponto de vista do historiador, conhecemos, por exemplo, nos mínimos detalhes, 
o que acontecia na fase final do extermínio em Auschwitz, a forma como os 
deportados eram levados às câmaras de gás por um esquadrão composto pelos 
próprios companheiros (o assim chamado Sonderkommando), que,  posteriormente, 
se incumbia de carregar para fora os cadáveres, de lavá-los, de retirar dentes e 
cabelos dos corpos, para depois, e por fim, introduzi-los nos fornos crematórios. 



	 61 

Mesmo assim, tais acontecimentos, que podemos descrever e ordenar 
cronologicamente um após outro, continuam sendo singularmente opacos quando 
realmente queremos compreendê-los (AGAMBEN, 2008, p. 19-20). 

 

Foucault, também sobre estas questões, observa em entrevista de 1980 intitulada Os 

quatro cavaleiros do apocalipse e os vermes do cotidiano, publicada em Ditos e Escritos III:  

 
[...] não há uma coisa a fazer a propósito do que se passou nos anos 1930-1945, há 
mil, 10 mil, e haverá coisas infinitamente. Certamente, a camada de silêncio que, 
por razões políticas, fez-se cair sobre o nazismo após 1945 é tal que não se poderia 
deixar de perguntar: ‘O que isso se tornou na cabeça dos alemães? O que isso se 
tornou em seus corações? O que isso se tornou em seus corpos?’ Isso deveria 
certamente se tornar alguma coisa, e se esperava com um pouco de ansiedade ver 
como iria sair do outro lado do túnel; sob a forma de que mito, de que história, de 
que ferida isso iria aparecer (FOUCAULT, 2013b, p. 382). 

 

Foucault, nessa entrevista, é questionado, acerca do filme, se a perspectiva do diretor 

consistia naquilo que "'[...] era preciso fazer!'" para dar conta do acontecimento marcante na 

história da humanidade. Embora o francês assuma que não se tem uma única coisa a fazer, 

mas várias, nada a fazer sobre o que se passou nos anos de 1930-1945 ele acaba concordando 

com Agamben, quando entende o que ocorreu como “acontecimentos singularmente opacos 

quando queremos compreendê-los” (FOUCAULT, 2008, p. 20), daí a possibilidade e a 

necessidade de mil, 10 mil ou infinitas coisas a fazer. Há aí ainda um aspecto inquietante e 

que merece ser destacado no jogo de forças constitutivo da subjetividade que se trata de um 

foco de experiência específico desse momento presente, a  saber, a dolorosa catástrofe que se 

abateu sobre os judeus e que foi descrita por figuras como Primo Levy, Bruno Bettelheim, 

testemunhas internas dos horrores dos campos de concentração, bem como por filósofos como 

Agamben.  

Nesse sentido, respeitando a dor, o sofrimento, o caos e, consequentemente, as 

dificuldades do indivíduo que vivenciou o horror desse acontecimento, a saber: os 

sobreviventes. Com eles, nos é apresentada a agonística das relações de poder e as forças que 

se manifestaram nos sujeitos históricos contemporâneos. Assim, mesmo reconhecendo as 

dificuldades que os sobreviventes têm em desenvolver narrativas sobre o que viveram - 

considerando que retomar tais memórias seria como que revivê-las -, na medida em que  [...] 

“os sobreviventes davam testemunho de algo que não podia ser testemunhado, comentar seu 

testemunho significou necessariamente interrogar aquela lacuna - ou, mais ainda, tentar 

escutá-la” (AGAMBEN, 2008, p. 20-21). Todavia, não há como não reconhecer que, em meio 

ao horror indescritível do holocausto, encontrar uma maneira de sobreviver a cada dia se 

tornou a expressão própria de um processo de subjetivação: 



	 62 

 
Quando falo sobre o que aprendi nos campos de concentração desejo que isso seja 
encarado no contexto daquela experiência. A privação extrema e o temor pela vida 
que os campos impunham a todos os prisioneiros, especialmente aos judeus, não 
contribuiam para a clareza de raciocínio. Mas talvez o que faltava no poder do 
raciocínio fosse compensado pelas profundas impressões emocionais que se 
gravavam numa situação extrema. Tais impressões ficam para sempre impressas na 
mente e podem levar - quando não reprimidas - a uma reavaliação de todos os 
valores, mesmo que a mente seja incapaz de catalogá-los na época, ou de entender 
suas implicações gerais (BETTELHEIM, 1985, p. 19).  

 

Trata-se de uma experiência dolorosa, mas que demonstra o que seria o indivíduo 

histórico em meio à agonística das relações de poder e força, em meio às quais foram criadas 

estratégias para suplantar o terror como aconteceu com Bettelheim nos campos de 

concentração que se serviu da psicanálise, para lidar com a atitude-limite e manter-se são 

mentalmente em meio às adversidades: “Enquanto estava no campo, eu pouco me preocupava 

com a adequação da teoria psicanalítica; só pensava em um meio de sobreviver que 

protegesse minha existência tanto física quanto moral [...]” (Idem, ibidem). E ainda “[...] meu 

problema principal não era se a psicanalise podia explicar as coisas ou não, mas se e quão 

bem essas explicações podiam ajudar a mim e a outros a sobreviver como seres humanos em 

condições extremas [...]” (Idem, ibidem). 

Na vontade de viver, os sobreviventes não contavam unicamente com o fator sorte, 

mas além da força física, da estrutura psicológica, vários dispositivos foram acionados: das 

suspeitas sobre o que poderia acontecer no momento presente às estratégias de sobrevivência; 

das ações que implicavam riscos à aposta na vida; todas são condições e formas de práticas de 

liberdades elaboradas a partir do que os judeus vivenciavam, isto é, dos “jogos de verdades” 

instituídos pelo terror: 

 
É precisamente esse o princípio do terror: o terror não é uma arte de governar que se 
oculta nos seus fins, nos seus motivos e nos seus mecanismos, o terror é 
precisamente a governamentalidade no seu estado nu, em estado cínico, em estado 
obsceno. No terror é a verdade e não a mentira que imobiliza: é a verdade que ele 
deixa, é a verdade que se rende ela mesma, pela sua evidência manifesta por toda 
parte, que se rende intangível e inevitável (FOUCAULT, 2009, p. 26). 

 

Na especificidade do acontecimento da Guerra, o poder ativo e reativo, bem como as 

relações de força se estabeleciam em cada movimento. Isto posto, pode-se afirmar com 

Foucault que mesmo na pior situação, quando o que se vê de forma imediata é a opressão - 

mesmo aí -, é possível perceber nas formas dos modos e dos estilos de vida dos sujeitos livres 

que fazem a história, o problema que Foucault prefere chamar de “vida filosófica”. 



	 63 

Desta forma, considerando esse estilo de vida tem-se não somente e unicamente a 

angústia, o terror, a derrocada, o fim, mas o modo de ser que se expressa como forma, ao 

mesmo tempo, de ética e de heroísmo. É o ethos em movimento. É o indivíduo em sua 

história vivendo e constituindo processos de subjetivação. Nos sobreviventes do holocausto, 

tem-se uma lição de vida: nela são perceptíveis os processos de subjetivação que envolvem as 

relações de força e poder próprias de sujeitos históricos livres: 

 
[...] a maior das liberdades humanas – escolher sua própria posição em qualquer  
circunstância. Os presos que entenderam isso perfeitamente terminaram sabendo que 
a diferença crucial entre conservar a natureza humana (e frequentemente a própria 
vida) e aceitar a morte como ser humano (ou talvez a morte física) residia única e 
exclusivamente no seguinte: preservar a liberdade de escolher de modo autônomo 
uma posição em relação a condições extremas, mesmo quando estas pareçam estar 
inteiramente além da capacidade do indivíduo de influenciá-las (BETTELHEIM, 
1985, p. 128). 
 

Ao considerar a história no que ela é e não em seu acabamento, pode-se perceber que 

existem – mesmo em se considerando o maior dos fracassos - diferentes positividades nela 

depositadas e formadas pelos próprios sujeitos históricos. As positividades entram em contato 

umas com as outras, envolvem-se e, na medida em que são compreendidas, permite-se, 

concomitantemente, a liberação do conteúdo próprio que está na história.  

Neste sentido, os substratos históricos considerados negatividades podem se 

apresentar como positividades. Desta forma, vale salientar, mesmo as negatividades possuem 

importância por se caracterizarem como o que vai permitir ao indivíduo fazer e refazer a sua 

própria história. Essa é uma das maneiras pelas quais se pode pensar a arte de governar, seja o 

governo de si (indivíduo), seja o governo relativo das instituições, do Estado. O fato é que em 

qualquer forma de governo há o embate entre o exercício do poder e a manifestação da 

verdade. 

Diante do que foi abordado, é necessário esclarecer que não se caracteriza nessa 

pesquisa a defesa de que uma catástrofe deva acontecer para que se possa aprender através 

dos seus males, ao contrário, o significado que se tenta apontar é o reconhecimento de que é 

necessário situar com precisão o momento presente, enfrentar as intempéries, criar estratégias 

e resistências para que a vida não se transforme em catástrofe. E quando a história lança 

elementos que permitem questionar os acontecimentos, apresenta-se-nos o que na linguagem 



	 64 

de Foucault é intitulado“jogos de verdade”30 ou aquilo que está interligado com as relações de 

força. 

Os acontecimentos são uma manifestação dos jogos de verdade e também neles estão 

as forças que põem em jogo a própria história. Foucault, ao refletir sobre a condição do 

momento presente, percebe que a arte de governar está associada a vários aspectos, sejam 

epistemológicos, científicos, racionais, econômicos ou, por outra perspectiva, por razões de 

Estado, por questões relativas à competência do indivíduo ou mesmo relacionada a um evento 

mais, por assim dizer, “universal”. Contudo, esses elementos são passíveis de análise e, por 

isso mesmo, localizáveis no âmbito das relações de poder os “jogos de verdade” ou os jogos 

que se instituem na história. 

Assim, tem-se, a partir dessa noção, o acontecimento entendido não como um 

instrumento que pode explicar tudo o que ocorre, mas como o que vai permitir a análise 

cuidadosa e inteligível sobre o que acontece. Vale salientar ainda que da mesma forma que o 

acontecimento não pode ser considerado como algo casual, também não deve em relação a 

este, o indivíduo, debruçar-se na simples retomada ao passado em busca das causas, pois 

descobrir as causas que provocaram determinados fatos não promoverá mudança na cena 

histórica. 

É neste sentido que se justifica a importância de se buscar um plano de análise para a 

noção de acontecimento, pois, conforme Foucault, é imprescindível o entendimento de que 

existe não apenas um único acontecimento, mas toda uma série de situações diferentes que 

podem não possuir nem a mesma importância nem a mesma capacidade de produzir efeitos e 

que, por isso mesmo, é necessário retomar não apenas a compreensão, como também a 

estreita ligação entre acontecimento e  “jogos de verdade”, muito embora no século XIX 

poucas tenham sido as considerações sobre estes desdobramentos, visto que essa ligação 

aparece constantemente relacionada com formas de governo, as quais são consideradas 

unicamente como um estatuto do Estado, associados à Lei ou a uma verdade universalizada. 

Em O Governo dos vivos, Foucault apresenta quatro estatutos de verdades que são 

estabelecidos como formas de governar. O primeiro permanece associado à ideia de que a 

racionalidade da ação governamental é a razão de Estado e que a verdade que deverá ser 

manifestada é a verdade do Estado como objeto de ação governamental: 

                                                
30 Com a noção de jogos de verdade, Foucault põe em questão o que se compreende correntemente da palavra 
verdade. Esta não é algo fixo nem faz parte dos jogos sofísticos. Ela compreende um processo em que se 
desdobra de dois princípios, o quantitativo e o de oposição, os quais farão com que a clareza dos fatos apresente 
um desfecho (FOUCAULT, 2011a, p. 40). 



	 65 

 
A primeira forma, a mais antiga, muito geral e muito banal, [...] a idéia de uma razão 
de Estado me parece ter sido na Europa moderna a primeira maneira de refletir e de 
tentar dar um estatuto preciso e utilizável às relações entre o exercício do poder e a 
manifestação da verdade. Em suma, essa foi a idéia segundo a qual a racionalidade 
da ação governamental é a razão de Estado, e que a verdade que deverá ser 
manifestada é a verdade do Estado como objeto de ação governamental 
(FOUCAULT, 2009, p. 21-22). 

 

O segundo estatuto de verdade estabelecido como forma de governar e que se fixa 

como outra função de ligação entre a arte de governar e o “jogo da verdade” é, para Foucault, 

algo paradoxal, pois na medida em que se apresenta como algo utópico, é também um aspecto 

considerável na constituição da história. Trata-se da ideia de que o governo –  considerado 

como a instituição Estado – desenvolve suas ações e metas idealizando não uma sabedoria em 

geral tendo em vista o bem da população, mas, nesse sentido, as tomadas de decisão estão 

associadas, acima de tudo, a uma verdade: 

 
[...] É esta idéia que, se efetivamente o governo governa não pela sabedoria em geral 
mas pela verdade, quer dizer, pelo conhecimento exato dos processos que 
caracterizam essa realidade que é o Estado, realidade que por sua vez é também 
constituída por uma população, uma produção de riquezas, um trabalho, um 
comércio etc., então, quanto mais o governo governa pela verdade, no fundo ele irá 
governar tanto menos. Mais ele indexará sua ação à verdade, menos ele irá governar 
no sentido que menos irá tomar decisões que se imporão de cima em função de 
cálculos mais ou menos incertos às pessoas que os aceitarão mais ou menos bem [...] 
(FOUCAULT, 2009, p. 23). 

 

A ideia que compõe este estatuto de verdade vai paulatinamente se ampliando e 

tomando proporções cada vez mais elevadas na medida em que há, na absorção da razão do 

Estado – primeiro estatuto apontado por Foucault -, a indexação à verdade. É nesse aspecto 

que Foucault percebe a representação utópica da história, considerando que a verdade é 

imperativa, seria nela e dela que reinaria a ordem e daí se constituiria o apaziguamento entre 

governo e governado. É utópico tal clima harmônico, pois um postulado de verdade nunca 

será estabelecido sem a decisão do governante, da autoridade que está imediatamente 

associada às escolhas de uma administração. A intervenção é óbvia. 

O terceiro estatuto de verdade ou aquele que Foucault percebe se desenrolar no século 

XIX liga diretamente verdade e governo, pois, conforme Foucault, é: 

 
[...] a idéia que se a arte de governar está fundamentalmente ligada à descoberta de 
uma verdade e ao conhecimento objetivo dessa verdade, bem, isso implica a 
constituição de um saber especializado, a formação de uma categoria de indivíduos 
também especializados no conhecimento dessa verdade. E essa especialização 
constitui um domínio que não é exatamente próprio da política, e que define muito 



	 66 

mais um conjunto de coisas e de relações que deverão se impor à política 
(FOUCAULT, 2009, p. 24-25). 

 

 O quarto estatuto da verdade se sedimenta nos anteriores, isto é, primeiramente se 

estabelece uma razão de Estado, em seguida se enraíza em tal acontecimento a ideia de que há 

na ação do Estado governamental a verdade. Daí, se justifica a existência dos especialistas da 

verdade, ou o “[...] fato de um certo número de indivíduos apresentarem-se como especialistas 

da verdade a ser imposta à política” (Idem, ibidem).  

Mas, conforme Foucault, é quando surgem os especialistas da verdade que também 

aparece a desconfiança de que alguma coisa está velada, encoberta:   

 
[...] se fosse possível fazer com que eles conhecessem a verdade e que soubessem 
efetivamente isso que se passa com realidade, profundamente, e que a aparente 
competência dos outros serve apenas para ocultar; se todo mundo soubesse tudo na 
sociedade na qual vive, bem, muito simplesmente o governo não poderá mais 
governar. Isso seria imediatamente a revolução: façamos cair a mascará (sic), 
descubramos as coisas tal como elas se passam, tomemos cada um de nós 
consciência disso que é realmente a sociedade na qual vivemos e do processo 
econômico no qual nós somos inconscientemente os agentes e as vítimas; tomemos 
consciência dos mecanismos de exploração e de dominação etc., e, imediatamente, o 
governo cai! [...] (FOUCAULT, 2009, p. 25). 

 

 Contudo, não seria a ideia de revolução ou da queda do Governo ou da ação 

governamental estatal que Foucault defende, ao contrário, o filósofo nos aponta os paradoxos 

existentes nos acontecimentos políticos que se revelam nas maneiras modernas de refletir as 

relações governo-verdade. Conforme o filósofo francês, todos esses estatutos de verdade 

definem as relações em função de certo real que seria o Estado ou a sociedade: “[...] é a 

sociedade que seria objeto de saber, é a sociedade que seria o lugar de processos espontâneos, 

sujeito de revolta, objeto e sujeito de fascinação pelo terror [...]” (FOUCAULT, 2009, p. 28). 

 Nesse sentido, Foucault observa que há nos acontecimentos uma governamentalidade 

racional que tanto pode esconder determinados elementos como pode se desdobrar, por força 

da ação do sujeito que exerce o seu poder, na atividade de governar. É nesse aspecto que se 

entende a noção de governo: 

 
[...] Gostaria de tentar mostrar como não é possível dirigir os homens sem fazer 
operações da ordem da verdade, mas com o cuidado que essas operações da ordem 
da verdade sejam sempre excedentes em relação a isso que é útil e necessário para 
governar de uma maneira eficaz. É para além da finalidade eficaz, da finalidade em 
governar de modo eficaz, é sempre para além disso que a manifestação da verdade é 
requerida ou implicada ou ligada a uma atividade de governar e de exercer o poder 
(FOUCAULT, 2009, p. 28-29). 

 



	 67 

Dessa forma, com o exemplo da arte de governar e dos acontecimentos a ela 

associados, poder-se-ia aceitar que existem forças que estão em jogo na história e, ao mesmo 

tempo, a movimentam. Nesse sentido, o acontecimento se opõe ao fato histórico e à razão 

ordenadora embutida na história. É algo mais efêmero e está associado ao homem dentro dos 

limites das suas condições de existência. Por sua vez, a arte de governar é, também, algo 

maior do que a mera ação governamental, estatal ou institucional. Para Foucault, além do 

assujeitamento, existe o governo do sujeito, existe, por assim denominar: um governo de si. 

Esta é a alternativa do exercício das práticas de liberdade. É também a constatação de 

que há muito mais além da opressão e do assujeitamento. Esse algo mais não é, entretanto, no 

entendimento de Foucault, a revolta e a guerra instauradas na realidade sociológica da ‘plebe’. 

Mas há uma relação de força nos indivíduos, quer seja no corpo social, nas classes ou nos 

grupos, que impulsionam as relações de poder instituídas pelas rédeas do aparelho do Estado. 

Trata-se de um movimento centrífugo, de uma espécie de energia inversa que existe 

nas próprias relações de poder e que pode ser percebida não através das determinações do 

capitalismo, mas a partir do envolvimento do homem com as obras, dobras e manobras 

existentes em todos os aspectos que se desenvolvem as relações sociais. 

Conforme Foucault, é na história que se move que o poder é ativação e desdobramento 

de uma relação de força que está no sujeito histórico, por isso mesmo, em vez de analisá-lo 

em termos de contrato, alienação ou em termos funcionais de reprodução das relações de 

produção ou, ainda, segundo o prisma da lei, tem-se como possibilidade de maior investigá-lo 

nas relações conflituosas que conduzem não necessariamente à revolução armada ou o estado 

de guerra, mas, acima de tudo, à resistência. Perceber a agonística nas relações de poder foi a 

maneira que Foucault utilizou para investigar as grandes problemáticas que envolvem o 

homem em sua história. 

 

1.4 História das problemáticas e a história do pensamento 

 

A realidade histórica sistematicamente apresentada põe as verdades dos especialistas 

como certezas incontestes, todas elas baseadas em evidências e em certas regularidades, por 

isso mesmo sujeitas à replicação. Neste sentido, constantementes repetidas, sedimentam-se, 

naturalizam-se e estabelecem-se. Assim, uma pesquisa que busque uma espécie de 

conhecimento de dada realidade histórica acaba por fazer com que o indivíduo se depare com 

os “jogos de verdade” que estão presentes na história. Esses jogos podem fazer com que o 

pesquisador, ao estudar a história ou as problemáticas nela existentes, não se reconheça nela  



	 68 

ou venha a permitir que ela o modifique, em qualquer que seja a perspectiva que movimenta a 

história. Neste aspecto, cabe a cada indivíduo ser um pesquisador de si e da história em que 

vive. 

Para tanto, é necessária uma tomada de posição na história, de modo a refazê-la e, ao 

mesmo tempo, fazer-se presente. Nesta perspectiva, se exige um trabalho prévio de 

esvaziamento dos enunciados que se cristalizaram como verdades. Essa é a tarefa de Michel 

Foucault na investigação sobre a história das problemáticas, a saber: loucura, prisão e 

sexualidade. 

Alguns esclarecimentos para a denominação “história das problemáticas” encontram-

se em Ditos e escritos V, na entrevista concedida por Foucault a P. Rabinow em maio de 1984 

intitulada Polêmica, política e problematizações. Na ocasião, quando interrogado a respeito 

do que seria precisamente essa história, ele responde: 

 
Durante muito tempo procurei saber se seria possível caracterizar a história do 
pensamento distinguindo-a da história das ideias - quer dizer, da análise dos 
sistemas de representações - e da história das mentalidades - quer dizer, da análise 
das atitudes e dos esquemas de comportamento. Pareceu-me que existia um 
elemento que era capaz de caracterizar a história do pensamento: o que poderíamos 
chamar de problemas ou, mais exatamente, de problematizações (FOUCAULT, 
2006b, p. 231). 

 

 Embora inicialmente realize uma distinção entre história do pensamento, história das 

ideias e histórias das mentalidades, nas duas últimas, respectivamente compreendidas como 

sistema de representações e atitudes e esquemas de comportamentos, Foucault percebe, nos 

limites das formas estabelecidas ante os modos dos sujeitos envolvidos, determinadas 

problemáticas. É, então, nas problemáticas que o filósofo francês investe sua análise. Na 

medida em que as investiga, faz surgir uma “história do pensamento”. 

Contudo, mesmo que a “história do pensamento” encontre ressalvas que não permitam 

confundi-la nem com a história das ideias nem com a história das mentalidades na medida em 

que é ela um caminho, uma “prática de liberdade”, por isso mesmo, não é fixa. Por outro lado, 

a história do pensamento não aconteceria sem as problemáticas existentes nas ideias 

estabelecidas e nos comportamentos de quem as institui: 

 
O que distingue o pensamento é que ele é algo inteiramente diverso do conjunto das 
representações que subentendem um comportamento; ele é algo inteiramente diverso 
do domínio das atitudes que podem determiná-lo. O pensamento não é o que habita 
uma conduta e lhe dá um sentido; é mais exatamente o que permite tomar distância 
com relação a essa maneira de fazer ou de reagir, de dá-lo para si como objeto de 
pensamento e interrogá-lo sobre seu sentido, suas condições e seus fins. O 
pensamento é a liberdade com relação ao que se faz, o movimento pelo qual disto 



	 69 

nos distanciamos, o constituímos como objeto e refletimos sobre ele como problema 
(FOUCAULT, 2006b, p. 231).  

 

Dessa forma, pode-se perceber que as grandes problemáticas tratadas por Foucault 

estão associadas à analítica do poder. Ademais, as caracterizações das relações estabelecidas 

se constituem como objeto e podem ser investigadas e analisadas. É então, neste aspecto, que 

Foucault considera o pensamento uma prática de liberdade com relação ao que se faz. Deste 

modo, a partir do objeto instaurado, o pensamento o movimenta e nesse mover, ao mesmo 

tempo em que o indivíduo de distancia para analisar, dele se apropria enquanto problema. 

Na abordagem da “história do pensamento” diretamente associada e movida pela 

“história das problemáticas”, Foucault adverte em Ditos e escritos VII, no texto O que são as 

Luzes?, de 1984, que: 

 
Não é verdade que só alguns pensam e outros, não. Há pensamento como há poder. 
Não é verdade que numa sociedade há pessoas que têm o poder e, abaixo delas, 
pessoas que não têm nenhum. O poder deve ser analisado em termos de relações 
estratégicas complexas e móbeis, em que todo mundo não ocupa a mesma posição e 
não mantém sempre a mesma. Com o pensamento ocorre o mesmo. Não há, de um 
lado, por exemplo, o saber médico a ser estudado em termos de história do 
pensamento e, abaixo dele, o comportamento dos doentes, que seria matéria de 
etnologia histórica (FOUCAULT, 2011c, p. 257). 

 

É nesta perspectiva que todas as informações catalogadas sobre a história da loucura 

na Idade Clássica ou sobre a sexualidade e, mesmo no tocante às prisões, seja na França, na 

Inglaterra, na Alemanha, nos Estados Unidos, etc., não somente apresentam uma verdade a 

ser demonstrada, mas, ao final da investigação, apontam para uma espécie de oposição entre a 

verdade demonstrada historicamente, espécie de utopia, e os sujeitos que vivenciam tal 

verdade, muito mais próximo de uma distopia.  

Neste aspecto, nos elementos que estão na história tem-se o que é caracterizado como 

uma problemática. Todavia, é aí mesmo que o limite é estabelecido, nele a possibilidade de 

aprender a trabalhar esse limite e a si próprio também está nesta história, quando movida, 

pelas forças nela inseridas, gerando uma luta em que o sujeito que antes não se reconhecia nos 

elementos históricos percebe que, nestes mesmo elementos, está o pensamento forçando, nas 

relações de poder e de força, o embate. Eis o que Foucault apresentará na analítica do poder 

como heterotopias e “práticas de liberdade”. É aí que aparece a possibilidade de ir além do 

poder da demonstração, atingindo, por assim dizer, as forças que lhes foram ativadas no 

processo de subjetivação. 



	 70 

Contudo, esse processo que Foucault aborda como “história do pensamento” é 

intrínseco à experiência-limite: sem ele, nenhuma “história do pensamento” é possível. A 

experiência-limite é aquela que coloca o sujeito diante das malhas do poder e das forças nela 

presentes. Trata-se de perceber o estilo próprio da história31. Ao demonstrar a importância 

deste estilo próprio presente na história do sujeito, o filósofo francês, em O retorno da moral, 

de 1984, afirma: 

   
[...] Creio que essa noção de estilo é muito importante na história da moral antiga. 
Se há pouco falei mal dessa moral, posso tentar agora falar bem dela. Inicialmente, a 
moral antiga apenas se dirigia a um pequeno número de indivíduos; ela não exigia 
que todo mundo obedecesse ao mesmo esquema de comportamento. Ela apenas 
dizia respeito a uma pequena minoria de indivíduos, mesmo dentre aqueles que eram 
livres. Havia muitas formas de liberdade: a liberdade do chefe de Estado ou a do 
chefe do Exército, que nada tinha a ver com a do sábio [...] (FOUCAULT, 2006b, p. 
248). 

 

Nas diversidades e dinamicidades dos acontecimentos ocorridos na história dos 

sujeitos, Foucault desenvolve a analítica do poder. Como reconhece Gilles Deleuze, em A 

vida como obra de arte, conversações, “[...] a história, segundo Foucault, nos cerca e nos 

delimita; não diz o que somos, mas aquilo de que estamos em vias de diferir; não estabelece 

nossa identidade, mas a dissipa em proveito do outro que somos” (DELEUZE, 1992, p. 119).  

O filósofo francês, contudo, não somente transforma e modifica a relação filosofia-

história, a relação saber-verdade. Além disso, aponta para uma espécie de “subversão” do 

pensamento na medida em que sugere a “história do pensamento”, subtendida, também, como 

uma insubordinação contra a autoridade, a lei, as regras e os sistemas. Foucault se propõe 

examinar a história de um modo filosófico e não como simplesmente um historiador a 

elabora. Em História da sexualidade II, o uso dos prazeres, ele reconhece que: 

 
Os estudos que se seguem [...] são estudos de ‘história’ pelos campos que tratam e 
pelas referências que assumem; mas não são trabalhos de ‘historiador’. [...] Um 
exercício filosófico: sua articulação foi a de saber em que medida o trabalho de 
pensar sua própria história pode liberar o pensamento daquilo que ele pensa 
silenciosamente e permitir-lhe pensar diferentemente (FOUCAULT, 1998, p. 14). 

  

Assim, conhecer profundamente a “história das problemáticas” é reconhecer os 

paradigmas que foram estabelecidos como verdades  e entrar nos “jogos de verdades”. Eis o 

                                                
31 Sobre a noção de estilo na história, acolhida por Foucault em suas reflexões para abordar a noção de história 
do pensamento como história viva, o francês reconhece que a recolha deste conceito representa um débito 
relatico a esta abordagem de Peter Brown em La gênese de L’Antiquité tardive, conforme mostrado em: Ditos e 
Escritos V, O retorno da moral, de 1984. (FOUCAULT, 2006b, p. 254). 



	 71 

que permite ao sujeito histórico não estar submetido a uma única e imutável verdade. Nesse 

aspecto, é que se pode perceber que a relação da filosofia com a razão não é mais a mesma 

depois das investigações, produzidas por Foucault, nas problemáticas das histórias, da 

loucura, das prisões e da sexualidade. 

 

 

1.4.1 Problemática da loucura 

 

 Na problemática investigada em História da loucura, Foucault observa as diferenças 

no tratamento do tema entre os séculos XVII e XVIII, muito embora, nesses períodos, não 

houvesse possibilidade de tratamento da loucura, digamos, de forma “humana”: os loucos 

eram aqueles cujos atos eram livres e, por isso mesmo, apresentavam em suas ações 

ambiguidades de sentido, condições e fins. 

Sobre esta abordagem, observa Foucault em História da loucura na idade clássica:  

 
O século XVII descobriu-a na perda da verdade: possibilidade inteiramente negativa 
na qual a única coisa em questão era essa faculdade de despertar e de atenção no 
homem, que não é da natureza, mas da liberdade. O fim do século XVIII põe-se a 
identificar a possibilidade da loucura com a constituição de um meio: a loucura é a 
natureza perdida, é o sensível esnorteado, o extravio do desejo, o tempo despojado 
de suas medidas; é a imediatez perdida no infinito das mediações. Diante disso, a 
natureza, pelo contrário, é a loucura abolida, o feliz retorno da existência à sua mais 
próxima verdade [...] (FOUCAULT, 1978, p. 409). 

 

No século XVII, a loucura despertava a liberdade nos atos dos indivíduos a ponto de 

estes manifestarem ações que constituíam, para a sociedade da época, uma espécie de 

animalidade. A loucura apresentava aspectos ligados à irascibilidade irrompida do indivíduo 

como uma natureza contrária ao “humano”, havendo uma espécie de paradoxo, pois ao 

mesmo tempo em que a existência natural era liberada, se exaltava uma espécie de natureza 

contrária à humana, isto é, contrária à ideia de docilidade e amabilidade, geralmente 

atribuídas ao homem. 

Em A coragem da verdade, Foucault narra uma História 32  em que é situado o 

paradoxo entre liberdade e animalidade, de modo que, seguindo a narrativa, sequer é possível 

denominar os acontecimentos de loucura: 

                                                
32 Extraída dos santos anacoretas, monges cristãos ou eremitas que preferiam a vida afastada da turba e da urbe, 
vivendo em pequenos grupos em retiro ou mesmo solitariamente, viviam mais a observar o homem do que a 
conviver com ele. Essa vida afastada teve início no Oriente. A história narrada por Foucault foi traduzida por 
Festugière e encontra-se em: Os monges do Oriente. 



	 72 

 
Trata-se de um solitário que vivia inteiramente nu e que, diz o texto, comia relva 
como os bichos. Ele não podia nem sequer suportar o cheiro do homem. Estamos 
com isso em plena animalidade afirmada, e a reputação desse solitário é tal que um 
cristão, também muito asceta mas menos avançado no ascetismo, quer alcançá-lo e o 
persegue. O cristão que o persegue é tão pobre e zelou tanto por sua pobreza que 
veste apenas um saco de linho. Mas o solitário está nu. O solitário foge desse 
homem que tenta persegui-lo e alcançá-lo. O outro corre atrás dele e, correndo atrás 
dele, perde sua roupa. Ei-lo nu, então, como o solitário que ele persegue. Nesse 
momento, percebendo que seu perseguidor havia perdido a roupa, o solitário para e 
diz a ele: paro porque você agora repeliu a lama do mundo (FOUCAULT, 2011a, p. 
281). 

 

Estas descobertas relativas à loucura levaram Foucault a, posteriormente, em Doença 

mental e psicologia, tecer análises que mostram os paradoxos existentes entre os 

acontecimentos históricos e as intervenções filosóficas no que dizem respeito à loucura. 

Conforme Foucault, o entendimento sobre a loucura se funda em um momento preciso na 

história de nossa civilização, momento que ele faz questão de apontar, indicando que essa 

concepção se institui quando aparece “[...] o grande confronto da razão e da desrazão” 

(FOUCAULT, 2000, p. 98).  

Neste confronto, o homem perde a criatividade e deixa de instituir sua ação na 

dimensão da liberdade, pois a razão não era mais para o homem uma ética, ao contrário, 

tornou-se a própria natureza do homem. Assim, quando interrogado sobre O que é o homem?, 

a resposta imediatamente seria: um ser de razão: 

 
Então a loucura tornou-se natureza da natureza, isto é processo alienando a natureza 
e encadeando-a no seu determinismo, enquanto que a liberdade tornava-se, ela 
também, natureza da natureza, mas no sentido de alma secreta, de essência 
inalienável e da natureza. E o homem, em vez de ser colocado diante da grande 
divisão do Insano e na dimensão que ele imagina, tornou-se no nível de seu ser 
natural, isto e aquilo, loucura e liberdade, recolhendo, pelo privilégio de sua 
essência, o direito de ser natureza da natureza e verdade da verdade. Há uma boa 
razão para que a psicologia não possa jamais dominar a loucura; é que ela só foi 
possível no nosso mundo uma vez a loucura dominada e já excluída do drama 
(FOUCAULT, 2000, p. 98). 

 

Todavia, enquanto no século XVII a compreensão sobre a “loucura” tem como fim o 

indivíduo que manifesta uma forte presença animal, em outra perspectiva, partindo da 

prerrogativa de que “O animal não pode ser louco, ou pelo menos nele não é a animalidade 

que veicula a loucura” (FOUCAULT, 1978, p. 409), tem-se, ao final do século XVIII, 

algumas modificações ao entendimento da loucura quando considerada a relação do indivíduo 

com os outros membros da sociedade - o homem de razão -, neste aspecto, os “loucos” 

precisavam de correção. 



	 73 

É nesse momento que nos eventos históricos se expõe, efetivamente, o perigo da 

loucura. Houve, a partir daí, uma mudança radical: estabelece-se a doença, elaboram-se 

formas de tratamento, criam-se internatos. O doente passa a ser visto como perigoso e várias 

outras denominações para apontar esse perigo surgem: aberração, possuído pelo demônio, etc. 

O tratamento, por conseguinte, oscila constantemente entre espancamentos, privação de 

alimentos, tortura generalizada e indiscriminada e, entre outras, o aprisionamento dos doentes 

para que possam se livrar dessa “possessão”.  

Nestas análises, é-nos apresentada não somente a “chave” ou a verdade que se 

estabelece no surgimento do internato. Além disso, várias outras verdades se apresentam 

como que em um “jogo”. Então, aparecem associadas à doença mental questões sociais e 

dificuldades do âmbito da política, cujas resoluções, assim, passam a ser elementos 

considerados como problemáticas e associados à loucura.  

Dessa forma, os internatos, já em sua origem, se estabelecem como uma forma de 

assistência aos pobres. Sobre esta abordagem, “[...] É preciso que a assistência aos pobres 

assuma um novo sentido. Sob a forma de que ela ainda se reveste, o século XVIII reconhece 

que ela é cúmplice da miséria e contribui para desenvolvê-la” (FOUCAULT, 1978, p. 450). 

Conforme Foucault, ao final do século XVIII, Phillippe Pinel elabora políticas de tratamento 

para o doente mental. Essas políticas atingem o século XIX e, com elas, apresentam-se 

estratégias à libertação dos chamados “loucos”: os asilos são efetivamente substituídos por 

manicômios, somente destinados aos doentes mentais. Desenvolveram-se com isso várias 

experiências e formas de tratamento nos hospitais La Bicêtre e Salpêtrière que se difundiram 

da França para o resto da Europa.  

Apresenta-se, na concepção da loucura à época de Pinel33, o homem e a modificação 

do seu relacionamento com a doença:  

 

                                                
33 O médico francês Philippe Pinel (1745–1826), publicou sua obra Tratado acerca da insanidade, em 1806, 
depois de ter lutado por melhorias com pensões e hospitais psiquiátricos acerca de terapêuticas e condições de 
tratamento. Conforme Robert Castel (1978, p. 30), em A ordem psiquiátrica: a idade de ouro do alienismo, a 
época em que Pinel viveu “[...] no final do Antigo Regime, quatro ou cinco tipos de estabelecimentos acolhem os 
insanos: fundações religiosas (as numerosas casas de "caridade" dos Irmãos de São João de Deus e também os 
conventos dos Cordeliers, dos Bons-fils, dos irmãos das Escolas cristãs,  da casa de  São Lázaro  fundada por 
São  Vicente de Paula etc., e mais uma dúzia de conventos de mulheres recebendo ao mesmo tempo pessoas 
passíveis de correção, loucas e "moças arrependidas"); prisões do Estado como a Bastilha ou a Fortaleza de  Hâ; 
Hospitais Gerais, sobretudo Bicêtre e a Salpêtriere, onde são enclausurados mais da metade  dos loucos do  
reino; enfim, pensões mantidas por leigos, em Paris existiam mais ou menos vinte, dentre as quais a mais famosa 
foi a pensão Belhome onde Pinel travou suas primeiras batalhas”. Castel afirma que Pinel “[...] não constrói sua  
obra num vazio terapêutico. Ao contrário, ele preconiza sua ‘medicina expectante’ contra o  frenesi 
intervencionista de seus contemporâneos” (p. 57). 



	 74 

Na época de Pinel, quando a relação fundamental da ética com a razão será 
convertida num relacionamento segundo da razão com a moral, e quando a loucura 
não será mais que um avatar involuntário sucedido, do exterior, à razão, se 
descobrirá com horror a situação dos loucos nas celas dos hospícios. Vem a 
indignação pelo fato de os "inocentes" terem sido tratados como "culpados". O que 
não significa que a loucura recebeu finalmente seu estatuto humano ou que a 
evolução da patologia mental sai pela primeira vez de sua pré-história bárbara, mas 
sim que o homem modificou seu relacionamento originário com a loucura e não a 
percebe mais a não ser enquanto refletida na superfície dele mesmo, no acidente 
humano da doença. Ele considera então inumano que se deixem apodrecer os loucos 
no fundo das casas de correição e dos quartéis de força, não mais entendendo que, 
para o homem clássico, a possibilidade da loucura é contemporânea à escolha 
constituinte da razão e, por conseguinte, do próprio homem (FOUCAULT, 1978, p. 
160). 

 

Localiza-se então o advento da loucura, enquanto objeto de cuidados políticos e 

sociais, como um evento contemporâneo às exigências da escolha constituinte da razão, que 

se apresenta imediatamente atrelada ao homem. Surge a exacerbada valorização do homem 

como ser de razão. É como se a racionalidade tomasse consciência de que é o centro e, por 

isso mesmo, passa a ser mais do que "pensava". Neste sentido, esse homem tenta realizar 

concretamente este seu “poder”, nasce o super-homem, que, quanto mais experimenta, tanto 

mais fica convencido; quanto mais convencido, maior ardor experimenta. O homem com esse 

perfil passa a ser uma ideia universal, mas nem sempre foi assim: 

 
Mas, ao final da Idade Média, argumenta Foucault, surgiu um novo código de 
conhecimento que fez com que as pessoas viessem a ter a dualidade mesma da 
loucura, pois isso atendia às suas mensagens morais, identificados com o louco e 
passavam a converter-se em espectadores das façanhas de Dom Quixote. Para 
reforçar esse ponto, Foucault cita novelas e sátiras, de Shakespeare até Cervantes, 
pois percebe nesses autores mesmos os laços transitórios que unem a visão anterior da 
loucura como algo inumano à visão emergente, própria do século VII, da mesma 
como algo demasiado humano. Baseando-se em arquivos, reconstrói cuidadosamente 
e verossimilhantemente o clima social e as crenças prevalecentes acerca da loucura e 
mostra de que maneira as crenças mutáveis e necessidades conduziram ao 
confinamento do louco no hospital depois da fundação do Hospital Geral de Paris em 
1656 (KURZWEIL,1979, p. 16-17)34. 

 

Face à separação entre o comportamento considerado como normal e aquele que é 

considerado carente de sentido denominado de louco, uma das soluções vai consistir no 

                                                
34 Pero a finales de la Edad Media, argumenta Foucault, surgió un nuevo código de  conocimiento que hizo que 
la gente llegara a tener la dualidad misma de la locura, pues atendían a sus mensajes morales, identificados con 
el loco, y pasaban a convertirse en los espectadores de las hazañas de Don Quijote. Para reforzar este punto, 
Foucault cita novelas y sátiras, a Shakespeare y a Cervantes, pues percibe a los autores mismos como los lazos 
transitorios que unen la visión anterior de la locura como algo inhumano y la visión emergente, propia del siglo 
VII, de la misma como algo demasiado humano. Basándose en los archivos, reconstruye cuidados a y 
verossimilmente el clima social y las creencias prevalecientes acerca de la locura y muestra de qué manera las 
cambiantes creencias y necesidades condujeron al confinamento del loco en el hospital después de la fundación 
del Hôpital General de París en 1656 (KURZWEIL,1979, p. 16-17). 



	 75 

encarceramento, que vai abalar pensadores como Pinel, que considerava “[...] inumano que se 

deixem apodrecer os loucos no fundo das casas de correição e dos quartéis de força [...]” 

(Idem, ibidem). Entretanto, na Idade Clássica não havia ainda a possibilidade de pensar uma 

relação adequada entre a loucura e o louco, pois para tal período,  o homem não é o 

responsável pelos seus atos à medida que não era o homem que instituía os parâmetros de 

verdade. A maioria dos atos distoantes com as imposições da moral cristã - cultura aceitável à 

época -, era considerada condenável para Deus nas alturas. Desta feita, mesmo que 

ocasionalmente alguém fosse atraído para eventos maléficos, era como se o demônio estivesse 

junto dele, impulsionando e forçando-o à execução. Assim, aquele que o praticasse estaria 

condenado para toda a eternidade. É o que descobre Foucault em História da loucura na 

idade clássica:  

 
Consideremos um exemplo tomado de Diemerbroek. Um homem estava com 
melancolia profunda. Como todos os melancólicos, seu espírito estava apegado a 
uma idéia fixa e esta idéia era para ele motivo de uma tristeza sempre renovada. 
Acusava-se de ter matado o filho e, no auge do remorso, dizia que Deus, para 
castigá-lo, havia colocado às suas costas um demônio encarregado de tentá-lo como 
aquele que havia tentado ao Senhor. Ele via esse demônio, conversava com ele, 
ouvia suas censuras e respondia-lhe. Não conseguia entender como todo mundo à 
sua volta se recusava a admitir essa presença. Assim é a loucura: esse remorso, essa 
crença, essa alucinação, esses discursos. Em suma, todo esse conjunto de convicções 
e imagens que constituem um delírio. Diemerbroek procura saber quais são as 
"causas" dessa loucura, como pôde surgir. E eis o que descobre: havia levado o filho 
para nadar, e ele se afogara. A partir de então, considera-se responsável por essa 
morte (FOUCAULT, 1978, p. 259). 

  

Portanto, sobre este aspecto histórico que demarca a mudança de concepção e 

paradigma de "acolhimento" da loucura, Foucault considera que: 

 
[...] é necessário evitar meticulosamente procurar nos anos que cercam a reforma de 
Pinel e Tuke alguma coisa que seria como que um advento: advento de um 
reconhecimento positivo da loucura [...] É necessário deixar aos eventos desse 
período e às estruturas que os suportam sua liberdade de metamorfosear-se 
(FOUCAULT, 1978, p. 465). 

 

Em contrapartida, no século XIX e de forma mais ampla ao final deste século, abre-se 

um debate cotidiano. Se o homem é o centro, sendo o responsável por tudo o que acontece - 

verdade estabelecida e universalizada no antropocentrismo -, a partir dessa universalidade 

complexidades se estabelecem e muitas são as questões que retornam ao próprio homem. Na 

medida em que não considera os indivíduos em suas diversas singularidades humanas, a 

diversidade de indivíduos certamente colocará em suspeita a premissa universal do homem 

como aquele que estabelece a verdade. Neste sentido, a verdade não pode sequer ser 



	 76 

universalizada na medida em que a diversidade de indivíduos possibilita, constantemente, que 

estes mesmos indivíduos constituam-se, confrontem-se, dividam-se e se comprometam em 

suas verdades.  

É nesse quadro que surge a elaboração de diretrizes e normatizações que garantam o 

reconhecimento do louco e do não-louco e de como elas se estabelecem. A partir daí, o  

tratamento por intermédio da “psiquiatria positiva” vai além de normatizações jurídicas por 

parte das instituições que vão estabelecer, ademais, medidas e procedimentos para lidar com a 

loucura. Conforme Foucault (1978, p. 559): 

  
O louco do século XIX será determinado e culpado; sua não-liberdade é mais 
penetrada pela falta do que pela liberdade com a qual o louco clássico escapava de si 
mesmo. Libertado, o louco se vê agora em pé de igualdade consigo mesmo, o que 
significa que não mais pode escapar à sua própria verdade; é jogado nela, e ela o 
confisca inteiramente. A liberdade clássica situava o louco em relação à loucura, 
relação ambígua, instável, sempre desfeita, mas que impedia o louco de constituir 
uma só e mesma coisa com sua loucura.  

 

Não há então, a partir do século XIX, escape para o homem: a loucura é determinada e 

o homem é o culpado, não existem mais ambiguidades. Mas é preciso ouvir o apelo de 

Foucault (2000, p. 95), em Doença mental e psicologia: “Se o mundo projetado na fantasia de 

um delírio aprisiona a consciência que o projeta, não significa que ela própria se deixe 

prender aí, não significa que ela se despoje de suas possibilidades de ser; mas é que o mundo, 

alienando sua liberdade, não pode reconhecer sua loucura”. 

Contudo, observa Foucault, ainda em Doença mental e psicologia, essa fantasia 

delirante alcança a contemporaneidade e, ao mundo delirante, se liga uma espécie de 

consciência mórbida. Assim, a loucura se instaura na sociedade contemporânea, fazendo o 

indivíduo sequer reconhecê-la, o que torna o constrangimento cada vez mais concreto e real: 

 
Fala-se muito da loucura contemporânea, ligada ao universo da máquina, e ao 
esmaecimento das relações afetivas diretas entre os homens. Este vínculo não é 
falso, sem dúvida, e não é por acaso que o mundo mórbido toma tão frequentemente, 
hoje em dia, o aspecto de um mundo onde a racionalidade mecanicista exclui a 
espontaneidade contínua da vida afetiva. Mas seria absurdo dizer que o homem 
doente maquiniza seu universo porque projeta um universo esquizofrênico no qual 
se perde; falso mesmo pretender que ele é esquizofrênico porque aí está, para ele, o 
único meio de escapar ao constrangimento do seu universo real. De fato, quando o 
homem permanece estranho ao que se passa na sua linguagem, quando não pode 
reconhecer significação humana e viva nas produções de sua atividade, quando as 
determinações econômicas e sociais o reprimem, sem que possa encontrar sua pátria 
neste mundo, então ele vive numa cultura que torna possível uma forma patológica 
como a esquizofrenia; [...] (FOUCAULT, 2000, p. 95). 

 



	 77 

É possível admitir, a partir da análise da problemática da loucura em Foucault, que a 

doença mental é apenas a forma histórica que toma o movimento de uma existência que vive 

sobre a inautenticidade. Nesses casos, o indivíduo recusa constantemente a sua própria 

liberdade optando por se deixar absorver no seu delírio, legitimando-o.  

Todavia, a legitimação do delírio é a forma patológica. Em outra perspectiva, tem-se o 

paradoxo como o que vai permitir aparecer a espontaneidade da vida afetiva, embora seja, 

neste mesmo paradoxo, o que os “especialistas da verdade” sobre a loucura apontam como o 

próprio da loucura. Em Foucault, ao contrário, quando o paradoxo se esvai desaparece com 

ele a possibilidade do entendimento da ambiguidade. Assim, a loucura é legitimada por 

construções que são fortalecidas nas relações diretas entre os homens. 

É neste aspecto que Foucault em História da loucura na Idade Clássica, quando 

aborda O círculo antropológico, questiona tal concepção de loucura, uma vez que: “[...] 

transformando a imagem do sonho em não-ser do erro, fazia a loucura, como recusar que 

houvesse aí alguma coisa que fosse da liberdade?” (FOUCAULT, 1978, p. 556). 

Conforme Foucault, no paradoxo, há espaço de jogo que permite ao sujeito falar, ele 

mesmo, a linguagem de sua própria loucura e constituir-se como louco. Aqui encontra-se, na 

loucura, o paradoxo que se estabelece na ambiguidade da liberdade35. 

 
[...] essa liberdade ambígua que estava no âmago da existência do louco, eis que 
agora é reclamada nos fatos, como quadro da sua vida real e como elemento 
necessário ao aparecimento de sua verdade de louco. Tenta-se captá-la numa 
estrutura objetiva. Mas no momento em que se acredita apreendê-la, afirmá-la e 
fazê-la valer, só se recolhe a ironia das contradições: 
— permite-se que a liberdade do louco atue, mas num espaço mais fechado, mais 
rígido, menos livre que aquele, sempre um pouco indeciso, do internamento; 
— liberam-no de seu parentesco com o crime e o mal, mas para fechá-lo nos 
mecanismos rigorosos de um determinismo. Ele só é inteiramente inocente no 
absoluto de uma não-liberdade; 
— retiram-se as correntes que impediam o uso de sua livre vontade, mas para 
despojá-lo dessa mesma vontade, transferida e alienada no querer do médico. O 
louco doravante está livre, e excluído da liberdade. Outrora ele era livre durante o 

                                                
35 O obra literária O Alienista, de Machado de Assis, escrita em 1881, mostra essa ambiguidade da loucura e da 
liberdade. “A ideia de meter os loucos na mesma casa, vivendo em comum, pareceu em si mesma sintoma de 
demência [...]” (p. 3). O Dr. Bacamarte, definia a loucura, objeto de seus estudos, “[...] era até agora uma ilha 
perdida no oceano da razão; começo a suspeitar que é um continente” (p. 9). Então, depois que conseguiu sua 
façanha em nome da ciência, de modo a não haver dúvida na terapêutica a ser aplicada, resolveu, após 
desavenças e lutas com a comunidade de Itaguaí, permitir liberdade aos que se apresentavam com algum sinal de 
demência e trancafiar as pessoas sãs. É o que diz o § 4o do documento apresentado na Câmara dos vereadores ao 
final da obra. “Foi adotada sem debate uma postura, autorizando o alienista a agasalhar na Casa Verde as 
pessoas que se achassem no gozo do perfeito equilíbrio das faculdades mentais” (p. 29). Depois, o médico 
passou a desconfiar de si mesmo, a partir do momento em que era considerado por todos como sem defeito, sem 
vício, um ser perfeito, descobriu-se, ele a si próprio como também um alienado. Ele próprio passou a ser recluso 
da Casa Verde (p. 34). 



	 78 

momento em que começava a perder sua liberdade; é livre agora no amplo espaço 
em que já a perdeu (FOUCAULT, 1978, p. 558). 

 

As “práticas de liberdade” se instituem na liberdade retomada do paradoxo e da 

ambiguidade, por meio dos quais é possível acuar o pior das objetividades elaborando 

mecanismos para novas subjetivações: “[...] tratar-se-á não do erro e do não-ser, mas da 

liberdade em suas determinações reais: o desejo e o querer, o determinismo e a 

responsabilidade, o automático e o espontâneo” (FOUCAULT, 1978, p. 559). Por outro lado, 

na inexistência do paradoxo, o delírio e a consequente doença mental se estabelecem. Nesse 

sentido, o indivíduo fica impotente em relação à luta. Para fortalecer essa perspectiva, é 

interessante a abordagem de Foucault, em Ditos e escritos I, no texto de 1954, Introdução (In 

Binswanger): 

 
Quando a existência é vivida sob o modo da inautenticidade, ela não advém à 
maneira da história. Ela se deixa absorver na história interior de seu delírio. Ou 
então sua duração se esgota inteiramente no devenir das coisas; ela se abandona a 
esse determinismo objetivo no qual se aliena totalmente sua liberdade originária. E, 
tanto em um caso como no outro, a existência vem, por ela mesma e por seu próprio 
momento, inscrever-se nesse determinismo da doença (FOUCAULT, 2011a, p. 
121). 

 

A ambiguidade da loucura é o indivíduo se metaforseando, e a libertação do sujeito 

assume aqui um sentido paradoxal na medida em que o processo patológico é, como afirma 

Foucault inspirado em Binswanger, uma espécie de contradição que se apresenta na unidade 

contraditória de um mundo privado e, ao mesmo tempo, no abandono à inautenticidade do 

mundo. Quando não se criam mecanismos de enfrentamento, a doença mental é, ao mesmo 

tempo, algo que é retirado da pior das subjetividades e algo que subjaz na pior das 

objetividades. 

Assim, a liberdade do louco só existe nesse instante e nessa imperceptível distância 

que o torna livre para abandonar sua liberdade e acorrentar-se à sua loucura; ela está apenas 

nesse ponto virtual da escolha, em que, enquanto sujeito histórico, o indivíduo é aquele que 

nos aponta, como observa Foucault (1978, p. 557): “[...] a nos colocarmos na incapacidade de 

usar de nossa liberdade e corrigir nossos erros”.  

Encontra-se, então, na problemática da loucura, o louco como uma espécie de “figura” 

criativa, aquele que ousa, que subverte o que está posto e, por isso mesmo, é livre; como 

aquele que é provocado e, ao mesmo tempo, provoca mudanças e, por elas e em meio a elas, 

corre todos os riscos. É nesse sentido que, em função dos elementos presentes na 

problemática da loucura, Foucault, nos cursos ministrados no Collège de France, vai se 



	 79 

posicionar quanto à necessidade de o indivíduo direcionar sua preocupação ao cultivo do 

ethos – o cuidado de si – o exercício de práticas de si para viver bem diante das adversidades 

do momento presente. 

 

 

1.4.2 Problemática da prisão 

 

Em Vigiar e Punir, Foucault aponta que ao final do século XVIII e princípio do século 

XIX, no que diz respeito aos comportamentos socialmente indesejáveis, tem-se a passagem do 

suplício a uma penalidade de detenção. A partir de então, uma nova legislação define o poder 

de punir como uma função geral da sociedade que é exercida da mesma maneira sobre todos 

os seus membros. Foucault investiga e descobre que, no corpo social, considerando de um 

lado a legislação e, de outro, formas, condições e modos dos indivíduos se comportarem - 

embora os indivíduos se apresentem igualmente representados ao considerar o aspecto da 

detenção e da pena - não há como deixar de perceber processos de dominação característicos 

de um tipo particular de poder. 

Foucault nos apresenta muitas possibilidades para a abordagem do tema da prisão, mas 

para compreender esse tipo particular de poder apontado pelo autor de Vigiar e punir, 

optamos por tratar da problemática das prisões associada à experiência-limite. O filósofo 

francês mostra ter vivenciado tal experiência na medida em que começou a escrever a obra 

Vigiar e Punir depois de ter participado, durante alguns anos, de grupos de trabalho, de 

reflexão e de luta contra as instituições penais, de modo a engajar várias pessoas, a saber: 

detentos, famílias, pessoal de vigilância, magistrados, etc., o que, de certo modo, tornou o 

desenvolvimento da pesquisa um trabalho coletivo. Mesmo assim, até então, tratava-se de 

alguma coisa que o autor vivia inteiramente só, em sua pura subjetividade (FOUCAULT, 

2010b, p. 295-296). Todavia, na medida em que a investigação se torna pública e permite aos 

leitores a possibilidade de um novo olhar, atualiza-se o tema prisão.  

A investigação sobre as prisões representa uma mudança para o autor de Vigiar e 

Punir e para os leitores da obra: na medida em que a pesquisa ocorre, os fatos, os 

acontecimentos, as revelações e os desdobramentos destas se apresentam como possibilidade 

de ir além do que está determinado e sedimentado. A vivência de dada experiência permite ao 

autor não só chegar ao seu limite, mas cruzá-lo e atravessá-lo. 

É neste aspecto que a temática se desdobra e o sujeito também, e os paradoxos e 

ambiguidades das condições limítrofes permitem novos caminhos a serem trilhados. É isto 



	 80 

que o filósofo francês apresenta na investigação sobre a problemática das prisões. Em 

entrevista de 1980 à Trombadori, intitulada Conversas com Michel Foucault, publicada em 

Ditos e escritos VI, ao expressar seu sentimento sobre a pesquisa da prisão, o filósofo 

desabafa: “[...] Sentia-se que alguma coisa de atual estava sendo colocada em questão [...]” 

(FOUCAULT, 2010b, p. 295), e mais adiante continua: 

 
Quando o livro saiu, diferentes leitores - em particular, os agentes de vigilância, 
assistentes sociais etc. - deram este singular julgamento: ‘Ele é paralisante; é 
possível que tenha observações justas, mas, de toda maneira, tem seguramente 
limites, porque nos bloqueia, impede-nos de continuar em nossa atividade’ [...] 
(idem, p. 295-296). 

 

Vigiar e punir apresenta a possibilidade de um novo olhar sobre as instituições 

carcerárias e sobre a sociedade contemporânea no tratamento dado às prisões, a ponto de levar 

o leitor a se questionar, a se horrorizar, a negar e, ao mesmo tempo, perceber identificações e 

buscar mudanças sobre os mecanismos da prisão: 

 
[...] Isso mostra que, no livro, exprime-se uma experiência bem mais extensa do que 
a minha. Ele nada mais fez do que se inscrever em alguma coisa que estava, 
efetivamente, em curso; na, poderíamos dizer-nos, transformação do homem 
contemporâneo em relação à ideia que tem de si mesmo. Por outro lado, o livro 
também trabalhou para essa transformação. Ele foi mesmo, para uma pequena parte, 
um agente. Eis o que é, para mim, um livro-experiência, em oposição a um livro-
verdade e a um livro-demonstração (FOUCAULT, 2010b, p. 296). 

 

Trata-se de uma investigação cuja experiência alcança de maneira inteligível certos 

mecanismos, a saber, o aprisionamento e a penalização, bem abordados na obra Vigiar e 

punir. Tais mecanismos mostram o quanto, ao mesmo tempo que a sociedade pretende manter 

distanciamento das prisões, maior é a profundidade com que os indivíduos desta mesma 

sociedade são penalizados. 

Foucault, ao afirmar que a investigação sobre o nascimento das prisões foi a vivência 

de uma experiência-limite, se apresenta, em dado momento, como um indivíduo que se situa 

em oposição entre o acontecimento e a verdade demonstrada e, em outro, como alguém que se 

depara com a possibilidade de enfrentamento dessa verdade demonstrada. Dessa forma, ele se 

encontra diante dos “jogos de poder”, os quais, quando conhecidos, constituem-se como 

forças que permitem remeter o invidíduo a outra experiência provocadora de mudança nos 

horizontes culturais. Nesse sentido, joga-se e vive-se no presente e na atualidade que se 

experiencia, e essa parece ter sido a experiência-limite vivenciada por Foucault: 

 



	 81 

[...] a experiência-limite representa para o pensamento como que uma nova origem. 
O que ela lhe dá é o dom essencial, a prodigalidade da afirmação, uma afirmação 
que, pela primeira vez, não é um produto e, assim, escapa a todos os movimentos, 
oposições e reversões da razão dialética a qual, em sendo finalizada antes dela, não 
pode mais reservar a ela um lugar em seu reino. Acontecimento difícil a 
circunscrever (BLANCHOT, 1969, p. 310)36. 

 

Dessa forma, a sociedade contemporânea está diante de uma justiça que aparece como 

ordenadora, cuja finalidade é superar a dor e o sofrimento causada pela anterior forma de 

punição: o suplício. Surge, então, uma justiça que se diz igual, um aparelho judiciário que se 

pretende autônomo. Contudo, observa Foucault: 

 
Onde desapareceu o corpo marcado, recortado, queimado, aniquilado do supliciado, 
apareceu o corpo do prisioneiro, acompanhado pela individualidade do delinquente, 
pela pequena alma do criminoso, que o próprio aparelho do castigo fabricou como 
ponto de aplicação do poder de punir e como objeto do que ainda hoje se chama a 
ciência penitenciária (FOUCAULT, 1987, p. 213). 

 

Na problemática das prisões situada em Vigiar e punir, é possível seguir vários 

caminhos, como, por exemplo, abandonar a ilusão de que a penalidade é uma maneira de 

reprimir os delitos e que nesse papel, de conformidade com as normas sociais e os sistemas 

políticos a penalidade, pode ser severa e indulgente ou, por outro lado, aceitar a penalidade 

como uma forma que se aplica em perseguir o indivíduo ou ainda, através das análises de 

fenômenos sociais, mostrar que as medidas punitivas não são simplesmente e unicamente 

mecanismos negativos que permitem reprimir, impedir, excluir, suprimir, mas possuem 

aspectos positivos e que, mesmo em sua negatividade, na medida em que estão ligadas a toda 

uma série de efeitos punitivos e úteis que têm por encargo sustentar, permitem repensar as 

formas e os modos de vidas dos indivíduos que compõem o corpo social: 

 
Vigiar e punir: nascimento da prisão (Surveiller et punir: naissance de la prison, 
1975), continuação de Eu, Pierre Riviàre, liga o crime à loucura e à política de uma 
maneira formal e central, e “rastreia” esta vinculação ao que fora dado na França 
desde o século XVIII até o presente, a saber, desde o ‘castigo do corpo até o castigo 
da alma’. O livro começa dramaticamente com a condenação de Damiens37, ocorrida 
em 1757 [...] (KURZWEIL, 1979, p. 49)38. 

                                                
36 “l´expérience-limite répresente pour la pensée comme une nouvelle origine. Ce qu´elle lui donne, c´est le don 
essentiel, la prodigalité de l´affirmation, une affirmation qui, pour la première fois, n´est pas un produit et, ainsi, 
échappe à tous les mouvements, oppositions et renversements de la raison dialectique, laquelle, s´étant achevée 
avant elle, ne peut plus lui réserver un rôle dans son règne. Evénement difficile à circonscrire” (BLANCHOT, 
1969, p. 310). 

37 Em Vigiar em Punir, Capítulo I, sobre O corpo dos condenados, Foucault (1999, p. 9) relata sobre o caso 
Damiens: “[Damiens fora condenado, a 2 de março de 1757], a pedir perdão publicamente diante da poria 
principal da Igreja de Paris [aonde devia ser] levado e acompanhado numa carroça, nu, de camisola, 
carregando uma tocha de cera acesa de duas libras; [em seguida], na dita carroça, na praça de Greve, e 



	 82 

 

Se considerássemos unicamente os sistemas punitivos concretos, isto é, as instituições 

penais, possivelmente se evidenciaria a anulação do indivíduo. Após cometer um delito, não 

há como existir mais “salvação”, no sentido de que este indivíduo venha um dia retornar à 

convivência social saudável, pois estará esta pessoa condenada ao degredo da contravenção39. 

Se, por outro lado, passarmos a analisar as formas de penalidade presentes nos 

fenômenos sociais, as quais estão instituídas para todos os indivíduos da sociedade, inclusive 

percebendo os fatores que permitem que a sociedade veja que todos os indivíduos estão, 

constantemente, em um emaranhado de prisões e infrações e que mesmo aqueles que não 

estão encarcerados literalmente nas instituições penais também sofrem penalidade. Esse 

contexto, por mais absurdo que se apresente, por vezes se trata de uma situação vantajosa 

tanto política como economicamente. Eis um tipo particular de poder. 

  Dessa forma, a investigação sobre a prisão que Foucault desenvolveu não foi para 

simplesmente tomar conhecimento da sua estrutura material, mas também para buscar 

entender sua forma e, nela, perceber as possíveis nuances que se desdobram por intermédio 

dessa experiência-limite: 

 
A forma-prisão [...] se constituiu fora do aparelho judiciário, quando se elaboraram, 
por todo o corpo social, os processos para repartir os indivíduos, fixá-los e distribuí-
los espacialmente, classificá-los, tirar deles o máximo de tempo, e o máximo de 
forças, treinar seus corpos, codificar seu comportamento contínuo, mantê-los numa 
visibilidade sem lacuna, forma em torno dele um aparelho completo de observação, 

                                                                                                                                                   
sobre um patíbulo que aí será erguido, atenazado nos mamilos, braços, coxas e barrigas das pernas, sua 
mão direita segurando a faca com que cometeu o dito parricídio, queimada com fogo de enxofre, e às partes 
em que será atenazado se aplicarão chumbo derretido, óleo fervente, piche em fogo, cera e enxofre 
derretidos conjuntamente, e a seguir seu corpo será puxado e desmembrado por quatro cavalos e seus 
membros e corpo consumidos ao fogo, reduzidos a cinzas, e suas cinzas lançadas ao vento. Finalmente foi 
esquartejado [relata a Gazette d’Amsterdam]. Essa última operação foi muito longa, porque os cavalos 
utilizados não estavam afeitos à tração; de modo que, em vez de quatro, foi preciso colocar seis; e como 
isso não bastasse, foi necessário, para desmembrar as coxas do infeliz, cortar-lhe os nervos e retalhar-lhe as 
juntas...” 
 
38 Vigilar y castigar: nacimiento de la prision (Surveiller et punir: naissance de la prison, 1975), continuación del 
Yo, Pierre Riviàre.:,) liga el crimen a la locura y a la política de una manera formal y central, y "rastrea" esta 
vinculación tal y como se ha dado en Francia desde el siglo XVIII hasta el presente, y desde el ‘castigo del 
cuerpo hasta el castigo del alma’. El libro empieza dramaticamente con la condena de Damiens, sucedida em 
1757 [...] (KURZWEIL, 1979, p. 49). 
 
39 No livro A letra escarlate, Nathaniel Howtorne (2011) nos apresenta a história de uma mulher que, face aos 
costumes puritanos da América do Norte, é obrigada a se trajar com uma letra A, de adúltera, costurada em sua 
roupa como forma de mostrar a toda a sociedade sua culpa, algo que se assemelha, e ganha o ar da historicidade, 
com os judeus sob o regime nazista, que tinham que andar nas ruas com a estrela de Davi, símbolo religioso do 
povo judeu, costurada em suas roupas para destacar a sua diferença, a sua ignomínia e seu débito com a 
sociedade, em virtude de serem considerados como inimigos do Reich. 



	 83 

registros e anotações, constitui sobre ele um saber que se acumula e se centraliza 
[...] (FOUCAULT, 1987, p. 195). 

 

Quando Foucault aponta que a forma-prisão envolve todo o corpo social, significa 

dizer que a sociedade está envolvida e que esta forma ou modelo se apresenta constantemente 

nas melhores instituições, a saber: família, escola, hospitais, etc., mas quando a prisão se 

materializa enquanto instituição penal; quando são criadas paredes, muros, grades e cadeados, 

e quando se questiona sobre os sujeitos que lá se encontram, os que compõem o corpo social 

permitem a si próprios um afastamento das instituições prisionais.  

Assim, os motivos que dizem respeito a esta instituição são de responsabilidade do 

aparelho judiciário. Dessa forma, o estabelecimento de regras referentes às pessoas que nela 

se instalarão; os tipos que serão lá depositados e aprisionados são assuntos que dizem 

respeito, unicamente, ao foro jurídico e não ao social. 

Por isso Foucault apresenta, em Vigiar e punir, que a ideia de uma reclusão penal40 

aparece explicitamente criticada por muitos reformadores. Segundo tais críticas, a reclusão 

penal é incapaz de responder à especificidade dos crimes. É desprovida de efeito sobre o 

público, além de inútil e até mesmo nociva à sociedade . Entre as muitas críticas concebidas à 

reclusão penal, está a de que ela causa um grande problema aos cofres públicos, no 

entendimento de que é demasiadamente cara sua manutenção. Ademais, mantém os 

condenados na ociosidade, multiplica-lhes os vícios e fomenta o desenvolvimento de novas 

faculdades criminosas, já que muitas instituições penais mundo afora funcionam como 

verdadeiras “universidades” do crime.  

Neste sentido, além da dificuldade em controlar o cumprimento da pena, corre-se o 

risco de expor os detentos à arbitrariedade de seus guardiães. Na reclusão penal, isto é, no 

cumprimento da pena, o indivíduo se encontra com leis outras, criadas e elaboradas pelo 

universo carcerário como mecanismos próprios de poder e manutenção da ordem dos e pelos 

que estão envolvidos no processo. O trabalho de privar um homem de sua liberdade e vigiá-lo 

na prisão é uma espécie de exercício de tirania. O indivíduo está entregue às leis dos guardas 

e agentes de segurança e da diversidade de grupos que lá se encontram, seja raça, religião, 

cultura, gangues, facções, etc. 

                                                
40 O art. 33 do Código Penal Brasileiro preceitua que a pena de reclusão deve ser cumprida em regime fechado, 
semiaberto ou aberto. Considera-se regime fechado a execução da pena em estabelecimento de segurança 
máxima ou média; regime semiaberto é a execução da pena em colônia agrícola, industrial ou estabelecimento 
similar; regime aberto é a execução da pena em casa de albergado ou estabelecimento adequado. 



	 84 

Assim, a sociedade não reconhece os indivíduos que estão encarcerados como parte do 

corpo social, muito embora todos os elementos que compõem a forma-prisão estejam 

presentes em todos os momentos dessa sociedade. Todavia, esta busca o distanciamento: os 

que lá se encontram são criminosos, sequer fazem parte desse corpo social. É assim que a 

prisão se materializa e atinge um grau de sofisticação para cumprir o seu único objetivo, 

corrigir os mais variados vícios e males que afetam a sociedade, sendo que esta se desvia do 

processo por ela instituído na mesma proporção que o centro correcional se distancia de seu 

propósito originário, distorcendo sua função original, a de ressocializar. 

É comum a aversão da sociedade aos indivíduos que são depositados nas instituições 

penais: 

 
A prisão torna-se uma espécie de observatório permanente que permite distribuir as 
variedades do vícios ou da fraqueza [...].  
[...] Organiza-se todo um saber individualizante que toma como campo de referência 
não tanto o crime cometido (pelo menos em estado isolado), mas a virtualidade de 
perigos contida no indivíduo e que se manifesta no comportamento observado 
cotidianamente. A prisão funciona aí como um aparelho de saber (FOUCAULT, 
1987, p. 104). 

 

O aparelho judiciário define o delinquente e elabora toda uma arquitetura prisional que 

seria para a transformação dos indivíduos com a função de “[...] agir sobre aquele que abriga, 

dar domínio sobre seu comportamento, reconduzir até eles os efeitos do poder, oferecê-los a 

um conhecimento, modificá-los” (FOUCAULT, 1987, p. 144). 

O corpo social, conforme observa Foucault, embora não reconheça, contém 

visivelmente em seus segmentos a forma-prisão. Ademais, os aspectos formais de 

classificação, treinamento, codificação, regulação, vigilância, e nesta, observação, registros e 

anotações atingem cotidianamente e regularmente aqueles que estão “do lado de fora” dos 

presídios.  

Um aspecto que Foucault desmascara é que não há como se distanciar da forma-

prisão; ela atinge todo o corpo social. Os indivíduos obedecem regras e a lei é o recurso para 

o bom adestramento. Mas aos que estão “do lado de dentro”, trancafiados entre paredes e 

cadeados, a disparidade só salta aos olhos ao se definir as técnicas da correção 

individualizante. Desse modo, separa-se do corpo social o corpo do delinquente, embora 

todos os demais aspectos – sistematização / ordenação, enquadramentos / alinhamentos, 

obediência / vigilância – se apresentem como elementos e condições aceitos pela “sociedade”. 



	 85 

Em entrevista a F. Scianna, em abril de 1975, publicada no Jornal L’europeo e 

intitulada A prisão vista por um filósofo francês, quando indagado sobre o porque de sua 

investigação se deter sobre o sistema prisional, observa Foucault: 

 
- Temos vergonha de nossas prisões. Esses enormes edifícios que separam dois 
mundos de homens, construídos outrora com orgulho, a ponto de situá-los, com 
frequência, nos centros das cidades, hoje nos constrangem. As polêmicas que se 
desencadeiam com regularidade a respeito das prisões, e recentemente devido a 
numerosas revoltas, testemunham de modo claro esse sentimento (FOUCAULT, 
2012a, p. 148). 

 

Foucault deixa claro que a sociedade tem vergonha da instituição prisão. Esse mesmo 

indivíduo social capaz de julgar e se sensibilizar com as mutilações à época dos suplícios, 

como o caso de “Damiens” (FOUCAULT, 1987, p. 9), narrado no início do Vigiar e punir, é 

indivíduo incapaz de aceitar as pessoas que estão pagando pena em instituições prisionais 

como parte do corpo social. 

Neste sentido, admite Foucault, trata-se de edifícios que separam dois mundos de 

homens, o que mostra o quanto o poder punitivo se apossa do indivíduo delinquente. Todavia, 

a separação evidente parece transcorrer unicamente nos instrumentos  utilizados no interior 

das instituições prisionais para realizar a “transformação” deste indivíduo. É nesse aspecto 

que Foucault apresenta-nos o que ele vai denominar de tecnologia da pena: conforme o 

pesquisador, se não em seu fundamento teórico, mas na maneira como elas se inserem no 

interior das instituições prisionais, as próprias tecnologias, pouco a pouco, tomam a forma-

prisão e, também, se manifestam no âmago da sociedade: 

 
Voltemos um instante ao livro sobre as prisões. É, em certo sentido, um livro de 
pura história. Mas, há pessoas que gostaram dele ou detestaram, assim reagiram 
porque tinham a impressão de que se tratava de questão delas próprias, ou do mundo 
absolutamente contemporâneo, ou de suas relações com o mundo contemporâneo, 
nas formas em que este é aceito por todos (FOUCAULT, 2010b, p. 292). 

 

Então, tem-se que quanto mais a sociedade contemporânea pretende manter 

distanciamento do tema prisão, tanto maior é a profundidade dos mecanismos dos quais esta 

mesma sociedade está cercada, de modo que, senão legalmente, ao menos aparentemente, 

tudo é vigilância: câmeras nos vigiam desde o céu  - via satélite -, nas ruas, no interior dos 

prédios, etc. As casas, os prédios e as lojas estão repletas de aparelhos tecnológicos 

cumprindo com total eficácia a função de vigilância do Panóptico. Cada cidadão “livre”, ou a 

maioria deles, possui cachorros que, mesmo denominados “animais de estimação”, cumprem 

a função de cão de guarda. Por todos os lados, se multiplicam grades, cadeados, sensores 



	 86 

eletrônicos, vigilantes, muralhas, de modo que a forma-prisão se instaura nas vidas de todos 

os que pretendem se distanciar da instituição prisional, já que todos, de certo modo, 

encontram-se efetivamente encarcerados41. 

É neste aspecto que Foucault articula a um só tempo uma acepção ativa, a experiência 

como dever de arrancar o sujeito a si mesmo, e uma acepção reativa, a experiência como 

reconstrução. Vigiar e Punir é um livro que funciona como uma experiência porque propõe a 

transformação da relação histórica, teórica, moral e ética que se tem com a prisão.  

O trabalho direto junto ao universo carcerário, a boa recepção de Vigiar e Punir pelos 

profissionais da vigilância e da assistência social, a aclamação da obra são alguns dos 

elementos que conduzem ao pedido de urgência por modificações nas práticas vigentes nos 

ambientes carcerários. Nesse sentido, as análises possíveis ou o novo olhar sobre a sociedade 

contemporânea permitem, a partir da pesquisa de Michel Foucault, cruzar uma dada realidade 

e atravessar a uma outra que se desdobra a partir dela mesma, isto é, a partir dos seus limites 

em que são considerados todos os paradoxos e ambiguidades. 

Foucault, sobre a experiência-limite que ele vivenciou na investigação da problemática 

das prisões, esclarece, em primeiro lugar que: “[...] não me apoio em um background teórico 

contínuo e sistemático [...]” (FOUCAULT, 2010b, p. 294); acrescentando “[...] que não há 

livro que eu tenha escrito sem, ao menos em parte, uma experiência direta, pessoal [...]”(Idem, 

ibid) e, como terceira implicação: 

 
[...] não se trata absolutamente de transpor para o saber experiências pessoais. A 
relação com a experiência deve, no livro, permitir uma transformação, uma 
metamorfose, que não seja simplesmente a minha, mas que possa ter certo valor, 
certo caráter acessível para os outros, que essa experiência possa ser feita pelos 
outros (FOUCAULT, 2010b, p. 294-295). 

 

 A quarta consequência que nos aponta sobre o limite é que “[...] essa experiência, 

enfim, deve poder estar ligada, até certo ponto, a uma prática coletiva, a uma forma de 

pensar” (FOUCAULT, 2010b, p. 295). 

 Foucault não tinha como objeto satisfazer aos historiadores profissionais nem muito 

menos satisfazer a si próprio unicamente, mas convidar a sociedade a realizar uma história do 

pensamento, isto é, considerar a si mesmo em sua história, pensar sobre seus valores, seus 

                                                
41 Hobbes quando aborda sobre o princípio da sobrevivência fundamenta a questão da segurança. Acredita que 
“O Fim Último, causa final e desígnio dos homens (que amam naturalmente a liberdade e o domínio sobre os 
outros), ao introduzir aquela restrição sobre si mesmos sob a qual os vemos viver nos Estados, é o cuidado com 
sua própria preservação e uma vida mais satisfeita” (HOBBES, 1997, p. 141). 



	 87 

modos e condições de existência, os estigmas sedimentados e, através de um conteúdo 

histórico determinado, ultrapassá-lo ou mesmo emitir um novo olhar sobre o objeto das 

prisões que permitisse o estabelecimento de novas relações e estabelecesse, frente ao poder, 

novas relações de poder. 

 O livro Vigiar e Punir faz uso de documentos concretos por meio dos quais é possível 

efetuar não somente uma constatação de verdade, como também uma experiência que mostra 

um caminho para uma transformação da relação que o indivíduo tem consigo, com a 

sociedade que compartilha e com o mundo.  

O delinquente que enfrenta as adversidades nas instituições penais é uma “figura” 

criativa, é provocado a mudar e, ao mesmo tempo, aponta elementos que podem provocar 

mudanças,  nos quais sempre estarão as suspeitas e os riscos e é diante destes que se faz 

necessária a preocupação com o cultivo do ethos – o cuidado de si – e o exercício de práticas 

de si para viver bem diante das adversidades do momento presente. 

 

 

1.4.3 Problemática da sexualidade  

 

A problemática da loucura e a problemática da prisão indicaram que a realidade 

histórica apresenta verdades baseadas em certas regularidades, as quais são estigmatizadas e 

constantementes repetidas a ponto de se tornarem casuais e aceitáveis. Desse modo, é 

necessária a identificação em dada realidade histórica dos “jogos de verdade”, por meio dos 

quais é possível ao indivíduo se reconhecer em sua história. 

Em Uma estética da existência, entrevista de 1984, Ditos e escritos V, Foucault admite 

que as problemáticas que ele moveu por força da sua investigação, embora mude a 

perspectiva, sempre se reportam ao entorno dos mesmos problemas existentes nas relações 

entre os sujeitos: 

 
[...] Procurei analisar de que modo domínios como os da loucura, da sexualidade, da 
delinquência podem entrar em um certo jogo da verdade e como, por outro lado, 
através dessa inserção da prática humana, do comportamento, no jogo da verdade, o 
próprio sujeito é afetado. Era este o problema da história da loucura, da sexualidade. 
(FOUCAULT, 2006b, p. 282). 

 

É preciso apossar-se da história de modo a tomar conhecimento de seu funcionamento, 

pois é nela, no sujeito que vive a experiência, que está a possibilidade do esvaziamento desses 

enunciados que se cristalizaram como verdades e aprisionam os indivíduos. Daí, a tarefa de 



	 88 

Michel Foucault, quando da investigação sobre a problemática da sexualidade, é mostrar às 

pessoas que elas são muito mais livres do que pensam. 

Da mesma forma, pretende Foucault mostrar que as pessoas estão equivocadas quando 

aceitam como verdadeiros e evidentes certos temas fabricados em um momento particular da 

história. Essa pretensa evidência pode ser criticada e destruída. Por isso, conhecer os 

fundamentos ou se apropriar dos discursos refletidos na história é o que pode conduzir o 

indivíduo à quebra de paradigmas, de preconceitos e, assim, remetê-lo às “práticas de 

liberdade”. 

Em História da sexualidade II: o uso dos prazeres, Foucault (1998, p. 11) considera 

que: 

 
[...] para compreender de que maneira o indivíduo moderno podia fazer a 
experiência dele mesmo enquanto sujeito de uma ‘sexualidade’, seria indispensável 
distinguir previamente a maneira pela qual, durante séculos, o homem ocidental fora 
levado a se reconhecer como sujeito de desejo.  
 

O que seria “sujeito de desejo” dentro de uma sociedade que delimita aos indivíduos 

os modos adequados de vestir, sentar, comer e representar o seu corpo? Na entrevista 

intitulada O Ocidente e a verdade do sexo, Le Monde, novembro de 1976, Ditos e escritos IX, 

Foucault afirma que o indivíduo sujeito do desejo é aquele que vivencia a arte erótica, muito 

embora, reconheça que a relação erótica não é conhecida e experienciada pelo indivíduo 

moderno. 

Foucault identifica na arte erótica relações de poder que não somente conduzem e 

dirigem a alma, mas se ampliam a outros modos e condições de relacionamentos. Em texto de 

1982, intitulado A hermenêutica do sujeito, Ditos e escritos IX, o filósofo francês apresenta na 

experiência do exílio de Sêneca, por exemplo, a relação erótica que se amplia para a relação 

de família, relação de proteção, relação de amizade, etc. 

 
- Mas há muitas outras formas nas quais se exerce a direção de alma. Esta vem 
acompanhar e animar todo um conjunto de outras relações: relações de família 
(Sêneca escreve uma consolação à sua mãe, por ocasião de seu próprio exílio); 
relações de proteção (o mesmo Sêneca se ocupa, ao mesmo tempo, da carreira e da 
alma do jovem Serenus, um primo da província que acaba de chegar a Roma); 
relações de amizade entre duas pessoas bastante próximas em idade, em cultura e 
em situação (Sêneca com Lucilius); relações com um personagem de posição 
elevada ao qual se prestam seus deveres lhe apresentando conselhos úteis (assim 
Plutarco com Fundanus, ao qual ele envia com urgência as observações que ele 
próprio fez a propósito da tranquilidade da alma) (FOUCAULT, 2014a, p. 183-184). 

 



	 89 

Na arte erótica, Foucault identifica relações sociais diversas que se desenvolvem por 

intermédio do Eros, que desempenha um papel fundamental. Entretanto, Eros e ethos 

coincidem e se encontram no interior das próprias experiências nas relações de poder. Nas 

relações afetivas movidas por ele – Eros –, há uma ligação íntima entre os sujeitos que as 

vivenciam. Estão presentes em uma só experiência aspectos relacionados com amizade, 

sabedoria, afetividade e o que movimenta esses aspectos é o Ethos. A experiência de Sêneca, 

retomada por Foucault, apresenta a intensidade dessas relações, mas, infelizmente, nossos 

modos modernos de amizade não permitem mais decifrar o amor que adequadamente se 

apresenta nessa experiência, a saber: erótica. Estamos situados em uma época em que o 

conteúdo analisado nos tipos de poder e de saber: 

 
[...] é menos o prazer do que o desejo; no qual o mestre não tem por função iniciar, 
mas interrogar, escutar, decifrar; no qual esse longo processo não tem como 
finalidade uma majoração do prazer, mas uma modificação do sujeito (que se acha 
assim perdoado ou reconciliado, curado ou liberto) (FOUCAULT, 2014a, p. 4). 

 

Foucault reconhece, a respeito da sexualidade na modernidade, a presença das 

relações de poder, do prazer e da verdade associadas não à arte erótica, mas a uma “ciência do 

sexo”. Nesse contexto, o que vai aparecer em evidência são discussões sobre 

heterossexualidade, homossexualidade, sodomia, etc. Neste sentido, embora o filósofo francês 

não elabore uma análise histórico-crítica exclusiva sobre estes temas específicos, tais relações 

se encontram no interior da investigação e não há como suprimi-las. Ademais, são temáticas  

associadas na maioria das vezes à culpa, ao remorso ou à subversão. Na entrevista intitulada 

O Ocidente e a verdade do sexo, dada ao Le Monde em novembro de 1976, Foucault se 

questiona: 

 
[...] por que o Ocidente se perguntou continuamente sobre a verdade do sexo e 
exigiu que cada um a formulasse para si? Por que quis ele com tanta obstinação que 
nossa relação com nós mesmos passasse por essa verdade? Devemos, então, nos 
surpreender que, no início do século XX, tenhamos sido pegos por uma grande e 
nova culpabilidade, que começamos a sentir uma espécie de remorso histórico que 
nos fez acreditar que há séculos estávamos em falta em relação ao sexo 
(FOUCAULT, 2014a, p. 5). 

 

Em conformidade com o pensamento de Foucault, a análise histórica pode promover 

uma mudança de paradigmas. Neste sentido, há necessidade, no que diz respeito à história da 

sexualidade, de retorno aos temas da homossexualidade e da heterossexualidade, tomando os 

devidos cuidados no sentido de tentar perceber como estas foram experienciadas ao longo da 

história. Devemos, assim, ao considerar os modos e condições na conjuntura do momento em 



	 90 

que as experiências são vivenciadas, entender os motivos de a modernidade tratá-los com 

preconceito e, por vezes, não as tolerando, até mesmo visando-as com aversão e desprezo.  

Essa perspectiva consiste em uma trajetória indispensável para se evitar cair nas 

rédeas do poder e passar, na problemática da sexualidade, a defender equívocos e sedimentar 

preconceitos. Assim, como adverte Foucault (1998, p. 167) ao tratar da homossexualidade na 

Antiguidade em História da sexualidade II: 

 
Talvez não seja muito prudente utilizar aqui esses dois termos [‘tolerado’, 
‘homossexualidade’]. De fato, a noção de homossexualidade é bem pouco adequada 
para recobrir uma experiência, formas de valorização e um sistema de recortes tão 
diferentes do nosso. Os gregos não opunham, como duas escolhas excludentes, 
como dois tipos de comportamento radicalmente diferentes, o amor ao seu próprio 
sexo ao amor pelo sexo oposto.  
 

Muito embora essa advertência nos leve à conclusão de que seria inútil a retomada das 

relações homoafetivas na Idade Antiga, já que a manifestação da homossexualidade nos dias 

atuais diverge da que era praticada na Antiguidade, retomar o tratamento do tema, por outro 

lado, possibilita refletir sobre o preconceito que permeia a atual prática homossexual. Neste 

sentido, é possível repensar a nossa própria história, na medida em que, constantemente, os 

comportamentos dos sujeitos contemporâneos no que diz respeito às práticas homossexuais – 

seja para afirmá-las ou negá-las – geralmente se justificam apoiadas em conceitos originados 

na Antiguidade. 

Na Idade Antiga, a homossexualidade é compreendida de forma diferenciada da 

modernidade, o mesmo pode ser dito em relação à heterossexualidade, conforme Jacqueline 

de Romilly quando narra as insolências e escândalos de Alcibíades: 

 
Alcibíades era, pois, um mulherengo, e suas conquistas femininas davam muito que 
falar na Grécia. Mas também praticava, como era usual em Atenas, o outro amor. 
Sua beleza, em particular, atraiu-lhe inúmeros pretendentes, que o assediavam com 
certo sucesso (ROMILLY, 1996, p. 43). 

 

 Todavia, no que diz respeito à arte erótica na antiguidade clássica, esta oscila 

constantemente entre os desejos e prazeres da alma e do corpo. Na relação de Sócrates e 

Alcibíades, que aparece no Diálogo Banquete de Platão, a arte erótica é corrompida pela 

ambição política que animava Alcibíades e que se caracterizava como uma relação maior do 

que o amor dedicado ao velho mestre: 

 
[...] Mesmo agora, eu tenho consciência de que se eu aceitasse de prestar-lhe ouvido, 
não poderia resistir-lhe e sentiria novamente as mesmas emoções. De fato, ele me 



	 91 

obriga a admitir que, a despeito de tudo que me falta, continuo não tendo cuidado 
comigo mesmo, uma vez que me ocupo com os negócios de Atenas. Por isso me 
faço violência, a fechar os ouvidos como para escapar das sereias, e me afasto 
fugindo, para evitar de permanecer aí ao seu lado a esperar a velhice [...] (PLATON, 
2007, p. 166)42. 

 

Neste sentido, é preciso desmistificar a ideia da necessidade de estabelecer uma 

verdade sobre a história da sexualidade no Ocidente. O que se caracteriza como indispensável 

é esclarecer sobre como, no início do século XX, desenvolve-se, sobre as práticas sexuais –  

quando o desejo e o prazer se colocam na discussão da heterossexualidade e da 

homossexualidade – não somente a questão do preconceito, mas do sentimento de culpa. 

Foucault, em sua pesquisa sobre a história da sexualidade, aponta que o sentimento de 

culpa pode ter sido absorvido pelo indivíduo com os modos estabelecidos pela moral sexual 

cristã. Contudo, percebe o francês na existência da moral cristã referências aos modelos 

antigos. Em entrevista intitulada Sexualidade e solidão, 1981, Ditos e escritos V, ele observa 

nos modos de existência da moral cristã aspectos relacionados à cultura grega clássica: 

 
[...] Creio que a maioria dentre nós tende a atribuir esse modelo [que estabelece a 
monogamia, a fidelidade e a procriação como critérios para a prática sexual] quer ao 
cristianismo, quer à sociedade cristã moderna tal como ela se desenvolveu sob a 
influência da moral capitalista ou da moral dita burguesa. Mas fiquei surpreso ao 
verificar [...] que esse modelo se encontrava também na literatura latina e 
helenística. [...] Efetivamente os filósofos pagãos dos séculos que precederam e se 
seguiram à morte de Cristo propuseram uma ética sexual que, embora fosse em parte 
nova, era, no entanto, bastante semelhante ao que é tido como a ética cristã 
(FOUCAULT, 2006b, p. 96). 

 

Tais padrões, continuados pela moral cristã e reforçados pela sociedade desde a Idade 

Média, se perpetuaram aos séculos posteriores, atingindo o século XIX. A normatização do 

casamento fundado na relação heterossexual possibilitou que algumas práticas relacionadas ao 

desejo e ao prazer fossem cultivadas publicamente, por exemplo, o beijo, o abraço. No 

entanto, práticas destoantes do padrões morais regulados, a saber, as relações homoafetivas, 

mesmo na existência do desejo e do prazer, eram sempre vivenciadas às escondidas. 

Conforme Foucault (2014a, p. 167) nos diz em uma entrevista de 1982 intitulada Escolha 

sexual, ato sexual, Ditos e escritos IX: 
 

                                                
42 En ce moment encore, et j'en ai conscience, si j'acceptais de lui prêter l'oreillc, je ne pourrais pas rester 
insensible, et j'eprouverais lcs mêmes emotions. En effet, il m'oblige à admettre que, en dépit dc tout ce qui me 
manque, je continue à n'avoir pas souci de moi-même, alors que je m'occupe des affaires d'Athênes. Je me fais 
donc violence, je me bouche les oreilles comme pour échapper aux Sirènes, je m'éloigne en fuyant, pour eviter 
de rester assis là à attendre la vieillesse auprês de lui (PLATON, 2007, p. 166, 216a -216b). 



	 92 

A heterossexualidade, pelo menos desde a Idade Média, foi sempre apreendida 
segundo dois eixos: o eixo da corte, em que o homem seduz a mulher, e o eixo do 
ato sexual em si. A grande literatura heterossexual do Ocidente se preocupou 
essencialmente com o eixo da corte amorosa, isto é, antes de mais nada, com o que 
precede o ato sexual. Toda a obra de refinamento intelectual e cultural, toda a 
elaboração estética no Ocidente sempre se voltou para a corte. É o que explica que o 
ato sexual em si seja relativamente pouco apreciado, tanto do ponto de vista literário 
quanto cultural e esteticamente. Inversamente, não há nada que ligue a experiência 
homossexual moderna à corte. As coisas, aliás, não aconteciam assim na Grécia 
antiga para os gregos, a corte entre homens era mais importante que a corte entre 
homens e mulheres (pensemos somente em Sócrates e Alcibíades). Mas a cultura 
cristã ocidental baniu a homossexualidade, forçando-a a concentrar toda sua energia 
no ato em si. Os homossexuais não puderam elaborar um sistema de corte porque 
lhes recusaram a expressão cultural necessária a essa elaboração. O piscar de olhos 
na rua, a decisão, em uma fração de segundo, de agarrar a aventura, a rapidez com a 
qual as relações homossexuais são consumadas, tudo isso é produto de uma 
interdição.  

 

É possível dizer que na história das representações a interdição à homossexualidade 

desenvolve-se pelo cultivo da moral cristã, pois esta apresenta elementos que alimentam o 

preconceito, eliminam o desejo e tolhem o indivíduo de forma acentuada, principalmente 

porque uma vez que este não se reconhece como um sujeito de corpo ele percebe, menos 

ainda, que seu corpo deseja outro corpo. O desejo realiza-se quando saciado e aí permanece o 

prazer de qualquer relação. Contudo, Foucault entende a sexualidade como possibilidade de 

vida criadora, deixando uma indicação para o chamado movimento homossexual: 
 

[...] o movimento homossexual precisa mais, hoje, de uma arte de viver do que de 
uma ciência ou de um conhecimento científico (ou pseudocientífico) do que é a 
sexualidade. A sexualidade faz parte de nossas condutas. Ela faz parte da liberdade 
de que gozamos neste mundo. A sexualidade é algo que nós criamos nós mesmos - 
ela é nossa própria criação, muito mais do que a descoberta de um aspecto secreto 
de nosso desejo. Devemos compreender que, com nossos desejos, através deles, se 
instauram novas formas de relações, novas formas de amor e novas formas de 
criação. O sexo não é uma fatalidade; ele é uma possibilidade de chegar a uma vida 
criadora (FOUCAULT, 2014a, p. 251). 

 

A questão central que persiste nos temas tratados por Foucault é a de apresentar os 

riscos para a análise histórica dos acontecimentos no deter-se apenas nos códigos de ética e 

não nas “práticas de liberdade” dos indivíduos. Daí, as formas de apresentação histórica sobre 

a sexualidade mostram-nos a incoerência que o indivíduo é levado a viver. É necessária aos 

sujeitos históricos a coerência não com os códigos de ética ou com o que estes estabelecem 

moralmente para seguir, mas, acima de tudo, o que deve mover os sujeitos históricos livres é a 

coerência com a própria vida. Nesse sentido, na autenticidade de seus atos é possível se opor 

contra os sofrimentos da humanidade em todas as suas relações. Assim, faz-se necessário se 

engajar sem dissimulação, é o que afirma Foucault (2011a, p. 224) em A coragem da verdade: 

 



	 93 

[...] uma vida não dissimulada é uma vida que não ocultaria nada do que não é ruim 
e não faria o mal pois não dissimula nada. [...] a não dissimulação, [...] deve ser a 
garantia e a caução de uma vida inteiramente boa, de uma vida que será boa porque 
inteiramente visível, pois bem, essa não dissimulação não deve fazer seus e aceitar 
os limites habituais, tradicionais do pudor, esses limites que os homens 
convencionaram e que imaginam indispensáveis. Ao contrário, ela deve fazer 
aparecer, sem limite e sem dissimulação, o que, no ser humano, é da ordem da 
natureza, logo da ordem do bem. Ou seja, a não dissimulação, longe de ser a 
retomada e a aceitação dessas regras de pudor tradicionais que fazem que as pessoas 
se envergonhem de fazer o mal diante das outras, deve ser a exposição da 
naturalidade do ser humano ante o olhar de todos.  

 

A relação sexual é como toda e qualquer outra relação de poder. Entretanto, nela as 

ações e relações se efetivam, mais estritamente, na relação erótica e ela deve ser o objeto de 

manipulação não de um indivíduo por outro, não de um sistema, lei ou qualquer outra forma 

de aprisionamento, mas, quando muito, de uma cultura de si. Deste modo, o prazer sexual não 

é realizado em uma opção de dissimulação. Conforme Foucault, a relação sexual livre é o 

próprio ato de prazer que possui em si um foco de criação de cultura e, na concepção do autor 

de História da sexualidade, é sobre isso que é preciso se deter. Assim, Foucault se esforça em 

mostrar o quanto o tema da sexualidade é importante e delicado. Nesse sentido, em Governo 

de si e do outros, ele lembra da tomada de posição de Platão sobre o assunto ao escrever as 

Leis: 

  
[...] no momento em que aborda a análise da legislação sexual, Platão escreve: eis 
agora "um tema de não pequena importância, em que se fazer ouvir é difícil, em que 
caberia principalmente a Deus agir, se fosse, de certo modo, possível que as 
prescrições requeridas viessem dele; de fato, parece que é de um homem que se 
necessita, um homem audacioso, um homem que, pondo a franqueza (parresía) 
acima de tudo, proclame o que acha melhor para a cidade e para os cidadãos, ordene, 
perante essas almas corrompidas, o que toda a nossa constituição comporta e 
reclama, diga 'não' a todas as nossas paixões mais poderosas e, sem ter ninguém a 
apoiá-lo, sozinho, siga unicamente a voz da razão" [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 
188). 

 
 

Ora, Platão se encontra na elaboração de um sistema de leis; tudo é pensado, 

elaborado, normatizado, validado. Contudo, na esfera de uma legislação sobre a sexualidade, 

Platão reconhece a delicadeza do tema e a dificuldade de impor normas e enquadramentos 

para aspectos relativos à vida dos indivíduos e que dizem respeito ao seu corpo e aos seus 

desejos. Platão admite não poder elaborar leis sobre a relação sexual e invoca a necessidade 

de um deus: 

 
[...] mas o deus não está presente; pois bem, vocês vão precisar de um homem. E o 
que esse homem terá de fazer? Pois bem, é ele que, eventualmente sozinho, sem 
ajuda de quem quer que seja, falando sozinho em nome da razão, vai se dirigir aos 



	 94 

indivíduos e com toda a franqueza lhes dizer a verdade, uma verdade que deve 
persuadi-los, e persuadi-los a se conduzir como devem. Temos aí, eu creio, a ideia 
de uma espécie de suplemento de parresía, que jamais a organização da cidade, 
jamais a ordem das leis, por mais racional que seja, poderá assegurar (FOUCAULT, 
2010a, p. 189). 

 

 Portanto, não basta levantar a bandeira em luta de uma causa, isto é, em defesa seja da 

homossexualidade seja da heterossexualidade, também não é o suficiente a criação de leis que 

regulamentem as relações sexuais43. Antes, faz-se necessário, na medida em que se quer 

ocupar-se dos outros, quando se busca o outro, preocupar-se não consigo, mas, sem limite e 

sem dissimulação, ser, acima de tudo, capaz de uma fala franca, estar aberto à verdade e viver 

o que se é sem subterfúgios44. Tal perspectiva perpassa qualquer que seja a modalidade da 

relação, a saber, hetero, homo ou poliafetiva. Ela se dirige a uma abertura de um simples ato 

sexual em direção a uma cultura, ou seja, a algo muito maior. Trata-se de uma cultura de si. 

 

 

 

 

 

                                                
43 A questão da homossexualidade tem sido objeto de considerações há mais de 500 anos na Grã-Bretanha, muito 
embora reconhecimentos consistentes sobre a sodomia só tenham ocorrido a partir de 1999, quando da suspensão 
da proibição do alistamento de homossexuais às forças armadas na Grã-Bretanha. Antes disso, acontecimentos 
diversos marcaram a necessidade urgente das mudanças. Em 1533, surge a primeira lei civil da Grã-Bretanha 
sobre sodomia aprovada durante o reinado de Henrique VIII. Anteriormente, os homossexuais eram julgados 
pela igreja e a ação penal pelo crime de sodomia era a pena de morte e a cassação dos bens do condenado pela 
coroa, ao invés de irem para seus herdeiros legais. Em 1895, o escritor inglês Oscar Wilde é condenado a dois 
anos de trabalhos forçados por atentado violento ao pudor. Em 1952, o matemático inglês Alan Turing - 
conhecido como pai da computação moderna - responsável direto por reduzir a II Guerra Mundial em ao menos 
dois anos, ao quebrar o código secreto dos Nazistas, foi condenado à castração química, o que o levou ao 
suicídio dois anos mais tarde. Em 1954, o cientista e ornitólogo George Montagu, responsável por grande parte 
do acervo de aves do Natural History Museum de Londres, foi preso por 12 meses por “crimes homossexuais 
consensuais”, juntamente com dois outros homens. Em 2002, lei permite casais do mesmo sexo adotarem 
crianças. Em 2004, casais do mesmo sexo recebem direitos de casamentos civis. Em 2009, David Cameron pede 
desculpas públicas à família Turing pela forma como o matemático foi tratado pela lei Britânica. Fonte: 
Adaptado de http://molhoingles.com/linha-do-tempo-500-anos-de-direitos-gays-na-gra-bretanha/ 2/3. 
 
44 Conforme a Teoria Queer - consolidada por volta dos anos 90 – “A obra de Foucault e as experiências de 
certas políticas homossexuais afirmativas têm demonstrado que exigir o reconhecimento de uma identidade 
homossexual distintiva reafirma, inevitavelmente, uma oposição binária e desigual entre o homossexual e o 
heterossexual. Por conseguinte, em lugar de se deslocar para fora da oposição ou de invertê-la, a teoria queer 
examina as formas mediantes as quais a oposição tem modelado as hierarquias morais e políticas do saber e do 
poder”. “La obra de Foucault y la experiência de ciertas políticas homosexuales afirmativas han demonstrado 
que exigir el reconomiciento de uma identidade homossexual distintiva reafirma, inevitablemente, uma 
oposición binaria y desigual entre lo homossexual e lo heterossexual. Por conseguiente, em lugar de 
desplazarse fuera de la oposición o de invertirla, la teoria queer examina las formas mediante las cuales la 
oposición há moldeado las jerarquias morales y políticas del saber e del poder” (SPARGO. Foucault y la teoria 
queer, p. 61).  



	 95 

1.5 A agonística nas relações dos indivíduos 

 

Entre os jogos de poder, próprios da história do pensamento e dos estados de 

dominação (loucura, prisão, sexualidade), temos as tecnologias governamentais. Foucault 

propõe que as tecnologias governamentais são condições disponíveis ao próprio indivíduo no 

processo e no exercício mesmo das relações de força. Em princípio, entretanto, há que se 

compreender que, se as relações de forças decorrem da relação com o poder, só é possível um 

pleno exercício dessas técnicas em meio a um processo que se movimenta entre verdade, 

poder e sujeito, comungando esses três elementos.  

Como vimos até aqui, o poder entendido como relações de poder se nos apresenta 

como o que não para de interrogar o sujeito. Nessa indagação, o sujeito se depara consigo nos 

acontecimentos que são geridos por si e pelos outros na história. É nesse aspecto que os fatos 

são registrados e se institucionaliza a busca da verdade, que não é universal, mas a que se 

apresenta nas singularidades, nos diferentes modos e formas de existência. 

Assim, o poder que se instaura na sociedade, ou melhor dizendo, a tomada do poder, 

não pode ser compreendido tão somente como o fundamento de determinadas utopias, nem 

considerado a partir de uma teoria geral da produção material de objetos ou produtos que 

possam ser transformados em “lucro”, materializados em moeda ou nas diversas figuras do 

capital, estando relacionado unicamente às questões da economia e da política. Quando assim 

entendido, esse poder tende a fazer o indivíduo permanecer em estado de sujeição e de 

dominação. Foucault pensa o poder para além dessas relações meramente econômicas, uma 

vez que na dominação também se encontra a capacidade de revolta e a consequente oposição 

ao que está posto e positivado. Com isso, se quer dizer que na forma poder subsistem relações 

de poder. Assim, considerando desse modo, não há como neutralizar os efeitos do poder por 

meio de um contra-poder, uma vez que nestes estão sempre presentes, quer de forma latente 

ou patente, relações de poder que se interpenetream como ações e reações a esse mesmo 

poder. Uma vez que o poder se constitui face a algo, é próprio desse “algo” portar-se de forma 

oposta, resistiva àquilo que, diante de si, se porta como forma de controle.  

Nesse sentido, retomando a esfera do humano, o que se tem e sempre se terá, de forma 

ontologicamente presente, são indivíduos em face às suas várias lutas, os quais, em meio a 

esse processo, buscam desenvolver “práticas de liberdade” a partir das resistências ao poder. 

É assim que distopias como rejeição, revolta e oposição estão como elementos próprios das 

relações de poder, muito embora por vezes se fragmentam em meio às relações de força. 

Nesse sentido, uma liberdade pronta e acabada, ligada a essências ou enquanto direito 



	 96 

adquirido desde sempre e outorgado inexoravelmente pela natureza, não faz sentido no 

pensamento de Foucault. A liberdade se dá em meio a relações, como as que foram acima 

citadas: 
 

É-se livre por direito de natureza. Mas livre de quê? Em que consiste essa liberdade 
que nos é dada, quando praticamos esses diferentes exercícios, travamos esses 
diferentes combates, fixamos este objetivo, praticamos a meditação sobre a morte e 
aceitamos que ela aconteça? Em que consiste essa liberdade assim adquirida? O que 
é ser livre? - pergunta Sêneca. E ele responde: ser livre é effugere servitutem? É 
fugir da servidão, mas servidão a quê? Servitutem sui: a servidão a si (FOUCAULT, 
2004, p. 331-332). 

 

 Foucault, na Hermenêutica do sujeito, destaca ainda, com recurso ao pensamento 

estóico de Sêneca, que a liberdade consiste em não ser escravo de si mesmo, destacando a 

necessidade de seguir o curso da natureza, afastando-se do percurso que conduz às paixões. 

Nesse sentido, vemos que a liberdade se apresenta por vários caminhos, a saber, os que se 

apresentam na esfera das relações com o poder, e os existentes na esfera do indivíduo. 

Entretanto, grosso modo, como não existem indivíduos fora das relações sociais nas quais são 

constituídos, posto que mesmo as referências a si são oriundas das formas multifacetadas da 

construção social, há que se pensar como se dão essas relações constitutivas do indivíduo. 

 Neste sentido, quando tratamos da historicidade humana: uma agonística nas relações 

de poder, um dos caminhos percorridos em nossa pesquisa e tratado neste capítulo inicial 

consistiu em pensar a agonística presente nas relações sociais entre os indivíduos. Por 

agonismo entendemos as relações que são constitutivas das relações sociais e, por 

consequência, do próprio indivíduo. Tanto a sociedade como o indivíduo são constituídos por 

relações de poder, por relações de força que, no mais das vezes, são oriundas de uma 

racionalidade presente na ação discursiva. Tal racionalidade, por sua vez, é o reflexo e reflete 

sobre outras esferas da existência.  

 No que diz respeito especificamente ao agonismo, assim como o faz Foucault em 

relação a outros temas como a sexualidade, vale a pena remontar e retomar alguns elementos 

presentes na tradição grega. O espaço da pólis vai ser o espaço do discurso por excelência, 

mas se engana quem atribui esse espaço a um monopólio das discussões democráticas. O 

espaço dedicado ao discurso, o Areópago45, é dedicado, na verdade, ao deus grego da guerra, 

Ares. Os espaços públicos, sob muitos aspectos, principalmente aqueles que definem a 

                                                
45 AREÓPAGO: nome de uma colina de Atenas dedicada ao Deus Ares, que, por extensão, denomina o tribunal 
que tinha sua sede nessa colina. Na época clássica, era formado pelos antigos arcontes (supremo magistrado da 
cidade) que tinham deixado o cargo; espaço do discurso mais associado ao Deus Ares, o deus grego da guerra, 
um espaço em que os gregos discutiam, pelejavam com palavras, num processo erístico. 



	 97 

sociedade e o homem grego, são espaços voltados à disputa, à guerra. Os jogos olímpicos, os 

festivais de poesia, que tinham um caráter religioso, os festivais teatrais, dentre outros, trazem 

em si a disputa, a oposição.  

Nesse sentido, a agonística traz em primeiro plano um agon, um discurso, que é 

encampado, em primeiro plano por um protón, primeiro, agonistés 46 , o protagonista 47 , 

propriamente falando. Ante esse combatente da palavra, do discurso, temos um ou vários 

outros, os deuterós, os dos discursos secundários, intitulados de deuteroagonistas48. Temos 

demarcado, ante o espaço de Ares, uma agonistiké49, cujo processo e procedimento será 

predominantemente diá, por meio de, através, da palavra, da logiké. 

 Temos então os elementos formais de um processo que é, em si mesmo, por demais 

complexo. O agonismo, o agonístico, possibilitado pela característica mesma do agon50, do 

que é ante-positivo, promove posições que se juntam, as quais, por vezes, colidem, elementos 

que, postos um ante o outro, geram mais que um anti-agonismo, um “ant-agonismo”, uma 

relação de oposição de forças, uma vez que se encontram embricadas várias posições, como 

os vértices criados pelo contatos das retas, o que também é trabalhado pela geometria, a saber, 

os gones, palavra raiz que se encontra no conceito de agon. 

 É nesse espaço de contatos e de relações que se constituem a sociedade e o sujeito. A 

sociedade moderna, com todas as suas problemáticas, apresenta a luta agonística entre seus 

indivíduos. Ademais, nas próprias sistematizações das instituições, do Estado, estãos os 

elementos que em sua representação direcionam aos jogos de verdades. Tudo isso são frutos 

da luta agonística do sujeito histórico. Desse processo, depreendemos ser inimaginável uma 

liberdade sem contatos, sem conflitos, sem resistências. Muito embora o sentimento inicial 

seja de uma agonia51, isso se dá em função de uma compreensão inadequada da ideia de 

                                                
46 AGÕNÍSTÊS (agonista): aquele que luta pela palavra ou pela ação, atleta, lutador ou presidente de jogos 
públicos; aquele que ama os debates e discussões. 

47 PROTAGONISTA: personagem mais importante do teatro grego clássigo, em torno do qual se constrói toda a 
trama; interpreta e protagoniza o papel principal; ser o agente principal de um ato, um acontecimento. 
 
48 DEUTERAGONISTA: na Grécia antiga, quem representava o segundo papel nas tragédias, segundo plano, 
orador de segunda ordem. No entanto, possuíam um papel importante na composição da trama. 
 
49 AGÕNISTIKÊ (agonística): ciência e prática dos combates e lutas corporais; jogos dialéticos e técnicas de 
argumentação para fazer valer uma opinião. 

50 AGON: antepositivo, que não forma ângulos, luta nos jogos, exercício em geral, combate, do grego agôn/ônos, 
significa reunião, assembleia, local onde se realizam jogos, jogos de luta e contenda; agônothétês (agonóteta).  
 
51 AGÕNIA (agonia): angústia, aflição, perturbação, ansiedade, medo, inquietação, luta em jogos, concurso, 
inquietude. 
 



	 98 

relação e resistência presente nos processos da existência. De fato, de uma harmonia 

compreendida como a condição essencial para a constituição das coisas. Aprendemos em 

Foucault a necessária existência de um processo agonístico na formação do indivíduo, da 

necessária luta e da consequente resistência. Nesse sentido, o mal-estar inicial, que é 

comumente dissipado pelo logro de um discurso que pretende ser universal, apaziquador e, 

portanto, apático, só pode ser resultado do em logro oriundo do uso inadequado e mistificado 

da palavra52. 

 Assim, lutas, estratégias e discussões próprias de uma erística 53  podem ser 

compreendidas como existentes nas relações de poder que desencadeiam “práticas de 

liberdade”, uma vez que o sujeito heterotópico – como considera Foucault – exercita, através 

de suas próprias forças, seu poder de posição e anteposição ao poder e, com isso, ultrapassa o 

limite da ordem, da aceitação tácita de algo posto e aceito sem questionamentos, ou seja, o 

regime da submissão. 

 O processo elencrático, baseado na argumentação, é uma forma de agonística por 

conter em si uma oposição de ideias, de concepções e de sistemas e grupos sociais. Foi nessa 

linha de investigação que desenvolvemos nosso primeiro caminho, Historicidade humana: 

uma agonística nas relações de poder. Assim, através da agonística existente nas relações de 

poder é que esclarecemos sobre os equívocos em que se pode enveredar o indivíduo na 

aceitação tácita da história se contrapondo ao poder. Em nossos primeiros passos percorridos, 

é possível compreender que é propriamente no poder que o indivíduo é capaz de constituir 

“práticas de liberdades” e viver de forma efetiva sua história.  

Conforme Foucault, mais do que um antagonismo essencial, tem-se nessas relações e 

na insubmissão da liberdade um “agonismo”, no qual há elementos que provocam o indivíduo 

a constituir a si mesmo no poder. Assim, há nas relações de poder uma incitação,  tanto na 

relação com o outro como na relação consigo, à luta e à criação de estratégias com vistas à 

constituição da liberdade. 

 

 

 

 
                                                
52 APÁTE: engano, logro, fraude, traição; artifício, astúcia, ardil; sedução mentirosa através do discurso ou da 
oratória e que se ilude nossos verdadeiros desejos; mentira pela palavra sedutora que nos lisonjeia e nos adula; 
adulação. 
 
53 ERÍSTICO: Relativo à Éris, deusa da discórdia. A erística ficou associada aos sofistas, principalmente ao 
período posterior desse "movimento". Entretanto, a erística, assim como a agonística, está ligada ao discurso. 



	 99 

 

2. PROCESSO DE SUBJETIVAÇÃO: CONDIÇÕES, FORMAS E 
MODOS DO SUJEITO SE CONSTITUIR  

 
 

Detesto a resignação, a paciência, o heroísmo profissional 
e todos os bons sentimentos obrigatórios. 

Amo o humor subversivo, as manchas das sardas, os joelhos, 
os longos cabelos de mulher, o sonho das jovens crianças em  

liberdade, uma jovem moça correndo pela rua. 
Desejo o amor vivo, o impossível e o quimérico. 

Temo conhecer exatamente os meus limites. 
 

René Magritte54 
 

 

Como vimos, no primeiro capítulo, o indivíduo pode aparecer sob diversas formas em 

muitas concepções teóricas de abordagem histórica e filosófica. Entretanto, por mais 

paradoxal que isso seja, nessas abordagens o indivíduo se manifesta, por vezes, como um ser 

não histórico, propriamente falando, na medida em que se resigna ao que está posto e não 

subverte, reage ou resiste, sendo, ademais, compreendido como um ser genérico. Nesse 

sentido, um homem em geral, na condição de um sujeito resignado não é um ser histórico. 

Assim, como vimos no capítulo anterior, quando este indivíduo aparece ele se manifesta 

envolto em situações, a submissão ao poder que o submete à aceitação dos eventos e 

acontecimentos, como ocorre nas contradições sociais entre proletários e trabalhadores, ou 

como alguém cuja condição humana o configura em meio à dor e à angústia existencial, 

aparecenco ainda, por outro lado, mergulhado nos estigmas e nas ideias legitimadoras nas 

diversas problemáticas filosóficas. 

Deste modo, diante dessas condições, o tipo da relação que se apresenta é de simples 

passividade, isto é, da usurpação da liberdade por parte dos que se dizem detentores do poder, 

condição que poderia ser analogada com o que se entende por alienação. Esse modo de 

sujeição parece apresentar uma dificuldade para o indivíduo no uso da sua liberdade, 

considerando que, em Foucault, a primeira condição para a constituição do indivíduo 

                                                
54 Magritte escreve sobre as suas próprias condições, formas e modos de constituição enquanto sujeito livre. É 
aquele que, por intermédio da arte, apresenta a obra de arte viva. Da mesma forma, em suas palavras está a mais 
bela representação da vida, por isso mesmo vimos em René Magritte a expressão do que observa Foucault para o 
indivíduo nos processos de subjetivação, “faça de sua vida uma obra de arte”: “Je deteste mon passé et celui des 
autres. Je déteste la résignation, la patience, l’héroïsme professionnel et tous les beaux sentiments obligatoires. 
J’aime l’humour subversif, les taches de rousseur, les genoux, les longs cheveux de femme, le rêve des jeunes 
enfants en liberté, une jeune fille courant dans la rue. Je Souhaite l’amour vivant, l’impossible et le chimérique. 
Je redoute de conaître exactement mes limites”. René Magritte. In: Mussée Magritte, Bruxelas. 

 



	 100 

enquanto sujeito é a de ele mesmo se configurar enquanto um ser histórico que possa 

conhecer, em sua história, seus limites. 

 Todavia, seguindo os passos de Foucault, é necessário salientar, quanto ao processo de 

subjetivação, que mesmo ao indivíduo na condição de passividade, embora não seja visível a 

percepção da subjetividade em processo, não se pode lhe negar um impulso em direção à 

constituição de si mesmo e, por conseguinte, de liberdade. Isso significa dizer que algo está a 

mover o indivíduo no caminho da liberdade, isto é, a própria vida. Assim, mesmo no estado 

de passividade e dominação o indivíduo se encontra envolto em positividades as quais 

permitem que as relações de poder atuem. Neste sentido, é possível ao indivíduo desenvolver 

práticas de liberdade que possibilitam que a subjetivação venha a se processar, ocasionando o 

consequente destronamento do poder vigente que é utilizado como forma de dominação e 

massificação.  

O processo  de subjetivação, que ocorre no indivíduo, como a própria expressão 

sugere, a saber, enquanto um processo e enquanto o indivíduo na constituição da 

subjetividade, é algo que não é dado pronto ou de súbito: se dá de forma lenta e quase 

imperceptível, mediante as negatividades e o estado de passividade em que as relações de 

poder atuam. Nesse sentido, a liberdade se realiza a partir do momento em que o homem, para 

se realizar enquanto ser livre, se constitui enquanto sujeito. 

Conforme Foucault, o indivíduo pode até se encontrar diante de estados de dominação 

já solidificados e que são expressos nas determinações positivadas da sociedade por aqueles 

que exercem o “domínio” do poder. Entretanto, quando o indivíduo se percebe aprisionado se 

faz presente no jogo da vida e, neste sentido, se encontra diante da luta, sendo então movido 

pelo efeito paradoxal que o permeia em sua história, a saber, o uso da liberdade em meio à 

história. 

Quando Foucault afirma ser o homem um indivíduo histórico é exatamente por 

considerá-lo em suas relações de poder. Então, na história em que o indivíduo não somente 

está situado, mas a vive, muito embora inserido em um estado de dominação, nessa mesma 

vivência se instala a possibilidade da superação dessa situação. 

Assim, a despeito do fato de que este estado em sua existência concreta pode colocar o 

indivíduo numa situação de passividade, e considerando, por outro lado, que na dominação há 

negatividades, se dão também na vivência desse estado as próprias condições de superá-lo. 

Essas condições se situam nos elementos da negação de si mesmo que são impostas e 

suportadas pelos indivíduos.  



	 101 

Mesmo nas positividades, a saber, nas formas positivas que aparecem e estão 

constantemente a regular o indivíduo, existem a possibilidade de luta e a criação de 

estratégias de liberdade. Deste modo, poder-se-á encontrar inseridas nas próprias relações de 

poder relações de força que atuam no processo de subjetivação. Foucault, em Do Governo dos 

vivos, considera que: 

 
[...] a grande démarche filosófica consiste em colocar em funcionamento uma 
dúvida metódica que coloca em suspensão todas as certezas; a pequena démarche 
lateral e a contra-corrente [contre voir] que eu vos proponho consiste em tentar fazer 
jogar sistematicamente não mais, portanto, a suspensão de todas essas certezas, mas 
a não necessidade de todo poder, qualquer que ele seja (FOUCAULT, 2009, p. 35).55 

 

O sujeito que constitui a si mesmo em sua história e nela mantém-se vivo é aquele que 

não somente suspeita e duvida, mas, acima de tudo, analisa a todos e até a si mesmo. É aquele 

que vive a sua história, entra no jogo da vida e nele se posiciona, dribla o poder como 

estatuto, é subversivo na medida em que joga sistematicamente. O jogar de forma sistemática 

significa que o indivíduo não mais se portará como aquele que realiza a suspensão de todas as 

certezas; em contrapartida, luta contra a negatividade de si mesmo ou pela sua própria vida, 

por sua subjetividade tolhida pelo poder. Ele é capaz de sentir, perceber, pensar, agir, reagir e 

modificar nesse movimento a si mesmo e, consequentemente, sua própria história. É aquele 

que percebe as nuances e os pequenos detalhes que envolvem os acontecimentos; por outro 

lado, é também aquele que não emite conclusões precipitadas, mas se percebe inserido na 

história e, por isso mesmo, possui a permissão de nela alterar e ou alterar-se, nela permitir e 

ou permitir-se, nela compor, decompor e ou recompor-se. 

Nas ações, os sujeitos estão envolvidos em uma dupla implicação enquanto 

ativo/reativo e nelas estão as relações de poder e força. O sujeito, ao se constituir, se depara 

com lutas e estratégias que não são oriundas unicamente de elementos exteriores originados 

de análise da história, mas são elementos da própria história. Todavia, está no cerne da 

história que ela seja constituída por quem a vive, por quem a faz. Neste aspecto, no paradoxo 

entre o revolver da história e o movimento do indivíduo situa-se, indiretamente, a questão da 

antropologia e da ontologia, pois o indivíduo é aquele que da sua existência concreta dirige-

se, diretamente, rumo ao seu desenvolvimento e à realização de seus conteúdos históricos. 

                                                
55 Muito embora a citação de Foucault se avizinhe de uma perspectiva anarquista, o pensador francês, no mesmo 
texto mais adiante ressalta que seu interesse consiste em, a partir do anarquismo fazer uma crítica ao poder e, 
com isso, pensar o não poder e as formas de poder institucionalizadas. 



	 102 

Então, o sujeito, neste intenso viver, está envolto em uma teia de relações que constituem a si 

próprio enquanto sujeito na história. 

Assim, o problema da liberdade deve ser pensado em vista do indivíduo em sua noção 

de subjetividade. Sujeitos livres são os sujeitos históricos, são as pessoas que vivem a história 

com todas as suas oposições e se constroem nessa história, isto é, vivem, se defrontam com as 

pretensas contradições e criam mecanismos de superação, estratégias de liberdade. Nesse 

sentido, o poder é produtivo em relação às subjetividades e, nesse entendimento, o sujeito que 

tem o poder é aquele que é livre e é livre por possuir o poder. 

 
 

2.1 Condição do sujeito se constituir 
 

A condição do sujeito se constituir consiste no enfrentamento da realidade. São lutas  

travadas tanto do indivíduo consigo mesmo quanto do indivíduo com as instituições, sistemas 

e estados que o cercam, pois se existe o estado de dominação, existe alguém ou algum  

segmento da sociedade – instituição, classe – que se beneficia e, portanto, o instituiu e o 

controla e não quer perdê-lo. Então, para manter o estado de passividade no indivíduo faz-se 

uso de determinados mecanismos, dentre os mais utilizados estão, na compreensão de 

Foucault, o terror e o medo. 

Em entrevista de 1976, concedida ao japonês Shugi Terayama, intitulada O saber 

como crime, que foi publicada em Ditos e escritos VII, Foucault (2011c, p. 66) nos diz que: 

 
[...] De modo mais geral, o terror se revela como o mecanismo mais fundamental da 
classe dominante para o exercício de seu poder, sua dominação, sua hipnose e sua 
tirania.  
Portanto, é demasiado simplista da parte deles, isto é, dos homens do poder e 
daqueles que lhes obedecem cegamente, acreditar que obterão um efeito contrário, 
ao agirem impondo o terror sobre as pessoas que querem eliminar.  
Repito: o terror só acarreta a obediência cega. Empregar o terror para a revolução é, 
em si, uma ideia completamente contraditória.  

 

No quadro geral da situação de dominação imposta pelo terror, a qual provoca o medo 

e a consequente obediência cega, as coisas são como são e não há como negá-las; não há 

relações de poder; não há possibilidade de uma força que motive o indivíduo à luta; no 

aspecto da linguagem, por exemplo, os discursos são implantados de fora, as verdades são 

estabelecidas, não há aquele que fala; no desenvolvimento do trabalho, cujos frutos permitem 

a aquisição de bens de consumo para a sobrevivência, este trabalho se reduz a mera atividade 

que consome o indivíduo rotineira e bruscamente, caracterizando-o como escravo de sua 



	 103 

atividade laborativa. Mas, em uma sociedade que privilegia no seu modo de produção a 

existência de um exército de reservas, de uma massa de trabalhadores fora do mercado de 

trabalho à espera de uma chance para ser explorado, uma vez que não há oportunidades para 

todos, ser escravo do trabalho acaba sendo uma dádiva e prêmio para aquele que o possui; 

para os que não possuem essas mesmas oportunidades, restam a carência, o castigo e a 

comiseração dos demais. Foucault considera esta uma forma de controle da própria sociedade. 

Nessas circunstâncias, de imediato, o tempo histórico parece não existir: o que há são 

obrigações a ser cumpridas, cronologicamente vigiadas e cronometricamente computadas. O 

medo e o terror assolam o indivíduo de todas as formas, medo de perder o emprego, de passar 

fome, medo de empobrecer, de ser usurpado. Tem-se, então, a natureza negada e a liberdade 

suprimida, o trabalho, que poderia realizar o homem, se torna uma das mais acentuadas 

formas de submissão. 

Todavia, se faz necessário perceber que o terror e o medo são técnicas de controle, 

mas, diante destas, se por um lado, a angústia toma posse da mentalidade do indivíduo e se 

esvai a própria existência, por outro lado o corpo responderá a cada uma dessas condições, na 

fala, na produção excessiva ou na sua falta, no enfado, no cansaço.  

Desta forma, são os diferentes embates entre negatividades e positividades que estão 

presentes nos indivíduos, em seus corpos, em seus órgãos, em suas histórias e que, 

perpassando-se umas sobre as outras, os envolvem como em uma teia de aranha. Nesse 

sentido, a existência dá-se, no indivíduo, em um processo de subjetivação em que nas 

diferentes positividades subjazem também negatividades, que fazem com que o indivíduo 

perceba os seus próprios limites. 

Assim, levando em consideração que a primeira condição para o sujeito se constituir 

livremente se apresenta na história, objeto do nosso primeiro capítulo, e que é preciso ser ele 

próprio histórico, isto é, sujeito histórico, tem-se daí uma segunda condição derivada desta 

primeira, isto é, o embate existente entre positividades e negatividades como elemento próprio 

desse ser histórico, isto é, a luta do indivíduo enquanto natureza, enquanto ser livre e 

enquanto aquele que está envolto nas leis e normatizações da sociedade.  

As negatividades em Foucault podem ser esclarecidas, por exemplo, a partir da análise 

de práticas de liberdades presentes em obras de arte. Em suas análises das muitas obras de 

arte, seja na pintura, seja na literatura, etc., Foucault apresenta-nos o valor estético 

incomensurável existente e expressado na obra de arte, pois são muitas as que apresentam a 

possibilidade ontológica da própria existência.  



	 104 

Magritte56, pintor surrealista belga, foi um dos principais artistas contemporâneos que 

mantiveram contato com Michel Foucault. Em 1960, o artista belga, impressionado com o 

conteúdo de A prosa do mundo, escrito por Foucault e publicado na obra As palavras e as 

coisas: uma arqueologia das ciências humanas, - movido por curiosidades - escreveu ao 

filósofo francês. Desse contato inicial, foi travado um diálogo que abrange várias questões, 

algumas até mesmo paradoxais. A troca de correspondências tornou-se ao mesmo tempo troca 

de argumentações filosóficas oriundas das artes do pintor e dos escritos do francês. Na carta 

em que Magritte escreveu a Foucault, datada de 23 de maio de 1966, ele insiste em extrair de 

Foucault mais informações sobre a relação entre o mundo e o indivíduo. Conforme Magritte, 

o argumento de Foucault sugere não existir entre as coisas semelhanças, mas similitudes: 

As palavras Semelhança e Similitude permitem ao senhor sugerir com força a 
presença - absolutamente estranha - do mundo e de nós. Entretanto, creio que 
essas duas palavras não são muito diferenciadas, os dicionários não são muito 
edificantes no que as distingue. Parece-me que, por exemplo, as ervilhas 
possuem relação de similitude entre si, ao mesmo tempo visível (sua cor, forma, 
dimensão) e invisível (sua natureza, sabor, peso). O mesmo se dá no que 
concerne ao falso e ao autêntico etc. As ‘coisas’ não possuem entre si 
semelhanças, elas têm ou não têm similitudes. Só ao pensamento é dado ser 
semelhante. Ele se assemelha sendo o que vê, ouve ou conhece, ele torna-se o 
que o mundo lhe oferece (MAGRITTE, 1979, p. 639)57.  

O artista belga permitiu a Foucault o que o escritor mais apreciava: Magritte colocou 

Foucault diante do paradoxo existente entre os dados visuais fornecidos pela apatia do 

cotidiano em contraste agudo com o choque quando a mente é balançada, quando a dúvida é 

ofertada e as certezas são abaladas, na medida em que há o desencadeamento de formas ou 

ideias outrora consolidadas como verdade. Foucault ficou intrigado com uma das reproduções 

dos quadros que Magritte lhe enviara, intitulado A traição das imagens58. 

                                                
56 René François Ghislain Magritte (Lessines, 21 de novembro de 1989 / Bruxelas, 15 de agosto de 1967) foi um 
dos principais artistas surrealistas belgas, ao lado de Paul Delvaux.  

57 En Écrits complets, material publicado pela Livraria Flammarion, encontramos a Carta que Magritte escreveu 
a Foucault em 23 de maio de 1966. Em seu trecho inicial, ele indaga: “Les mots Ressemblance et Similitude vous 
permettent de suggérer avec l’orce  la présence - absolument étrange -  du monde et de nous-mêmes. Cependant, 
je crois  que ces  deux mots ne sont  guère différenciés, les dictionnaires ne  sont guère  édifiants quant à ce qui  
les distingue. C’est me semble-t-il que,  par exemple, les petits pois entre eux ont des rapports de  similitude, à la 
fois  visibles (leur  couleur, leur  forme, leur dimension) et  invisibles (leur  nature, leur saveur, leur pesanteur). 
Il en est de même du faux et de  l'authentique, etc. Les “ choses” n’ont pas entre elles la ressemblance, elles ont  
ou n'ont pas des similitudes. Il n'appartient qu’à la pensée d’être ressemblante. Elle ressemble en étant ce  
qu'elle voit, entend  ou connaît, elle devient ce que le monde lui offre” (MAGRITTE, 1979, p. 639). 
 
58 René Magritte,  La trahison des images, 1926.  Conforme CAMPOS, Jorge Lucio.  Eis dois cachimbos: 
roteiro para uma leitura foucaultiana de Magritte. Artigo escrito em 2004. Disponível em: 
<https://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/numero27/magritte.html>. Acesso em: 20 nov. 2015. 
 



	 105 

Assim, por ocasião da morte de Magritte, em 15 de agosto de 1967, Foucault escreve 

em 15 de janeiro de 1968 um texto em homenagem ao artista belga. Neste texto, publicado em 

Ditos e escritos III, com título de “Isto não é um cachimbo”59, o francês apresenta a análise 

das obras que tanto o impressionaram. Foucault afirma que Magritte expõe no quadro Isto não 

é um cachimbo, simultaneamente, a linguagem escrita, o desenho e a forma conceituada - 

delimitada e aceita - sobre um objeto, a saber: o cachimbo. 

Foucault percebe na obra estética de Magritte uma analítica do poder da linguagem – 

visual e escrita – muito próxima da interpretação que ele realiza em relação ao indivíduo que 

vive em função das negatividades. Quando Magritte conduz o espectador a mirar o olhar para 

o desenho usando a linguagem por meio do demonstrativo “isto”, força-o a reconhecer o 

objeto formalmente, mas, ao mesmo tempo, leva-o a afirmar o cachimbo pela visão da 

imagem do cotidiano. Todavia, a expressão “Isto [...]” também conduz o mesmo indivíduo a 

negar o objeto visualizado se considerada a sequência do enunciado o “[...] não é [...]”:  

 
A mesma coisa ocorre com a tautologia. Aparentemente Magritte vem de uma 
repetição caligráfica à simples correspondência de imagem com a legenda: uma 
figura muda e suficientemente reconhecível mostra, sem nada dizer, a coisa e sua 
essência; e abaixo, pelo nome recebido dessa imagem seu “sentido” e sua regra de 
utilização. Ora, comparada com a tradicional função da legenda, o texto de Magritte 
é duplamente paradoxal (FOUCAULT, 1973, p. 25-26)60. 

 

Dessa forma, o conteúdo da linguagem escrita, na medida em que completa o 

enunciado, “Isto não é um cachimbo” apresenta, no jogo da linguagem visual e escrita, a 

afirmação e a negação, esteticamente representadas por Magritte, de um mesmo objeto e  

historicamente percebidas por Foucault, em relação ao indivíduo nas vivências das 

negatividades e positividades: 

 
[...] Agora que Magritte fez cair o texto fora da imagem, cabe ao enunciado retomar, 
por sua própria conta, essa relação negativa, e dela fazer, em sua própria sintaxe, uma 
negação. O “não-dizer” que animava do interior e silenciosamente o caligrama é dito 
agora, do exterior, sob a forma verbal do “não”. Mas, a esse caligrama que está 
escondido atrás dele, o texto que corre abaixo do cachimbo deve poder dizer 
simultaneamente várias coisas (FOUCAULT, 2013b, p. 252). 

 

                                                
59  A versão francesa de título Ceci n’est pas une pipe: deux lettres et quatre dessins, de René Magritte, 
Montpellier: Fata Morgana, 1973.	
60 Même chose pour la tautologie. En apparence Magritte revient du redoublement calligraphique à la simple 
correspondance de l'image avec sa légende : une figure muette et suffisamment reconnaissable montre, sans le 
dire, la chose en son essence; et au-dessous, un nom reçoit de cette image son «sens» ou sa règle d'utilisation. 
Or, comparé à la traditionnelle fonction de la légende, le texte de Magritte est doublement paradoxal 
(FOUCAULT, 1973, p. 25-26). 



	 106 

Em As palavras e as coisas, Foucault. ao analisar a personagem Dom Quixote, de 

Miguel de Cervantes, observa, também, nos elementos estéticos desta obra literária os 

embates existentes entre negatividades e positividades que podem ser vividas pelo indivíduo a 

partir do exemplo do “cavaleiro da triste figura”.  Assim,  como no quadro de Magritte, “Isto 

não é um cachimbo”, Foucault apresenta a forma do objeto através do desenho, da figura e, 

em um pequeno movimento do olhar, a representação do objeto torna-se desarrazoada na 

medida em que o espectador é forçado a negá-la por intermédio quer do enunciado escrito, 

como acontece com o quadro de Magritte, quer pela dissociação entre figura e paisagem, 

como acontece com o Dom Quixote de Cervantes.  

Neste sentido, a obra de Cervantes é exemplar, tendo em vista que apresenta a 

acumulação e a multiplicação das negatividades de uma época, daquilo que vemos em termos 

de mudança no período entre o Renascimento e o Classicismo. Conforme Foucault, Dom 

Quixote, o herói de Miguel de Cervantes, possibilita ao leitor perceber as relações entre o 

mundo e a linguagem no século XVI: 

 
O herói de Cervantes, lendo as relações entre o mundo e a linguagem como se fazia 
no século XVI, decifrando, unicamente pelo jogo da semelhança, castelos nas 
estalagens e damas nas camponesas, aprisionava-se, sem o saber, no mundo da pura 
representação; mas, visto que essa representação só tinha por lei a similitude, não 
podia deixar de aparecer sob a forma irrisória do delírio. Ora, na segunda parte do 
romance, Dom Quixote recebia desse mundo representado sua verdade e sua lei; não 
lhe restava mais que esperar desse livro onde nascera, que não lera, mas cujo curso 
devia seguir, um destino que doravante lhe era imposto pelos outros. Bastava-lhe 
deixar-se viver num castelo onde ele próprio, que penetrara por sua loucura no mundo 
da pura representação, se tornava finalmente pura e simples personagem no artifício 
de uma representação [...] (FOUCAULT, 1999, p. 290). 
 

Nesse sentido, assim como as obras de artes analisadas por Foucault apresentam a 

realidade de forma paradoxal, parece ser esse o entendimento do francês no que diz respeito à 

vida do indivíduo moderno, pois este é também, no embate entre negatividades e 

positividades, perpassado pelo paradoxo. 

As positividades diretamente vinculadas com as negatividades não são apenas 

limitações, mas permitem ao sujeito a própria percepção dos seus limites e, ao percebê-los, 

afloram as possibilidades de cruzar fronteiras, abrem-se caminhos e, ademais, novos 

conteúdos se produzem. São as positividades que estão no sujeito histórico que lhe permitem 

voltar o olhar para si mesmo e se questionar: é essa a minha vida? É esse o tipo de homem 

que sou?  É essa a sua vida? É esse o tipo de homem que és? Em meio às condições em que 

está inserido e enredado, ao analisá-las, nesse processo do questionar a si próprio, o indivíduo 



	 107 

se interroga, se percebe e exercita, ao mesmo tempo, o poder. O exercício do poder é a 

anulação do poder das determinações, massificações e dominações. 

Logo, está expresso nos corpos dos indivíduos, na linguagem, nas palavras e nos 

movimentos o deslocamento sobre si mesmo. O sujeito histórico que voltar o olhar sobre si 

mesmo reconhece as positividades e possui a condição de se constituir enquanto sujeito 

histórico livre, isto é, como aquele que apresenta na própria relação de passividade a 

possibilidade de lidar com seus próprios limites. 

Sobre a possibilidades de o indivíduo lidar com situações limites, afirma Foucault 

(1999, p. 510-511) o seguinte, em As palavras e as coisas: 

 
[...] pois o que fala na linguagem, o que trabalha e consome na economia, o que vive 
na vida humana é o próprio homem; e, por esse motivo, também ele tem direito a 
um devir tão positivo quanto o dos seres e das coisas, não menos autônomo — e 
talvez até mais fundamental: não é acaso uma historicidade própria ao homem e 
inscrita profundamente em seu ser que lhe permite adaptar-se como todo ser vivo e, 
também ele, evoluir (graças porém a instrumentos, a técnicas, a organizações que 
não pertencem a nenhum outro ser vivo), que lhe permite inventar formas de 
produção, estabilizar, prolongar ou abreviar a validade das leis econômicas, pela 
consciência que delas tem e pelas instituições que organiza a partir delas ou em 
torno delas, que lhe permite, enfim, exercer sobre a linguagem, em cada uma das 
palavras que pronuncia, uma espécie de pressão interior constante que, 
insensivelmente, fá-lo deslizar sobre si mesmo em cada instante do tempo?  
 

Conforme Foucault, é ele, o indivíduo, quem fala na linguagem, quem produz, quem 

trabalha e consome na economia. Assim sendo, é então essa história que concerne agora ao 

ser mesmo do indivíduo, não mais, obviamente, para se deter na forma especulativa sobre o 

que ele tem em termos de aquisição de propriedade e bens, mas para voltar o olhar em torno 

de si mesmo, para sua história efetiva, sua historicidade própria, a fim de nela correr riscos, 

tomar precauções e apostar nas mudanças. Foucault admite, em Ditos e escritos II, no texto O 

que são as luzes?, de 1984 que: 

 
[...] É verdade que é preciso renunciar à esperança de jamais atingir um ponto de 
vista que poderia nos dar acesso ao conhecimento completo e definitivo do que pode 
constituir nossos limites históricos. E, desse ponto de vista, a experiência teórica e 
prática que fazemos de nossos limites e de sua ultrapassagem possível é sempre 
limitada, determinada e, portanto, a ser recomeçada.  
Mas isso não quer dizer que qualquer trabalho só pode ser feito na desordem e na 
contingência. Esse trabalho tem sua generalidade, sua sistematização, sua 
homogeneidade e sua aposta (FOUCAULT, 2013a, p. 365). 

 

Quando Foucault afirma que os processos de subjetivação possuem sua 

sistematização, isso não significa que, nesse mesmo processo, não haja espaço para a 

indignação sobre o estado de passividade em que o indivíduo vive. Da mesma forma, ao 



	 108 

afirmar Foucault a necessidade de se renunciar à esperança ao acesso completo, acabado e 

definitivo dos limites históricos do indivíduo, isso significa dizer que este mesmo indivíduo 

permanece em processo, em vias de mudança e alteração. 

Deste modo, por trás da história das passividades está o embate entre positividades e 

negatividades, entre os quais o embate mais radical é, a saber, a história do próprio indivíduo 

ou a subjetivação do indivíduo em sua história. Assim, uma das formas de mudança é a 

indignação, outra, a criação de estratégias. Quando admitimos a indignação, não é no sentido 

de revolta que levaria o indivíduo ao estado de guerra, mas como a condição em que se 

encontra o indivíduo, a própria situação em que ele vive e que lhe permite se constituir 

enquanto sujeito livre, que o faz tomar consciência do vivido e entrar na luta. É assim que, 

nesse sentido, o estado de passividade poderia ser considerado como aquele que coloca o 

homem sob suspeita de si mesmo, sendo que da suspeita surge a possibilidade de subjetivação 

e, com ela, a criação de estratégias, dos riscos na ação e a consequente aposta na mudança. 

Tudo se delineia na vida do sujeito histórico, com todas as demais complexidades que a 

envolvem em seus vários aspectos: economia, linguagem, trabalho, criação. Eis o locus 

próprio para a luta pela liberdade. 

 

 

2.1.1 Relações de poder: subterfúgios, estratégias e resistências 

 

 Sobre os estados de dominação, vimos anteriormente que ela, a dominação, possui 

positividades que, quando não consideradas, sequer pode ser pensada enquanto uma relação 

de poder pois impede ao indivíduo a luta, o confronto e o embate nas relações seja consigo 

mesmo ou com outro indivíduo61. Ao contrário, o que se mostra é a destituição do indivíduo 

pela força do poder instituído em seus corpos, dessa forma, não é possível criar estratégias. 

Por isso, em cada momento da história a dominação se fixa, se determina, se universaliza, 

impõe obrigações e "supostos" direitos, uma vez que visam, pelo estatuto da lei, o controle e a 

dominação de uns sobre os outros. 

No que tange à concepção delineada pelo filósofo francês sobre a dinâmica do 

processo de dominação, na entrevista de 1977, intitulada: Poderes e estratégias, publicada em 

Ditos e escritos IV, Foucault (2012a, p. 243-244) adverte: 

                                                
61 Quando tratamos da positividade não se está querendo destacar o papel positivo da dominação, muito pelo 
contrário, a positividade possibilita aberturas em meio a qual o indivíduo pode vir a subjetivar-se por meio das 
resiostências, das lutas e mesmo da oposição ao poder. 



	 109 

 
[...] que não se deve, portanto, pensar um fato primeiro e maciço de dominação (uma 
estrutura binária com, de um lado, os “dominantes” e, do outro, os “dominados”), 
mas, antes, uma produção multiforme de relações de dominação, que são 
parcialmente integráveis a estratégias de conjunto: - que as relações de poder 
“servem”, de fato, porém não porque estão “a serviço” de um interesse econômico 
dado como primitivo, mas porque podem ser utilizadas em estratégias [...].  

 

Nesse sentido, considerando a observação de que não se deve aceitar maciçamente 

uma estrutura binária no poder, tendo em vista que tal aceitação dificultaria a criação de 

estratégias e resistências, Foucault (2006b, p. 258) aponta em A ética do cuidado de si como 

prática de liberdade, publicada em Ditos e escritos V, os estágios de sua análise, a saber: “Em 

minha análise do poder, há esses três níveis: as relações estratégicas, as técnicas de governo e 

os estados de dominação”.  

Sobre os estados de dominação, tem-se que o poder não é identificado em um ponto 

específico da sociedade, como, por exemplo, na manifestação do aparelho central. Pelo 

contrário, as relações de poder se exercem em níveis variados e em pontos diferentes da rede 

social, por isso mesmo admitir-se-á, nessas relações, a existência de um complexo de 

micropoderes, integrados ou não ao Estado. Por conseguinte, as técnicas de governo também 

não são de uso exclusivo de instituições, pois é nessas técnicas que os sujeitos – sejam 

individuais ou coletivos – elaboram as estratégias para a superação dos limites impostos pela 

dominação. 

Na entrevista Poderes e estratégias, Foucault trata das relações que se imbricam nos 

três níveis da análise de poder: relações estratégicas, técnicas de governo e estados de 

dominação. Dentre algumas das sugestões que aponta, embora com a observação de que se 

trata de hipóteses a serem exploradas, indica como os subterfúgios, as estratégias e as 

resistências são condições intrínsecas que estão nas ações do indivíduo em suas relações de 

poder. Assim, sobre as relações de poder apresenta as seguintes considerações: 

 
[...] - que as relações de poder são intrincadas em outros tipos de relação (de 
produção, de aliança, de família, de sexualidade) em que desempenham um papel ao 
mesmo tempo condicionante e condicionado;  
- que elas não obedecem à forma única da interdição e do castigo, mas que são 
formas múltiplas;  
- que seu entrecruzamento delineia fatos gerais de dominação, que esta dominação 
se organiza em estratégia mais ou menos coerente e unitária; que os procedimentos 
dispersados, heteromorfos e locais de poder são reajustados, reforçados, 
transformados por essas estratégias globais, e tudo isso com numerosos fenômenos 
de inércia, de intervalos, de resistências [...] (FOUCAULT, 2012a, p. 243). 

  



	 110 

 Dessa forma, o poder é coextensivo ao corpo social, nas malhas de sua rede. Os vários 

sujeitos estão sempre em posição tanto de exercer o poder como de sofrer sua ação. O sujeito 

é ativo e reativo e é neste aspecto que estão as relações de poderes. O indivíduo não é tão 

somente um efeito do poder, tendo em vista que mesmo na dominação se organizam 

estratégias mais ou menos coerentes, cujas vivências, com suas marcas, lembranças, formas e 

modos de existência em seus procedimentos locais e corporais - mesmo que dispersos - são 

ativados e organizados estrategicamente. É assim que o jogo e a luta se situam no indivíduo, o 

qual, simultaneamente, pelo próprio fato de ser efeito do poder, é seu centro de transmissão. 

Na análise das técnicas de poder, Foucault não absolutiza o poder. Este não se funda 

necessariamente no direito, na lei, na regra, nem na coerção, na violência ou na repressão, 

embora sejam elementos que não possam ser negados. O poder também não se constitui como 

forma totalizante e absolutizada de exercício e uso do poder, ao contrário: nele são 

compreendidas relações e, frente a elas, estão as estratégias. Assim, no que concerne às 

técnicas de poder, é frente à lei, às regras estabelecidas, à coerção e à violência que as 

estratégias desempenham o seu papel. 

As estratégias estão presentes na relação de poder nas mais variadas relações sociais. 

Não devem ser entendidas como subterfúgios para uns ou a consequente negação para outros. 

Ademais, se um indivíduo resiste, outro, consequentemente, reage. Então, diante desse 

quadro, regras aparecem, leis são estabelecidas e acordos criados. Contudo, é preciso perceber 

que mesmo as estratégias podem se apresentar nas representações históricas, por vezes, 

vinculadas a uma moral, como abstenções ou omissões do indivíduo. Por isso mesmo 

chamamos a atenção para a atitude de Foucault (2006b, p.80) no que diz respeito à inversão 

da moral teórica. Ele afirma, em Ditos e escritos V:  

 
[...] pois bem, para mim, é indiferente que o estrategista seja um político, um 
historiador, um revolucionário, um partidário do xá ou do aiatolá; minha moral 
teórica é inversa. Ela é ‘antiestratégica’62: ser respeitoso quando uma singularidade 
se insurge, intransigente quando o poder infringe o universal. Escolha simples, obra 
penosa: pois é preciso ao mesmo tempo estreitar, por baixo da história, o que a 
rompe e a agita, e vigiar um pouco por trás da política o que deve 
incondicionalmente limitá-la; Afinal, é meu trabalho; não sou o primeiro nem o 
último a fazê-lo. Mas o escolhi.  
 

                                                
62  Em Foucault, a expressão “ética-antiestratégica” se refere ao modo de ser que não segue uma moral 
estabelecida ou uma regra geral, na medida em que o indivíduo é aquele que é capaz de subverter, resistir e criar 
estratégias que modificam o quadro geral. 



	 111 

 Foucault alerta para a importância de se perceber todas as dobras que estão no 

universo de regras e acordos. Quando as regras deixam de ser estratégias no processo de 

subjetivação e passam a subterfúgios para a manutenção do status quo estabelecido, tal 

situação torna o jogo desigual e desleal. Nesse caso, as regras se instituem como vazias e 

violentas, de modo a neutralizar as relações de poder e retardar as resistências.  

Sobre este universo, lembra Foucault (2013a, p. 283), no texto de 1971 intitulado 

Nietzsche, a genealogia, a história, publicado em Ditos e escritos II: 

 
[...] Universo de regras que não é de forma alguma destinado a apaziguar mas, ao 
contrário, a satisfazer a violência. Seria um erro acreditar, segundo o esquema 
tradicional, que a guerra geral, esgotando-se em suas próprias contradições, acaba 
por renunciar à violência e aceita se suprimir nas leis da paz civil. A regra é o prazer 
calculado da obstinação, é o sangue prometido. Ela permite relançar 
ininterruptamente o jogo da dominação; ela encena uma violência minuciosamente 
repetida. O desejo de paz, a serenidade do compromisso, a aceitação tácita da lei, 
longe de serem a grande conversão moral ou o cálculo utilitário que deram 
nascimento à regra, são apenas seu resultado e, propriamente falando, sua perversão 
[...].  

 

Nesse jogo assim estabelecido, o poder se apresentaria de forma tão agressiva a ponto 

de permitir a submissão e a dominação, mas sempre há uma dobra e, com ela, um escape. 

Aquele que se apossa das regras será quem melhor as utilizará. Consequentemente, o 

“dominado” pode ocupar o lugar daqueles que elaboraram, convencionaram e legitimaram as 

leis. Todavia, surge neste aspecto na analítica das técnicas de poder a inclinação para aceitar 

que as regras estabelecidas possuem vias de mão dupla, podendo ser burladas, transgredidas 

ao sabor da vontade de uns e de outros, estando disponível para ambos em meio às relações de 

poder. Se assim aceita, a grande vitória no jogo da dominação será de quem se apossar das 

regras. Conforme Foucault (2013a, p. 283): 

 
[...] A humanidade não progride lentamente, de combate em combate, até uma 
reciprocidade universal, na qual as regras substituiriam, para sempre, a guerra; ela 
instala cada uma dessas violências em um sistema de regras, e prossegue assim de 
dominação em dominação.  
É justamente a regra que permite que seja feita violência à violência e que uma outra 
dominação possa dobrar aqueles mesmos que dominam [...].  

 

Assim, tem-se que, de posse das regras do jogo, tanto subterfúgios quanto estratégias 

podem ser elaboradas e criadas visando à quebra do poder de dominação. Na elaboração de 

subterfúgios, as relações de poder não são eliminadas, mas enfraquecem na medida em que – 

como observa Foucault – deslocam ininterruptamente o jogo da dominação. Por outro lado, 

no uso de estratégias para lidar com as regras e leis estabelecidas, há a possibilidade de 



	 112 

estruturar resistências. Ao detectar a violência na utilização das normas instituídas, quando no 

uso das leis, pode-se perceber no seu conteúdo determinadas nuances e implicações, o que 

torna possível elaborar subterfúgios para disfarçar seus conteúdos ou para pervertê-las, isto é, 

utilizá-las pelo avesso. 

Nesse sentido, pode-se ainda questionar: as regras são condições de fato, elementos 

possíveis para a constituição do sujeito em sua história efetiva? Conforme Foucault, o 

importante não são necessariamente as regras em si, mas seu conteúdo. O estabelecimento de 

regras é um mecanismo que faz parte da tecnologia de controle. Contudo, quando o indivíduo 

se apossa de seu conteúdo, ele está diante da agonística em suas relações de poder. Então, 

muito embora as regras estabelecidas sejam limites, o indivíduo em sua subjetividade, 

conhecendo seu conteúdo, reconhecendo-as, suspeitando delas e organizando-as, cria 

estratégias para aceitá-las ou para resistir a elas. Nesse último caso, elabora estratégias para 

transpor a divisa deste limite. Assim, mesmo as leis são passíveis de atualizações e alterações, 

não sendo fixas e nem se instaurando, tão somente, como mecanismo de dominação. 

Dessa forma, há necessariamente no sujeito, em suas relações de poder, ao viver a 

agonística dessas relações, a possibilidade de resistência. Elas estão no cerne das relações e 

reagem de formas diversas e complexas: pode-se fazer uso de artifícios de enfrentamento da 

realidade como de fugas; pode-se criar subterfúgios e aceitar a situação em que se encontra, 

ou estratégias que a invertam. Todos esses modos de agir são resistências, as quais não 

existiriam de modo algum sem a agonística própria das relações de poder. 

São exatamente as resistências que impedem que as relações de poder sejam e 

permaneçam como um limite intransponível. As resistências mostram na agonística as 

fronteiras do limite e a possibilidade de apreendê-lo e lidar com ele. Foucault, sobre 

resistências, em entrevista de 1977 intitulada Poderes e estratégias, publicada em Ditos e 

escritos IV, aponta que: 

 
[...] não há relações de poder sem resistências; que estas são tão mais reais e eficazes 
quanto mais se formem ali mesmo onde se exercem as relações de poder; a 
resistência ao poder não tem que vir de fora para ser real, mas ela não é pega na 
armadilha porque ela é a compatriota do poder. Ela existe tanto mais quanto ela 
esteja ali onde está o poder; ela é, portanto, como ele, múltipla e integrável a 
estratégias globais (FOUCAULT, 2012a, p. 244). 

 

A resistência é, em Foucault, uma “prática de liberdade” inserida no âmago das 

relações de poder e não deve, neste sentido, ser considerada como revolução. Existe uma 

diferença entre revolução e resistência. A primeira parece ser, no pensamento do autor, algo 



	 113 

inútil quanto à sua possibilidade de efetivar a liberdade63; a segunda, compreendida como 

integrada às estratégias, constitui a subjetivação do indivíduo. Nesse sentido, no que diz 

respeito às relações de poder, é preciso realizar a dissociação do entendimento de resistência e 

revolução. Enquanto a resistência é uma “prática de liberdade”, a revolução aparece associada 

com frequência, nas filosofias do século XIX, ao apogeu teórico que o subsidia, ampara e 

fundamenta, isto é, aquele que visa a tornar legítima, designar e determinar a finalidade de 

cada um dos lados dos que estão em uma luta visando ao poder. Por isso mesmo Foucault fez 

questão de diferenciá-las. A diferença elementar é a de que a resistência é uma “prática de 

liberdade” e a revolução é só mais uma forma de domínio64. 

Um exemplo da revolução enquanto forma de dominação nos é apontado por Foucault, 

em entrevista de 1978, ao abordar os laços que ligam filosofia e Estado. Em Filosofia 

analítica da política, publicada em Ditos e escritos V, o filósofo francês apresenta a 

Revolução Francesa na esteira da representação do império napoleônico, mostrando uma 

ligação orgânica com as ideias de Rousseau. Ademais, outras associações são consideradas: o 

Estado Prussiano com o pensamento de Hegel; o Estado Soviético com a abordagem de Lênin 

e Marx e até mesmo o Estado Hitlerista com Wagner e Nietzsche. Observa Foucault que todos 

estes Estados de direito elaboraram revoluções fundamentadas em sistemas, teorias, filosofias 

e, até mesmo, usurpando mecanismos presentes em obras de arte: 

 
O século XIX viu surgir na Europa alguma coisa que jamais existira: Estados 
filosóficos - eu ia dizer Estados-filosofias -, filosofias que são simultaneamente 
Estados, e Estados que pensam sobre si, que refletem sobre si mesmos, que se 
organizam e definem suas escolhas fundamentais a partir de proposições filosóficas, 
dentro de sistemas filosóficos e como a verdade filosófica da história (FOUCAULT, 
2006b, p. 40). 

 
                                                
63 A respeito da revolução, Foucault, em diálogo com Chomsky, intitulado “Da natureza humana: justiça contra 
o poder”, 1974, publicado em Ditos e Escritos IV, afirma o seguinte: “Quando o proletariado tomar o poder, 
pode ocorrer que ele exerça para com as classes sobre as quais ele acaba de triunfar um poder violento, ditatorial, 
e até mesmo sangrento [...]” (FOUCAULT, 2012, p. 118). 

64 Conforme Foucault (2012, p. 111), em Ditos e Escritos IV, diálogo com Chomsky: “[...] talvez não baste dizer 
que, por trás dos governos, por trás do aparelho do Estado, há a classe dominante; é preciso situar o ponto de 
atividade, os lugares e as forma sob as quais se exerce essa dominação. É porque essa dominação não é 
simplesmente a expressão, em termos políticos, da exploração econômica, ela é um instrumento, e em ampla 
medida a condição que a torna possível; a supressão de uma se realiza pelo discernimento exaustivo da outra. Se 
não conseguirmos reconhecer esses pontos de apoio do poder de classe, arriscamo-nos a lhe permitir continuar a 
existir, e a ver se reconstituir esse poder de classe depois de um processo revolucionário aparente”. Podemos 
depreender a partir da fala de Foucault, no que tange suas considerações sobre a revolução, que mesmo os 
movimentos que são revolucionários, quando se constituem na forma do Estado em meio ao exercício da 
atividade soberana, expressam o poder através de formas de dominação. Assim, o que era revolução pode se 
constituir como outra forma de dominação. Quanto à resistência, deve-se ter em mente que essa perpassa todas 
as formas de dominação possível. 



	 114 

A resistência, por sua vez, é uma “prática de liberdade” e sua finalidade não é ganhar 

ou perder; não é a tomada de poder; não é um simples duelo. Essa “prática de liberdade” 

permite ao indivíduo o reconhecimento dos elementos que o aprisionam, das negatividades e 

positividades que estão inseridas na luta. Assim, as criações de estratégias, paulatinamente, 

provocam mudanças efetivas seja no indivíduo, seja no grupo, seja em um segmento social ou 

instituição.  

 Na análise do francês, os sistemas filosóficos e a verdade filosófica da história não 

oferecem de fato resistência às determinações sociais, pois investigaram as relações próprias 

do poder, servindo, assim, longe da concretização do ideal de liberdade, ao contrário, - de 

uma maneira ou de outra -,  como inspiração para grandes revoluções que cada vez mais 

limitavam o indivíduo em se constituir enquanto sujeito na história. 

As filosofias do século XIX contribuíram, mesmo que indiretamente, para uma 

história das determinações e, ao invés de uma história efetiva, instituíram formas de poder 

que, no lugar de libertar, espalharam o terror e o medo: 

 
Uma cômica amargura caracteriza esses filósofos ocidentais modernos: eles 
pensaram, eles próprios se pensaram segundo uma relação de oposição essencial ao 
poder e ao seu exercício ilimitado, mas o destino de seu pensamento fez com que, 
quanto mais eles eram escutados, mais o poder, mais as instituições políticas se 
impregnavam de seu pensamento, mais eles serviam para autorizar formas 
excessivas de poder [...] (FOUCAULT, 2006b, p. 41). 

 

Para Foucault, o que está em jogo é algo bem diferente. Essa liberdade, ao mesmo 

tempo ideologia e técnica de governo, deve ser compreendida no interior das mutações e 

transformações das tecnologias de poder. O que aconteceu com as filosofias modernas foi que 

elas tentaram se afastar do poder, opor-se, e ao fazerem isso idealizaram teorias de libertação, 

as quais foram absorvidas com rapidez e criatividade por aqueles que estavam a dirigir as 

instituições. As revoluções mostraram a crueldade cristalizada na força de uma liberdade 

idealizada. 

Nesse panorama, Foucault adverte que as técnicas de governo necessitam levar em 

consideração as tecnologias de poder. Os dirigentes, quaisquer que sejam – pai de família, 

gestor de uma instituição, representante do Estado –, precisam perceber as resistências às suas 

ações, pois estas são possibilidades de aperfeiçoamento das técnicas de governo. O indivíduo, 

enquanto dirigente de si mesmo, da mesma forma, necessita perceber nas relações de poder os 

enlaces da relação, os jogos estratégicos e elaborar práticas e exercícios para conduzir suas 

ações no cuidado de si e dos outros. 



	 115 

Os indivíduos, ao fazerem uso de estratégias e resistências e ao não deixarem que suas 

condutas, suas atitudes, seus modos de ser sejam determinados pelos outros, deve também 

cuidar de não determinar, por sua vez, a conduta dos outros, mantendo-os em um estado de 

dominação. Dessa forma, ao elaborarem práticas e exercícios tendo em vista o cuidado, estão 

constituindo o que Foucault aponta como tecnologias do poder. Nesse sentido, as pessoas, 

independentemente de classes ou determinações sociais, necessitam criar e constituir 

tecnologias de poder. Todavia, parece-nos, essa postura só é possível quando as relações de 

poder estiverem associadas às relações de força. 

 

 

2.1.2 Relações de força: verdade, poder e sujeito 

 

Seguindo os passos de Foucault, percebe-se, nas relações de força, não somente o jogo 

instaurado entre o poder e a concepção de verdade: há também o indivíduo que permeia este 

jogo, o apreende e luta com todas as suas forças, como se no cerne da paisagem do estado de 

dominação uma outra paisagem aflorasse. É como se ela estivesse camuflada, num jogo de 

claro escuros, mas cuja visibilidade nunca será reduzida, funcionando como, segundo uma 

bela abordagem que encontramos em Caminha (2010, p. 204): 

 
[...] uma janela que nos abre sobre um espaço primordial em que estamos situados – 
um lugar através do qual nossa relação com a visibilidade do mundo nunca está 
reduzida ao encontro passivo como a exibição de uma tela totalmente exterior ao 
nosso olhar [...].  

 

É com base nessa compreensão que pretendemos examinar as relações de força no 

processo de subjetivação. O entendimento do poder não se fecha na representação do poder, 

ao contrário: trata-se de uma janela sempre aberta às relações próprias de existência do 

indivíduo. Em meio a essa abordagem, apresenta-se a verdade, muito embora associada 

sempre ao poder, como uma espécie de representação, e daí alguns questionamentos surgem: 

Como no pensamento histórico-filosófico de Foucault é possível compreender a verdade? 

Quanto ao indivíduo situado no emaranhado das relações de poder, como este se apresenta 

nessa nova paisagem, tendo em vista que a atmosfera em que se situa nas relações de poder é 

a mesma que o impulsiona à luta e a descobertas de novas vias nos processos de subjetivação? 

É a essa análise que Foucault se reporta em O Governo dos vivos: 

 



	 116 

[...] tal forma de análise repousa, como de outro modo todas as outras análises 
inversas, mais sobre uma atitude do que sobre uma tese. Mas essa atitude não é 
exatamente, digamos, a atitude da época: do ceticismo, de colocar em suspensão 
todas as certezas, as posições téticas da verdade. É uma atitude que consiste, 
primeiramente, em dizer: nenhum poder existe por si! [quelque pouvoir ne va pas de 
soi!] Nenhum poder, qualquer que seja, é evidente ou inevitável! Qualquer poder, 
consequentemente, não merece ser aceito no jogo! Não existe legitimidade 
intrínseca do poder! E a partir dessa posição, a démarche consiste em perguntar-se o 
que, a partir disso, é feito do sujeito e das relações de conhecimento no momento em 
que nenhum poder é fundado no direito nem na necessidade; no momento em que 
qualquer poder jamais repousa a não ser sobre a contingência e a fragilidade de uma 
história; no momento em que o contrato social é um blefe e a sociedade civil um 
conto para crianças; no momento em que não existe nenhum direito universal, 
imediato e evidente que possa, em todo lugar e sempre, sustentar uma relação de 
poder qualquer que ela seja (FOUCAULT, 2009, p. 34). 

 

Na abordagem de Foucault (2009, p. 35) em O Governo dos vivos, “[...] qualquer 

poder, qualquer que ele seja, não é de pleno direito aceitável ou não é absolutamente e 

definitivamente inevitável”. Assim, quando o francês se dedica à análise sobre a verdade 

frente ao poder, uma proposta é imediatamente apresentada aos leitores e pesquisadores, a 

saber: o convite à realização de alguns deslocamentos: 

 
[...] o curso deste ano se ocupará em elaborar a noção de governo dos homens pela 
verdade. [...] O que significa elaborar essa noção? Trata-se de deslocar um pouco as 
coisas em relação ao tema atualmente utilizado e repetido do saber-poder, tema que 
foi ele mesmo apenas uma maneira de deslocar as coisas em relação a um tipo de 
análise no domínio, digamos, da historia do pensamento; domínio de análise que foi 
mais ou menos organizado ou que girou em torno da noção de ideologia dominante. 
Grosso modo, se vocês quiserem, dois deslocamentos sucessivos: um da noção de 
ideologia dominante para essa noção de poder-saber e agora um segundo 
deslocamento da noção saber-poder para a noção do governo pela verdade 
(FOUCAULT, 2009, p. 19). 

 

Foucault aponta a necessidade de se realizar ao menos dois deslocamentos, o primeiro, 

da ideologia dominante para a noção de poder-saber, o segundo, da noção de saber-poder para 

a do governo pela verdade. Então, sobre a noção de ideologia, tem-se, ao considerar a 

etimologia da palavra originada do grego idea e logos, que esta noção se refere a estudo, 

conhecimento e investigação de um modo de ser,  de uma condição de existência, etc., estudo 

que pode vir a constituir um conceito para determinado momento da história, embora, 

conforme Foucault, vale salientar, nenhum conceito possa ser eternizado na medida em que a 

história é dinâmica e está em movimento. 

Todavia, não considerando mais sua etimologia, mas o sentido moderno sobre o termo 

ideologia, tem-se que este não é empregado para identificar o conhecimento ou o estudo, seja 

de que natureza ou aspecto em que algo se apresente, mesmo uma doutrina filosófica. Ao 

contrário, o termo, como é utilizado na modernidade, solidifica ideais de uma verdade 



	 117 

determinada, embora na modernidade as ideologias se apresentem como que destituídas de 

validades objetivas, reais ou históricas. Nesses casos, a ideologia mantém interesses claros ou 

mesmo ocultos por aqueles que a utilizam. É, então, ao considerar este aspecto que Foucault 

propõe o primeiro deslocamento: o da ideologia para o poder-saber. 

Em Foucault, pensamos não ser possível uma generalização gratuita das ideias e 

conceitos. Não há como aceitar determinações prodigiosas de ideias, obras, invenções e 

inovações implantadas ou, ainda, eventos com conflitos explicados e conceituados de forma 

translúcida, apaziguante e harmônica. Neste sentido, tem-se em Foucault, considerando o 

tratamento que nos tempos modernos é dado à noção de ideologia, a necessidade do 

deslocamento, pois o filósofo francês percebe nessa uma devida associação com o que ele vai 

considerar dispositivo de poder. 

O termo “dispositivo” aparece em Foucault nos anos 70, quando ele o designa, 

inicialmente, como operador que possui uma espécie de potência mediante ao poder, isto 

porque estão presentes nos dispositivos tanto as técnicas, como formas de sujeição 

implementadas por autoridades que tomam o poder enquanto representação da história, 

quanto as estratégias para superá-las. Todavia, a partir do momento em que a análise de 

Foucault se centra na questão do poder, o filósofo salienta a importância de abordar não o 

edifício legal da soberania do aparelho do Estado com todas as ideologias que o acompanham, 

pois ainda mais importante que isso, para ele, é a análise dos dispositivos como mecanismo de 

dominação. É essa a escolha metodológica que realiza o francês e em O Governo dos vivos 

quando, por exemplo, mostra que é nesse aspecto que o deslocamento de ideologia tende ao 

saber-poder: 

 
A noção de saber tinha por função colocar fora de terreno a oposição do científico e 
do não científico, a questão da ilusão e da realidade, a questão do verdadeiro e do 
falso, não para dizer que essas oposições não tinham um estado de causa, de sentido, 
de valor; eu quis dizer, simplesmente, que se tratava, com o saber, de colocar o 
problema em termos de práticas constitutivas de domínios de objetos e de conceitos 
no interior das quais as oposições do científico e do não científico, da ilusão e da 
realidade, do verdadeiro e do falso, poderiam assumir seus efeitos. Já a noção de 
poder tinha, essencialmente, por função substituir a noção de sistemas de 
representação: aqui a questão, o campo de análise, são os procedimentos, os 
instrumentos e as técnicas pelas quais se realizam efetivamente as relações de poder 
(FOUCAULT, 2009, p. 20). 

 

Conforme Foucault, na noção de saber-poder estão os dispositivos presentes nas 

relações de poder. Esta noção pode se constituir em discursos, práticas e táticas que se 

deslocam paulatinamente. É esse o método que o próprio Foucault utiliza nas análises das 

problemáticas por ele desenvolvidas. O que o francês realizou foram constantes 



	 118 

“deslocamentos”; seja na análise do poder quando nos apresenta os “dispositivos de poder” 

(1977, p. 211-222; 2006, p. 3-24), seja na análise sobre o conhecimento em que mostra os 

“dispositivos de saber” (1999, p. 475 ss), seja na investigação sobre a loucura ou sobre as 

prisões com os “dispositivos disciplinares” (1978, p. 556-584; 1975, p. 195ss) ou, mesmo na 

História da sexualidade na qual estão presentes “dispositivos de sexualidade” (1998, pp. 

11ss).  

Em O Governo dos vivos, Foucault aponta para a importância de realizar alguns 

deslocamentos em relação aos conceitos de saber e poder, uma vez que, ao fazer esse [...] 

“deslocamento em relação a essa noção de saber-poder trata de se desembaraçar disso para 

tentar elaborar a noção de governo pela verdade. Desembaraçar-se da noção saber-poder 

como se desembaraçar da noção de ideologia dominante” (FOUCAULT, 2009, p. 20). 

Então, nas relações de poder estão dispositivos que desencadeiam relações de força, as 

quais, por sua vez, colocam o sujeito face à análise de como o saber se apresenta, seja 

fabricando ideias ou produzindo verdades. Neste sentido, podem os dispositivos, também, 

auxiliar o indivíduo na constituição de sua subjetividade. É neste aspecto que nos deparamos 

com o segundo deslocamento proposto por Foucault: da noção saber-poder para a noção do 

governo pela verdade. Contudo, afirma Foucault (2009, p. 21) ainda em O Governo dos vivos: 

 
Por conseqüência, eu serei certamente mais indulgente com a noção saber-poder do 
que com a noção de ideologia dominante, mas cabe a vocês me reprovarem. Na 
incapacidade, portanto, de tratar a mim mesmo como eu trataria os outros, eu diria 
que trata-se essencialmente, passando da noção saber-poder para a noção do 
governo pela verdade, de dar um conteúdo positivo e diferenciado a esses dois 
termos saber e poder . 

 

Foucault, ao assumir a incapacidade de tratar de si mesmo, opera com a ideia da 

dificuldade epistêmica que todo autor tem ao dar conta do seu próprio pensamento. Essa 

perspectiva adotada por ele marca a passagem da noção de saber-poder para o governo da 

verdade. Nesse sentido, o objetivo dele é mostrar ao indivíduo que se os saberes foram 

produzidos não se deve tomá-los como simplesmente verdadeiros ou falsos, esta implicação é 

imprescindível na constituição do sujeito.  

Por conseguinte, aquilo que pode interessar numa dimensão epistemológica pode não 

ser útil ao processo de subjetivação ou ao indivíduo na constituição da sua subjetividade. O 

governo pela verdade coloca o indivíduo não diante de uma verdade universal – de uma 

condição confortável por força de uma resposta para todas as questões, pela submissão de 

uma ideologia dominante – mas, ao contrário, no entrelaçamento das relações de poder e força 



	 119 

o saber se apresenta como aquele que é capaz de mostrar ao indivíduo os diversos usos das 

formas de poder, inclusive como formas de subjetivação passíveis de serem apreendidas e 

utilizadas por outros indivíduos. 

Nesse sentido, a noção de saber-poder não é em Foucault aquela que desenvolve uma 

história das idéias ou mesmo uma história da evolução da ciência. O filósofo francês sequer 

discute essa noção, isto é, de investigar se determinada teoria é verdadeira ou falsa. Ao 

contrário, ele analisa o modo como o saber vai se constituindo, fabricando ideias, produzindo 

verdades e, ao mesmo tempo, elabora críticas que permitem ao indivíduo se deparar com 

dispositivos presentes nas pretensas verdades estabelecidas para fazer parte do jogo. 

Em O Governo dos vivos, Foucault apresenta sua análise sobre a construção da noção 

de saber na direção do problema da verdade: 

 
É um lugar comum dizer que as artes de governar e os jogos de verdade não são 
independentes um do outro, e que não é possível governar sem entrar, de uma 
maneira ou de outra, nos jogos de verdade. Tudo isso são lugares comuns e creio 
que em relação a isso pode-se encontrar quatro ou cinco formas principais, digamos, 
no pensamento político moderno, no sentido largo do termo, quer dizer, a partir do 
século XVII [...] (FOUCAULT, 2009, p. 21). 

 

Assim, ao observar que não é possível governar sem os jogos de verdade, Foucault 

não somente apresenta o quadro geral de como são elaboradas as relações de poder no 

pensamento político moderno, como aponta para a extensão da noção de governo, de 

autarquia com o cuidado de si nas relações com o poder no processo de subjetivação. 

Neste sentido, o indivíduo em processo de subjetivação deve perceber seu próprio 

entorno, o meio em que vive, o que está diante de si e realizar um exame das relações que lhes 

são subjacentes. Assim, aparece o saber enquanto mapeamento da situação e o poder como o 

uso desses saberes. Essa relação saber-poder está no cerne dos procedimentos que constituem 

o indivíduo. Deste modo, este é, ao mesmo tempo, objeto e efeito do poder e, nesta posição, é 

também efeito e objeto do saber. Nessa perspectiva, o sujeito é movido e, ao mesmo tempo, é  

aquele que move a si próprio.  

Por conseguinte, conforme Foucault, entendemos que entre a ideologia dominante, o 

pensamento dos outros e a relação saber-poder, encontraremos o indivíduo com o seu próprio 

pensamento, elaborado e criado em função das suas relações de poder e força. Sobre este 

aspecto, aborda Foucault (2009, p. 29): 

 
Diz-se frequentemente que por detrás de todas as relações de poder existe, em 
última instância, qualquer coisa como um núcleo de violência e que, ao se despir o 



	 120 

poder de seus adornos, é o jogo nu da vida e da morte que se encontrará. Pode ser. 
Mas, pode haver poder sem adorno? Dito de outro modo, pode haver efetivamente 
um poder que se passaria sem jogos de sombras e de luzes, de verdade e de erro, do 
verdadeiro e do falso, do oculto e do manifesto, do visível e do invisível? Ou ainda, 
pode haver exercício de poder sem um [clarão] de verdade, sem um círculo 
aleturgico que gira em torno dele e que o acompanha?  

  

O poder tem uma aparência, uma forma de manifestação; como o próprio Foucault 

salienta, tem seus adornos, mas encontra-se subjacente ao indivíduo a capacidade de 

compreendê-lo e, nesse sentido, de se precaver desse engodo, desenvolvendo condições de 

resistir a tais manifestações do poder, criando, assim, estratégias para superá-lo enquanto 

manipulação e dominação. 

É assim também que se deve entender a verdade, como uma questão de atitude de 

reconhecer que o poder repousa sobre a contingência e a fragilidade de uma história e de uma 

manifestação localizada no tempo e no espaço e, portanto, sujeito às suas contingências. Tal 

condição o desapropria da ilusão do absoluto e do domínio pleno.  

Anteriormente afirmamos, nesta pesquisa, a não separação por Foucault dos métodos 

arqueológico e genealógico, agora, neste momento da investigação podemos perceber com 

maior clareza uma espécie de procedimento arquegenealógico65  atuando nas relações de 

força: verdade, poder e sujeito. Esse procedimento é perceptível na medida em que aquilo que 

o indivíduo toma como evidente e certo, porque é o que é-lhe dado pelo poder, é também, o 

que, pelo saber, pode ser criticado, ponderado, transformado ou desmistificado. É nesse 

aspecto que as relações de força se contituem no pensamento filosófico-histórico de Foucault 

                                                
65 Em entrevista com D. Trombadori, Paris, fim de 1978, intitulada: Conversa com Michel Foucault, publicada 
em Ditos e escritos VI, o próprio Foucault nos clareia um pouco sobre o seu método, diz ele: “- Quando começo 
um livro, não somente não sei o que pensarei no final, mas não sei, claramente, que método empregarei. Cada 
um de meus livros é uma maneira de recortar um objeto e de forjar um método de análise [...]”, o que nos leva a 
acreditar que arqueologia e genealogia se cruzam nas investigações do autor, que ainda observa: “[...] 
Terminado o meu trabalho, posso, por uma espécie de olhar retrospectivo, extrair da experiência que acabo de 
fazer uma reflexão metodológica que tira o método que o livro pôde [sic] seguir. De modo que escrevo, um 
pouco em alternância, livros que chamaria de exploração e livros de método. Livros de exploração: a História 
da loucura, o Nascimento da clínica etc. Livros de método: A arqueologia do saber. Em seguida, escrevi coisas 
como vigiar e punir, A vontade de saber”. Parece-nos, então, que os trabalhos do francês se intercruzam e é nas 
entrevistas, prefácios, artigos, isto é, nos Ditos e escritos que ele nos fornece e esclarece os aspectos de sua obra 
uma vez que, como ele mesmo admite: “Proponho, também, reflexões metódicas em artigos e entrevistas. São, 
antes, reflexões sobre um livro terminado, suscetíveis de me ajudar a definir um outro trabalho possível. São 
espécies de andaimes que servem de relés entre um trabalho que se está acabando e um outro. Não é um método 
geral, definitivamente válido para os outros e para mim. O que escrevo não é jamais prescritivo nem para mim 
nem para os outros. E, quando muito, instrumental e sonhador” (FOUCAULT, 2010b, p. 290). É, então, a partir 
dos esclarecimentos que Foucault nos fornece sobre o seu trabalho que podemos afirmar que não se separa 
arqueologia e genealogia, que o francês, desse modo, não adota um método específico, oscilando entre uma e 
outra abordagem, e numa relação entre as duas, ao contrário, o que ele promove são constantes deslocamentos 
não no sentido de prescrever e anunciar, não no sentido de cair em um relativismo em suas posições e 
argumentos, mas na inquietação de, na analítica do poder, buscar detectar as relações próprias que permitem que 
“[...] as posições teóricas não cessam de se transformar [...]” (FOUCAULT, 2009, p. 32). 



	 121 

como o que denuncia a impossibilidade de se estabelecer uma relação entre verdade, saber e 

poder. 

Foucault procura com esse método desestabilizar as evidências, descaracterizar as 

verdades universais e dar sentido à existência do indivíduo. Ele mesmo, enquanto 

pesquisador, é coerente com o entendimento de que a verdade não é dada, mas é uma 

manifestação na forma da subjetividade. Sobre a produção teórica, isto é, aquele tipo de 

conhecimento que via de regra se elege como conceitual, afirma Foucault em O Governo dos 

vivos, sobre sua própria atitude em relação a esse tipo de saber: 

 
[...] é que para mim, após tudo, o trabalho teórico não consiste, e eu não digo isso 
por orgulho ou vaidade, mas por sentimento profundo de uma incapacidade; para 
mim o trabalho teórico não consiste em estabelecer e fixar um conjunto de posições 
sobre as quais eu me manteria e cuja ligação entre essas diferentes posições, na sua 
suposta ligação coerente, formaria um sistema. Meu problema, ou a única 
possibilidade teórica que sinto, seria a de deixar somente o desenho o mais 
inteligível possível, o traço do movimento pelo qual eu não estou mais no lugar onde 
eu estava agora pouco. [...] Essa necessidade, portanto, não aparece jamais como 
plano de um edifício permanente; não é preciso lhe reclamar e impor as mesmas 
exigências como se tratasse de um plano: trata-se, ainda uma vez, de traçar um 
deslocamento, quer dizer, traçar não edifícios teóricos, mas deslocamentos pelos 
quais as posições teóricas não cessam de se transformar (FOUCAULT, 2009, p. 32). 

 

Coerente com a perspectiva, reconhecida pela maioria dos seus comentadores, na 

ausência em sua obra de estruturas rígidas, de sistemas, de quadros teóricos fechados, 

Foucault aponta para uma abertura conceitual no que tange aos temas e teorias por ele 

utilizadas, o que não implica, necessariamente, na ausência de uma estrutura subjacente à sua 

própria obra e ao seu próprio pensamento. A propósito do que estamos tentando mostrar, suas 

considerações arqueológicas e genealógicas acerca de vários temas destacados em meio ao 

processo histórico têm como elemento presente uma compreensão sobre o poder que se 

estabelece nas relações. Entretanto, a despeito de que tais considerações pudessem servir para 

a construção de um quadro geral sobre uma manifestação universal das formas de poder, o 

que interessa a Foucault é dar subsídios ao indivíduo para constituir-se em meio às relações 

de força e poder.  

Desse modo, o filósofo francês nos apresenta como, no produto das determinações 

históricas, é possível ao indivíduo trabalhar a si mesmo. É nesse aspecto que está a ligação do 

problema da resistência subjetiva nas diversas singularidades que dá lugar à auto-invenção. 

Este espaço para a criação e transformação é o próprio processo de subjetivação do indivíduo. 

Esse acontecimento não é mais algo de fora, isto é, não se trata mais de dizer que o vínculo 

que liga voluntariamente o indivíduo, a verdade e o poder é algo condicionado, pois há 



	 122 

também aspectos incondicionados, aqueles do próprio indivíduo, a saber: vontade, decisão e 

esforço.  

Neste sentido, a relação condicionada de verdade, poder e saber que, por vezes, se 

modula, encontra-se com a relação incondicionada de vontade, decisão e esforço, coloca o 

indivíduo na posição de objeto e sujeito face à transformação. O indivíduo, ao mesmo tempo 

que mostra a atuação do poder, apresenta, por outro lado, a possibilidade de se desfazer da sua 

totalização e movimentar-se diante dele, edificando novos dispositivos que permitem ao 

próprio indivíduo o interrelacionamento com o poder. 

 

 

2.2 Formas do sujeito se constituir 

 

Embora Foucault tenha se dedicado à investigação sobre diversas problemáticas em 

que o indivíduo se move cotidianamente, as quais enfatizamos anteriormente nesta pesquisa – 

sexualidade, loucura, prisão –, o francês percebe que ainda falta um aspecto relacionado ao 

poder que é imprescindível de ser considerado para que possamos entender o indivíduo em 

meio ao processo de subjetivação: a problemática da verdade em relação às singularidades 

próprias do indivíduo, isto é, o indivíduo diante de si mesmo, movimentando-se nas suas 

próprias ações. Assim, ainda na análise sobre o poder, mesmo ciente das formas do sujeito se 

constituir, Foucault tece uma investigação sobre a problemática da verdade como uma espécie 

de exercício e menos conceitual.  

Poder-se-ia afirmar com Foucault que essa forma da apreensão da realidade é a análise 

da ação em que os sujeitos, em suas singularidades, ao dizer a verdade66, mostram-se a si 

mesmos. Em outras palavras, se manifestam em sua própria subjetivação tanto quanto em sua 

própria representação objetiva quanto na relação com outros sujeitos históricos. Nesse 

sentido, apresenta Foucault alguns passos a serem trilhados, pois acredita que as condições do 

sujeito se constituir em si mesmo, no exercício de suas próprias ações, estão inter-

relacionadas com o poder. Assim, considera que o poder é presente, ativo no indivíduo, razão 

pela qual o indivíduo se constitui nas relações de poder e se posiciona, ao mesmo tempo, de 

forma reativa, elaborando a possibilidade dos subterfúgios, das estratégias e das resistências 

frente às estruturas globais já edificadas. 

                                                
66 Em Foucault, o tema da verdade assume um papel importante em dois textos básicos: O curso do Collège de 
France, A coragem da verdade, e o curso de Louvain, Mal faire, dire vrai, nos quais ele destaca a importância 
nas relações da declaração da verdade. 



	 123 

É importante destacar que enquanto as condições do sujeito se constituir estão no 

embate das relações de poder e força, parece-nos necessário agora considerar que nesta 

relação, nesta luta, neste embate mesmo, apresentam-se as formas do sujeito se constituir, e 

para compreendê-las é preciso retornar ao tema da verdade em suas implicações singulares no 

fazer próprio do indivíduo que se constitui. Foucault, em A coragem da verdade, no ínterim 

das suas últimas aulas no Collège de France, propõe uma nova trajetória para pensar a 

questão da verdade, a saber: a análise da parresía. Vejamos: 

 
 
Este ano, gostaria de continuar o estudo da fala franca, da parresía como modalidade 
do dizer-a-verdade. [...] É absolutamente verdade que é interessante e importante 
analisar, no que elas podem ter de específico, as estruturas próprias dos diferentes 
discursos que se propõem e são recebidos como discursos verdadeiros. A análise 
dessas estruturas é, grosso modo, o que poderíamos chamar de uma análise 
epistemológica. Mas, por outro lado, pareceu-me que seria igualmente interessante 
analisar, em suas condições e em suas formas, o tipo de ato pelo qual o sujeito, 
dizendo a verdade, se manifesta, e com isso quero dizer: representa a si mesmo e é 
reconhecido pelos outros como dizendo a verdade. Não se trataria, de modo algum, 
de analisar quais são as formas do discurso tais como ele é reconhecido como 
verdadeiro, mas sim: sob que forma, em seu ato de dizer a verdade, o indivíduo se 
constitui e é constituído pelos outros como sujeito que pronuncia um discurso de 
verdade, sob que forma se apresenta, a seus próprios olhos e aos olhos dos outros, 
quem diz a verdade, [qual é] a forma do sujeito que diz a verdade [...] 
(FOUCAULT, 2011a, p. 4). 
 

 

O francês deixa claro ainda que o indivíduo em sua subjetividade só consegue ser 

ativo frente ao poder estabelecido na medida em que é reativo às suas próprias condições de 

existência; do mesmo modo, só é ativo em si mesmo em sua subjetividade quando reativo às 

condições estabelecidas. Essa reação é apresentada no pensamento de Foucault quando ele 

propõe que nas relações de poder estão inseridas relações de força, surgindo destas novos 

caminhos a serem trilhados. 

Assim, das relações de poder e força é possível investigar sobre as verdades 

estabelecidas, os poderes consolidados e sobre a possibilidade de o próprio indivíduo vir a se 

posicionar frente a este jogo de relações. O indivíduo em sua subjetividade está inserido na 

história da verdade, entendida como sua própria história. É neste sentido que Foucault 

apresenta como formas do sujeito se constituir o voltar-se para si mesmo considerando os 

aspectos dos saberes e veridicção, das técnicas de governamentalidade e da atitude-limite.  

 

 

 



	 124 

2.2.1 Saberes e veridicção 

 

Enquanto a filosofia moderna desde Descartes liga o tema da verdade ao problema do 

conhecimento, isto é, à questão epistemológica da verdade, Foucault, em sua análise sobre 

esta problemática da verdade, se depara com mecanismos e organismos que distinguem as 

verdadeiras ou falsas declarações. Assim, por exemplo, sobre as formas como se pune um 

outro67; as técnicas e procedimentos que são medidos para se obter a verdade68; o status 

daqueles que têm a responsabilidade de dizer sobre o funcionamento da verdade69, etc. 

Em texto escrito em 1966 intitulado A prosa do mundo, texto que pode ser encontrado 

nos Ditos e escritos II, Foucault apresenta como os sujeitos históricos contemporâneos se 

encontram em relação ao saber, admitindo que estamos situados “na era do saber”, momento 

em que são debatidas as grandes questões epistemológicas. Foucault considera também que o 

saber, quando ponderado e avaliado, apresenta-se, por via das investigações e revisões 

constantes, como um saber múltiplo e variado. Nessa multiplicidade, percebe-se que o 

estatuto da veridicção não se encerra no limite do conhecimento, isto é, em definições 

acabadas, em descobertas finalizadas, mesmo porque, como bem acentua Foucault, o saber 

filosófico na contemporaneidade se associa e se nutre de vários outros domínios e disciplinas: 

 
[...] estamos hoje na era do saber. Fala-se correntemente de um empobrecimento do 
pensamento filosófico; julgamento inspirado por conceitos ultrapassados. Existe 
hoje uma reflexão filosófica extremamente rica em um campo que, antigamente, não 
fazia parte da reflexão filosófica. Os etnólogos, os linguistas, os sociólogos, os 
psicólogos comentam os atos filosóficos. O saber se disseminou. O problema 
filosófico contemporâneo é cernir o saber em seu próprio limite, definir seu próprio 
perímetro (FOUCAULT, 2013a, p. 34). 

 

Desta forma, diante do saber disseminado, múltiplo e diverso o problema filosófico 

contemporâneo, conforme Foucault, é colocar o saber em seu próprio limite, ou seja, se faz 

necessário estabelecer os objetos próprios da filosofia, bem como os momentos em que ela 

estabelece uma relação com outras áreas do conhecimento. Todavia, para aclarar essa 

perspectiva levantada pelo francês, vale destacar o texto Filosofia e verdade, publicado em 

Ditos e escritos X, fruto do Dossiê pedagógico de 27 de março de 1965, originado da conversa 
                                                
67 Em Vigiar e punir, a problemática da verdade, em relação a como se pune o outro, se depara com mecanismos 
e organismos que distinguem as verdadeiras ou falsas declarações. 

68 Sobre as técnicas e procedimentos que são medidos para obter a verdade, Foucault debate tanto em Pierre 
Rivière como em Loucura e desrazão. 

69 Em Arqueologia do saber e em muitas passagens de As palavras e as coisas, Foucault deixa reflexões sobre o 
status daqueles que têm a responsabilidade de dizer qual o funcionamento da verdade. 



	 125 

entre A. Badiou, G. Canguilhem, D. Drefus, J. Hypollite, P. Ricoeur e que contava com o 

próprio Michel Foucault. Nesse texto, Canguilhem e Foucault apresentam uma reação diante 

dos sistemas filosóficos com pretensão de verdade. Afirma Canguilhem: “Pessoalmente, eu 

não o admito. Não vejo qual é o critério ao qual vocês  poderiam referir um sistema filosófico 

para dizer dele que é verdadeiro ou falso”. Foucault (2014b, p. 5), por sua vez, concorda com 

Canguilhem e afirma: “Eu também não, não o admito. Há uma vontade de verdade [...]”. 

Por conseguinte, sobre saberes e veridicção, Foucault propõe realizar um movimento 

inverso: ele não está interessado na verdade enquanto disposição conceitual, pois, ao 

reconstruir tal problemática, ele se reporta aos indivíduos em suas singularidades. E, 

conforme Canguilhem, ao dar conta do singular e da singularidade no campo da 

epistemologia da biologia: “[...] O singular está sozinho porque, diferente de outros, o 

singular está sozinho porque separado. É o conceito de um ser sem conceito, que sendo 

somente por ele mesmo interdita toda outra atribuição à ele que não seja vinda dele mesmo 

[...]” (CANGUILHEM, 1983, p. 214).  

Como vimos, Canguilhem destaca que o singular tem como aspecto básico de si a 

singularidade. Entretanto, essa singularidade não o constitui enquanto um ser dissociado dos 

outros, pois, ainda segundo o autor, “[...] a singularidade consiste num tipo de garantia para a 

reconhecida vaidade de toda investigação de relações. Assim, o singular não é tanto o ser que 

recusa o gênero [...], mas com a regra do gênero considerada aqui como a fixação da norma 

[...]” (CANGUILHEM, 1983, p. 214) 70 . O singular, em sua singularidade, recusa essa 

modalização, essa universalização da qual faz parte, por exemplo, um conceito confuso como 

o de homem.  

Tal perspectiva não conduz a um solipsismo do indivíduo, muito pelo contrário: 

representa a possibilidade da valorização daquilo que o indivíduo tem de singular e da 

contribuição que dá para a constituição da história. Nesse sentido, Foucault valoriza esses 

sujeitos históricos e desenvolve uma analítica da verdade em relação ao poder, buscando 

identificar – na medida em que a realidade está repleta de pessoas que impõem o seu próprio 

estatuto de verdade, ou seja, tipos de discurso que hospedam e operam como verdade – os 

constrangimentos que essa  “verdade” apresenta ao indivíduo, pois neles está a força que o 

moverá no desafio de superá-la. 

                                                
70 “[...] Le singulier est seul parce que différent de tout autre, le singulier est seul parce que séparé. C'est le 
concept d'un être sans concept, qui n'étant que lui-même interdit toute autre attribution à lui que de lui-même. 
[...] La singularité est en quelque sorte garantie par Ia vanité recônnue de toute reçherche de relations. Donc le 
singulier n'est pas tant l'être qui refuse le genre mais avec la règle du genre, la règle étant ici une moyenne tenue 
pour norme [...] (CANGUILHEM, 1983, p. 214). 



	 126 

Foucault, ao se reportar aos saberes e veridicção e não à verdade, apresenta os “jogos 

de verdade” nas ações experienciadas historicamente. Esses jogos permitem ao indivíduo 

pensar quando e enquanto se identifica com o que está posto e estabelecido e, para além disso, 

o quanto pode haver de insano e doentio no que experiencia nessas vivências. É esse aspecto 

desviante das ações, seja no trabalho, seja na linguagem, seja na família, seja nas relações 

institucionais ou na vida com todas as suas reviravoltas, que interessa a Foucault. Como 

aponta Canguilhem: 

 
[...] A vida teria, pois, abortado por engano a esse vivente capaz do erro. De fato, o 
erro humano não se produz que por uma errância. O homem se engana porque ele 
não sabe onde se por. O homem se engana quando ele não se coloca no lugar 
adequado para recolher uma certa informação que ele busca. Mas também, é por 
força de se deslocar que ele recolhe da informação ou no deslocamento, por toda 
sorte de técnicas – e poder-se-ia dizer que a maior parte das técnicas científicas vem 
desse processo – os objetos, uns em relação aos outros, e o conjunto em relação à 
eles. O conhecimento é pois uma pesquisa inquieta da maior quantidade e da maior 
variedade de informação. Por consequência, ser sujeito do conhecimento, se o a 
priori está nas coisas, se o conceito está na vida, é tão somente estar insatisfeito do 
sentido encontrado. A subjetividade é então, unicamente, a insatisfação. Mas esteja 
aí, talvez, a vida mesma. A biologia contemporânea, lida de uma certa maneira, é, de 
qualquer modo, uma filosofia da vida (CANGUILHEM, 1983, p. 364)71. 

 

A veridicção em Michel Foucault possui uma aproximação com as ciências da vida, 

entendimento segundo o qual o indivíduo, ao apreender certo saber – ao mesmo tempo – 

modifica-se como ser vivo, na medida em que, constituindo-se, em sua subjetividade pode 

agir sobre si mesmo, mudar suas condições de vida e a própria vida. Foucault, inspirado nas 

análises de Canguilhem, encontra na reciprocidade da relação entre saber e vida, o que ele 

denomina de veridicção, sendo nela que se encontra a relação entre objetividade e 

subjetividade, considerando estar nessa relação a inclusão das ciências da vida – o elemento 

que faltava na história da espécie humana. Afirma ainda Canguilhem: 

 
[...] Se não houvesse obstáculos patológicos, não haveria também fisiologia, pois 
não haveria problemas fisiológicos a resolver. Resumindo as hipóteses que 
havíamos proposto quando analisamos as idéias de Leriche, podemos dizer que, em 
matéria de biologia, é o pathos que condiciona o logos porque é ele que o chama. É 

                                                
71  La vie aurrait donc abouti par erreur à ce vivant capable d'erreur. En fait, l'erreur humaine ne fait 
probablement qu'un avec l'errance. L'homme se trompe parce qu'il ne sait où se mettre. L'homme se trompe 
quand il ne se place pas à l'endroit adéquat pour recueillir une certaine information qu'il recherche. Mais aussi, 
c'est à force de se déplacer qu'il recueille de l'information ou en déplaçant, par toutes sortes de techniques - et on 
pourrait dire que la plupart des téchniques scientifiques reviennent à ce processus - les objets les uns par rapport 
aux autres, et l'ensemble par rapport à lui. La connaissance est donc une recherche inquiète de la plus grande 
quantité et de la plus grande variété d'information. Par conséquent, être sujet de la connaissance, si l'a priori est 
dans les choses, si le concept est dans la vie, c'est seulement être insatisfait du sens trouvé. La subjectivité, c'est 
alors uniquement l'insatisfaction. Mais c'est peut-être là la vie elle-même. La biologie contemporaine, lue d'une 
certaine manière, est, en quelque façon, une philosophie de la vie (CANGUILHEM, 1983, p. 364). 



	 127 

o anormal que desperta o interesse teórico pelo normal. As normas só são 
reconhecidas como tal nas infrações. As funções só são reveladas por suas falhas. A 
vida só se eleva à consciência e à ciência de si mesma pela inadaptação, pelo 
fracasso e pela dor [...] (CANGUILHEM, 2006, p. 108). 

 

Foucault considera haver na abordagem de Canguilhem sobre a construção da biologia 

aspectos extremamente importantes para pensar relações com o sujeito, encontrando aí 

elementos que possuem um parentesco com o que ele aborda sobre o indivíduo em processo 

de subjetivação. Canguilhem apresenta nos obstáculos patológicos o que, provavelmente, 

Foucault enfatizaria como experiência-limite, na medida em que as pesquisas de Canguilhem 

sobre a biologia estão inicialmente e objetivamente instauradas na patologia como aquilo que 

move a descoberta da cura. É na dor que está instaurado o consequente redirecionamento de 

um extremo ao outro, de um estado a outro. Assim, a transformação própria do sujeito se dá 

nesse processo de constituição do novo saber.  

Em Foucault, a forma do sujeito se constituir é similar ao processo indicado por 

Canguilhem para a biologia, pois é na patologia que se encontra o ponto a partir do qual pôde 

se constituir a ciência da vida. Só se constitui a biologia enquanto ciência com suas normas 

em se considerando as anormalidades, isto é, opondo-se, e em face da vida é que estão e se 

encontram as doenças, as anomalias, a morte e, quaisquer que sejam as experiências, estas se 

inserem, ao mesmo tempo, em cada nova descoberta, entre o velho e o novo, entre a oposição 

do verdadeiro e do falso, da afirmação e da negação. Isso significa, em Foucault, que as 

posições extremas na ciência biológica são as mesmas que fazem os “jogos de verdade” pois, 

como bem afirma Canguilhem (2006, p. 108), “[...] é o pathos que condiciona o logos porque 

é ele que o chama [...]”. 

Neste sentido, é necessário considerar a história da ciência como descontínua, tendo 

em vista que ela é passível de alteração, correção,  o que impede o fechamento dos conceitos 

no âmbito da verdade. Essa é também a dimensão peculiar à vida do indivíduo em processo 

de subjetivação. 

Tem-se, então, a forma do indivíduo se constituir como a realização de si mesmo 

enquanto sujeito na medida em que não somente as suas necessidades são supridas, mas os 

seus fins são realizados, uma vez que seus desejos, suas relações se mostram na existência 

concreta e não são mais os discursos que definem o indivíduo, menos ainda são os discursos 

que possuem a verdade. 

Assim, o discurso razoável, o saber apreendido na ciência da vida é a veridicção que, 

em Foucault, se constitui no movimento parresiástico. Por esta razão, o filósofo decide, no 



	 128 

fim de sua vida e em suas últimas aulas no Collège de France, investir sua análise sobre o 

poder a partir de uma espécie de história da verdade: 

 
O discurso revolucionário72, quando assume a forma de uma crítica da sociedade 
existente, desempenha o papel de discurso parresiástico. O discurso filosófico, como 
análise, reflexão sobre a finitude humana, e crítica de tudo o que pode, seja na 
ordem do saber, seja na ordem da moral, extravasar os limites da finitude humana, 
desempenha um pouco o papel da parresía. Quanto ao discurso científico, quando 
ele se desenrola e não pode deixar de fazê-lo, em seu desenvolvimento mesmo - 
como crítica dos preconceitos, dos saberes existentes, das instituições dominantes, 
das maneiras de fazer atuais, desempenha justamente esse papel parresiástico. Eis o 
que eu queria dizer (FOUCAULT, 2013a, p. 29). 

 

Neste sentido, percebe-se os "jogos de verdade" como onipresentes ao pensamento de 

Foucault. Poder-se-ia admitir na existência as condições de possibilidade de constituição dos 

sujeitos de conhecimento - ou o que poderíamos chamar de objetivação -, como inseparáveis 

das formas de subjetivação, na medida em que objetivação e subjetivação são dependentes 

uma do outra. Por outro lado, a descrição do seu desenvolvimento e da sua relação mútua, 

reciprocamente, é precisamente o que Foucault chama de "jogos de verdade".  

Por conseguinte, não é a descoberta do que é verdadeiro, mas o apreender as regras 

segundo as quais o que um sujeito diz sobre determinado objeto aborda, ao mesmo tempo,  a 

questão da verdade ou falsidade. Assim, há no dizer, na linguagem expressa pela fala, não 

apenas uma definição, mas o comprometimento com o que se enuncia. É, então, no aspecto 

dos “jogos da verdade” que se encontra o sentido dos saberes quando associados, pois 

permitem ao sujeito se renovar, se processar, se subjetivar. 

 

 

2.2.2 Relações de poder e técnicas de governamentalidade 

 

 Frederic Gros73, em análise à situação do último curso de Foucault no Collège de 

France, A Coragem da verdade (1984), aponta que Foucault, nos seus últimos estudos, 

desenvolve um conceito de verdade de incomparável originalidade. Conforme Gros, o francês 
                                                
72 A observação de Foucault acerca do discurso revolucionário tem um aspecto condicional, ou seja, “quando 
este assume a forma de uma crítica da sociedade existente”. Neste sentido, a análise o discurso revolucionário de 
modo algum anula a crítica de Foucaul a ideia de revolução. 

73 Frédéric Gross é professor de Filosofia Política da Universidade de Paris-XII. Ensina também no Institut 
d’études politiques de Paris e em sua última obra publicada, intitulada État de violence. Essai sur la fin de la 
Guerre, apresenta discussões cuja abordagem paradoxal mostra similaridades às que Foucault desenvolve sobre 
o indivíduo em meio ao processo de subjetivação, isto é, do estado de violência à luta, à compreensão dos “jogos 
de verdade” e à efetivação do sujeito. 



	 129 

retoma a experiência de filósofos da antiguidade e consegue apresentar aspectos da filosofia 

antiga em sua forma mais genuína. Essa forma de investigação, proposta por Foucault, 

permite à filosofia antiga uma inscrição maior do que a tradição lhe rende, isto é, a inscrição 

viva do agir filosófico, que esteve oculta devido aos discursos e saberes das teorias filosóficas 

modernas. Gros (2011a, p. 304), afirma ainda sobre Foucault que: 

 
[...] em suas primeiras aulas, torna a expor o tríptico da sua obra crítica: um estudo 
dos modos de veridicção (muito mais que uma epistemologia da verdade); uma 
análise das formas de governamentalidade (muito mais que uma teoria do poder); 
uma descrição das técnicas de subjetivação (muito mais que uma dedução do 
Sujeito) - consistindo a aposta em tomar como objeto de estudo um núcleo cultural 
determinado (a confissão, o cuidado de si etc.) que adquire justamente seu volume 
no cruzamento dessas três dimensões [...]. 

 

A partir do comentário de Gros, optamos por iniciar nossa investigação das relações 

de poder e técnicas de governamentalidade destacando que os modos de veridicção, as formas 

de governamentalidade e as técnicas de subjetivação não estão dissociadas, ao contrário, 

possuem um núcleo, a saber: o indivíduo. Assim, vale salientar que não é possível conceber 

no processo de subjetivação as condições, formas e modos de existência como esferas 

separadas. Elas são movidas e movem, pois são aspectos presentes nas relações de poder e 

força, nas relações do indivíduo em si mesmo e com o outro, as relações sociais e 

institucionais. 

É neste movimento que Foucault associa a questão das técnicas de 

governamentalidade à parresía, na medida em que com o movimento parresiástico a questão 

do sujeito e da verdade, do ponto de vista da prática, aparece na sua dimensão mais genuína, 

isto é, no governo de si mesmo e dos outros. No momento inicial do curso de 1984, Foucault 

confessa ter analisado a parresía como uma noção política, muito embora, após analisar 

alguns elementos dos diálogos de Platão e de vivências antigas, ele venha a perceber que a 

noção abrange a dimensão política e se estende a outras noções, morais, éticas e mesmo 

técnicas74: 

  
A noção de parresía - foi o que procurei lhes mostrar ano passado é, primeiro, 
fundamentalmente, uma noção política. E essa análise da parresía, como noção, 
conceito político, evidentemente me afastava um pouco do que era meu projeto 

                                                
74  As abordagens referentes aos aspectos morais e éticos serão desenvolvidas nos tópicos seguintes deste 
capítulo, quando nos detivermos sobre modos como o indivíduo se constitui no processo de subjetivação. 
Contudo, quanto à possibilidade de compreensão do movimento parresiástico, segundo uma noção técnica, 
percebemos que esta trata de algo imprescindível a ser destacado neste momento em questão, a saber, em que se 
aborda a questão sobre as técnicas de governamentalidade. 



	 130 

imediato: a história antiga das práticas do dizer-a-verdade sobre si mesmo. Mas, por 
outro lado, esse inconveniente era compensado pelo fato de que, retomando ou 
empreendendo a análise da parresía no campo das práticas políticas, eu me 
aproximava um pouco de um tema que havia sido afinal de contas constantemente 
apresentado na análise que eu havia [empreendido] das relações entre sujeito e 
verdade: o das relações de poder e de seu papel no jogo entre o sujeito e a verdade 
[...] (FOUCAULT, 2011c, p. 9). 

 

Em conformidade com o texto A Governamentalidade (1978), In: Ditos e escritos IV, 

Foucault opta pela noção de governamentalidade no sentido de diferenciá-la das significações 

usuais atribuídas pelas teorizações ao nível dos conceitos políticos, geralmente aplicadas às 

formas de governo ao longo da história como meras representações sociais ou como se não 

fizessem parte das experiências do indivíduo. Em Foucault, as técnicas de 

governamentalidade, associadas à noção de parresía, apresentam uma relação estreita com a 

análise dos modos de veridicção, de modo a permitir ao indivíduo a identificação das formas 

das prática de si. 

 
[...] Com a noção de parresía, arraigada originariamente na prática política e na 
problematização da democracia, derivada depois para a esfera da ética pessoal e da 
constituição do sujeito moral, com essa noção dotada de arraigamento político e 
derivação moral, temos, para dizer as coisas muito esquematicamente - e é por isso 
que me interessei por ela, que me detive nela e torno a me deter -, a possibilidade de 
colocar a questão do sujeito e da verdade do ponto de vista da prática do que se pode 
chamar de governo de si mesmo e dos outros. E chegamos assim ao tema do 
governo que eu havia estudado anos atrás. Parece-me que examinando a noção de 
parresía podemos ver se ligarem entre si a análise dos modos de veridicção, o estudo 
das técnicas de governamentalidade e a identificação das formas de prática de si. A 
articulação entre os modos de veridicção, as técnicas de governamentalidade e as 
práticas de si é, no fundo, o que sempre procurei fazer (FOUCAULT, 2011c, p. 5). 

 

Quando Foucault aborda a governamentalidade, ele está, ao mesmo tempo, 

apresentando a existência de uma forma de governo que perpassa todas as ações do indivíduo. 

Nesse sentido, existe uma técnica de governamentalidade que se constitui a partir do 

movimento deste, e daí a extensão para as demais relações com os outros, de modo que se 

estende do governo de si ao governo com os outros, sendo possível pensar a 

governamentalidade na família quando do governo dos filhos; na cidade quando do governo 

das representações políticas; na educação e outras formas de governo quando das finalidades 

das instituições sociais. Embora admita Foucault (2012a, p. 282), em A Governamentalidade 

(1978), Ditos e Escritos IV, que: 

 
A arte do governo, tal como aparece em toda essa literatura, deve responder 
essencialmente a seguinte questão: como introduzir a economia, quer dizer, a 
maneira de gerir como se deve os indivíduos, os bens, as riquezas, tal como se pode 
fazer no interior de uma família, tal como pode fazê-lo um bom pai de família que 



	 131 

sabe dirigir sua mulher, seus filhos, seu empregados, que sabe fazer prosperar a 
fortuna de sua família, que sabe manejar, para ela, as alianças que convém, como 
introduzir essa atenção, essa meticulosidade, esse tipo de relação do pai de família 
para com sua família no interior da gestão de um Estado? [...] A introdução da 
economia no interior do exercício político, penso eu, a aposta essencial do governo. 
Isto já era assim no século XVI, e o será ainda no século XVIII.  

 

Nessa perspectiva, o entendimento de Foucault da noção de governamentalidade se 

apresenta como algo que parece não ter espaço mesmo no século XIX, na medida em que 

nesses novos tempos o que se apresenta, via de regra, é uma concepção de história fechada ou 

modelos de representação de poder político nos quais impera a produção da massificação dos 

indivíduos. As próprias teorias filosóficas do pensamento político-filosófico do século XIX, 

em suas ideologias, por vezes comungam com uma forma de dominação e solidificam laços 

entre filosofia e Estado, como Foucault percebeu no uso das ideias de Rousseau pelo império 

napoleônico; no uso do pensamento de Hegel pelo Estado Prussiano; no uso das abordagens 

de Lênin e Marx pelo Estado Soviético; no uso da música de Wagner e de ideias de Heidegger 

pelo Estado Hitlerista.  

Contudo, mesmo que o poder se apresente como apropriado por um pequeno grupo, 

ainda assim, é possível abordar a questão da governamentalidade ao nível do indivíduo. Em 

meio a tal perspectiva, as noções de Foucault sobre as técnicas de governamentalidade, 

associadas não somente à economia, mas principalmente ao governo de si e dos outros, ao 

indivíduo que faz uso de “práticas de liberdade” e faz emergir das relações de poder o cuidado 

de si no processo de subjetivação, é para os dias atuais uma noção por demais importante, a 

qual pode inicialmente ser considerada como algo paradoxal se considerarmos que nas 

ideologias, embora úteis à usurpação e eliminação da subjetividade do indivíduo, há 

elementos que possuem positividades e que o indivíduo pode utilizar como dispositivos para, 

a partir dos pressupostos ideológicos, apontar aspectos que se chocam e se contrapõem, 

negando-os, deslocando-os ou abrindo a janela para a descontinuidade das afirmações e 

legitimações ideológicas. Nesse sentido, no lugar onde se sedimentam as ideologias há espaço 

para transformação, na medida em que existe espaço para a liberdade. Nesse espaço, situa-se 

a noção de governamentalidade proposta por Foucault enquanto “governo de si e dos outros”. 

Foucault, sobre a governamentalidade que se contitui no “governo de si e dos outros”, 

retoma vivências, diálogos e acontecimentos da antiguidade que possibilitam apresentar as 

relações de poder que se desenvolvem na existência própria do indivíduo. Conforme Foucault, 

a partir dessas relações surgem o que ele denomina de técnicas de governamentalidade. 



	 132 

Contudo, é preciso deixar claro que embora Foucault retome acontecimentos da 

antiguidade, o que o filósofo realiza é a análise do poder do seu momento presente, pois, 

concomitantemente, discute sobre as condições, formas e modos do indivíduo na 

manifestação de sua subjetivação e apresenta o jogo presente nas relações do indivíduo 

consigo ou do indivíduo quando se relaciona com os outros ou frente aos outros. 

Por conseguinte, nas técnicas de governamentalidade, quando se refere à família ou 

aos pais, em atenção ao cuidado com os filhos, por exemplo, Foucault, em A coragem da 

verdade, retorna a Lisímaco e Melésias, personagens que, embora imperceptíveis, alavancam 

toda a trama do diálogo Laques, de Platão. Em verdade, são eles – Lisímaco e Melésias – que 

permitem a movimentação do diálogo a partir do momento em que põem em jogo a questão 

da educação dos filhos. 

Lisímaco e Melésias, em um primeiro momento, olham para si mesmos e percebem 

que não fizeram nada de notável em suas vidas, embora pertencessem a famílias influentes e 

de elevada trajetória na cidade. Assim, insatisfeitos com o tipo de educação que lhes fora 

proporcionada e, ao mesmo tempo, preocupados com o cuidado com a educação dos seus 

próprios filhos, buscam a forma mais adequada para cuidar deles. Foucault apresenta, em A 

Coragem da verdade, o debate inicial que é travado entre os dois: 

 
[...] quando olhamos nossas vidas [...], percebemos que não fizemos nada de bom, 
nem de notável nelas. Claro, pertencemos a grandes famílias; claro, nossos 
ancestrais tinham grande renome; claro, nossos pais tiveram elevada trajetória na 
cidade. Mas temos de reconhecer que levamos uma vida no fim das contas obscura e 
medíocre [...] E Lisímaco acrescenta imediatamente: mas, na realidade, se nós 
efetivamente levamos uma vida tão obscura, não foi precisamente porque nossos 
pais cuidaram dos assuntos dos outros? Tão absortos estavam nos assuntos da 
cidade, tão ocupados em tratar tà tôn állon prágmata (dos assuntos dos outros), que 
não tiveram como não nos negligenciar. E é por termos sido negligenciados em 
nossa infância, é por não terem cuidado de nós que levamos uma vida obscura 
(FOUCAULT, 2011c, pp. 115-116). 

 

Então, preocupados com a educação dos filhos, Lisímaco e Melésias convidam Nícias, 

líder político e Laques, general e conhecedor da arte militar, para assistirem à exibição do 

mestre de armas Estesilau e emitirem seu depoimento sobre a eficiência dos seus 

ensinamentos e método para só então decidirem se podem a ele confiar a educação dos filhos. 

A partir dessa relação entre as personagens, Foucault, ao realizar a análise do diálogo Laques, 

de Platão, apresenta, na técnica de governamentalidade, a relação que força os personagens 

em direção ao movimento parresiástico. 

A parresia se apresenta desde o momento inicial da problemática proposta no diálogo 

e pode ser percebida, inicialmente, através do olhar de Lísimaco e Melésias focados sobre si 



	 133 

mesmos, sobre suas próprias vidas; em seguida, quando estes apresentam o sentimento de 

insatisfação com o tipo de vida que levavam e, ainda, depois deste exame e da constatação de 

que não receberam boa educação, se preocupam - naquele momento presente - com a 

educação dos próprios filhos. Assim, na cena inicial do diálogo, Foucault mostra os três 

aspectos importantes desse movimento parresiástico: a franqueza (fala franca), o exame e o 

cuidado. 

Contudo, desse movimento desdobram-se vários procedimentos e atitudes que estão 

presentes no jogo das relações. Ora, na parresia há a necessidade da franqueza ou da fala 

franca, como observa Foucault. Contudo, Lisímaco e Melésias não foram de um todo francos 

com Laques e Nícias, pois, na medida em que os convidaram para fazer parte do exame de um 

método concernente à educação, ocultaram o sentimento de insatisfação e de negligência que 

sentiam em relação aos seus pais no que diz respeito à educação que ofereceram; convidaram 

para o exame duas pessoas que tinham as mesmas prerrogativas dos seus pais, isto é, 

desempenhavam certo destaque político e militar na cidade cujas preocupações e interesses 

estavam voltados muito mais ao cuidado com os outros. 

Assim, se constituía na trama desse jogo o afastamento da problemática que movia o 

diálogo, isto é, o cuidado em relação à educação dos filhos. De fato, o que obtiveram de 

Laques e Nícias foram posições antípodas, pois, como afirma Foucault (2011a, p. 118): “Um 

é a favor, outro é contra”. Nesse impasse, Lisímaco e Melésias são forçados à fala franca: 

 
Eles são obrigados portanto a dar essa explicação de sua própria preocupação. Eles 
são obrigados a dar essa explicação superando sua própria vergonha, seu próprio 
incômodo. E para isso são obrigados a recorrer a quê? Pois bem, à parresía (à 
franqueza, à fala franca). E o que diz Lisímaco: ‘De onde nos veio esse pensamento 
[recorrer a vocês para lhes pedir conselhos sobre a educação dos nossos filhos; 
M.F.], a coisa merece ser contada, embora o relato seja um pouco longo [...]. Como 
eu vos dizia a pouco, serei franco. Logo, cada um de nós encontra na vida de seu pai 
belas ações que ele pode contar aos dois jovens, ações realizadas na guerra e na paz, 
ações relativas aos assuntos da cidade; mas de nós dois pessoalmente não temos 
nada a contar [...]’ (FOUCAULT, 2011a, p. 116). 

 

Foucault, nesta análise, percebe as personagens motrizes da problemática investigada 

engendradas no embate do jogo da verdade como que se desnudando, se revelando, dizendo a 

si mesmas, por outro lado, quando parece que voltaram ao ponto zero da investigação, pois 

estão diante do impasse entre posições contrárias – em tal situação surge, inclusive, como 

proposta para resolução da problemática, a proposta de decidir através do voto, o que 

certamente prejudicaria a investigação. Eis que percebem a presença de Sócrates e o apelo é o 

de recorrer a ele no sentido de esclarecer sobre a forma de educação adequada. 



	 134 

Conforme Foucault, Sócrates se esquiva, mas propõe uma transformação na forma de 

investigação, pois, na sua concepção, estava a se travar uma disputa no âmbito da política, 

mas movida por interesses pessoais. Enquanto Nísias, líder político, acreditava que o bom 

exercício do corpo consiste na educação adequada, por tratar-se de um método que 

proporciona o desenvolvimento de qualidades morais, da coragem e ousadia nos jovens que 

mais tarde estariam preparados para defender sua pátria, Lísias, por sua vez, combatente e 

general, tendo se deparado em batalha com Estesilau, o mestre de armas, afirma que ao 

mesmo tempo em que o mestre é muito corajoso é também muito desajeitado, a tal ponto que 

era motivo de risos para os demais combatentes, por não conseguir colocar em prática suas 

próprias lições. Assim, Sócrates afirma que o melhor modo de investigação seria realizar 

outro movimento e analisar a questão de uma outra forma. 

A forma técnica já está presente na problemática, como se no interior da questão que 

se move outro movimento se instaurasse. Então, a forma política e a forma técnica parecem 

possuir a mesma relação existente entre governamentalidade e parresia. Esse movimento da 

noção política à forma técnica, deste modo, é a análise que Foucault considera importante na 

observação de Sócrates, pois o importante não é se Estesilau - o mestre de armas - possui um 

método adequado de educar; o que é indispensável no processo de investigação é a 

identificação na objetividade histórica dos resultados da técnica desenvolvida, isto é, quais os 

frutos dos ensinamentos são reais, e mais: são frutos de sabor aprazível, saudável e nutritivo? 

Essa presença real e objetiva do produto do trabalho do mestre é uma questão tanto política 

quanto técnica. Para identificar se a educação é útil, eficaz, Foucault observa que Sócrates 

propõe considerar a análise do problema também ao nível da tékhne: 

 
[...] vocês estão vendo que passamos da veridicção de tipo político (a cena, uma 
Assembléia, um Conselho, uma boulé, opiniões que se enfrentam, um voto) a outra 
coisa. Essa outra cena é a veridicção técnica de que eu tinha falado e que vocês 
veem é bem definida aqui como havíamos visto da última vez: ela se apóia 
essencialmente na tradicionalidade de um saber que vai do mestre ao discípulo e se 
manifesta [por obras]. A veridicção da técnica, a veridicção do ensino é a que pode 
ser autorizada a partir dessa dupla relação à mestria e à obra (FOUCAULT, 2011a, 
p. 119). 

 

Desta forma, o diálogo continua e são muitos os deslocamentos que Foucault percebe, 

pois no interior de cada um deles movem-se muitos outros. Neste sentido, as relações de 

poder e as técnicas de governamentalidade não envolvem de forma particular somente a 

questão do problema político, mas a problemática política e econômica se estende a todos os 

sujeitos de direito, éticos, morais. Uma veridicção que extrapola a razão de Estado e da 



	 135 

população para a questão da educação e do indivíduo. É essa a noção que Foucault (2008a, p. 

29-30) desenvolve em Nascimento da Biopolítica: 

 
Eu tinha pensado lhes dar este ano um curso sobre a biopolítica. Procurarei lhes 
mostrar como todos os problemas que procuro identificar atualmente, como todos 
esses problemas tem como núcleo central claro, esse algo que se chama população. 
Por conseguinte, e a partir dai que algo como a biopolítica poderá se formar. Parece-
me, contudo, que a análise da biopolítica só poderá ser feita quando se compreender 
o regime geral dessa razão governamental de que lhes falo, esse regime geral que 
podemos chamar de questão de verdade [...] no interior da razão governamental [...].  

 

Conforme Foucault, o objeto construído na gestão política global da vida dos 

indivíduos (biopolítica) envolve não só a gestão, mas estratégias de controle e técnicas de 

governamentalidade que os indivíduos, em sua liberdade, podem adotar em relação a si 

mesmos e de uns para com outros. Deste modo, conforme Foucault, as técnicas de 

governamentalidade estão presentes nas ações do governo, das instituições, da educação e na 

transformação dos indivíduos nas relações familiares, sociais e nas instituições. 

É por isso que Foucault estende a análise das técnicas de governamentalidade para 

uma análise mesma do auto-governo, de indivíduo em indivíduo, em todos e em cada um, 

havendo uma reunião de governamentalidades. Nesse sentido é que se pode pensar a relação 

entre as técnicas de dominação exercidas sobre os outros, as técnicas de si e as transformações 

e mudanças advindas: 

 
[...] ‘O poder é uma doença vilã; não é preciso acreditar que isso lhe tome a cabeça, 
mas, em realidade, remonta a partir da planta dos pés.’ Não é, evidentemente, o que 
quis dizer. Aliás, já me expliquei, mas volto à explicação. Se colocamos, com efeito, 
a questão do poder em termos de relações de poder, se admitimos que há relações de 
‘governamentalidade’, entre os indivíduos, uma multidão, uma rede muito complexa 
de relações, as grandes formas de poder no sentido estrito do termo - poder político, 
poder ideológico etc. - estão, necessariamente, nesse tipo de relações, quer dizer, as 
relações de governo, de condução que se podem estabelecer entre os homens. E, se 
não há um certo tipo de relações como essas, não pode haver aí outros tipos de 
grandes estruturações políticas (FOUCAULT, 2010b, p. 375). 

 

No que tange, especificamente falando, à governamentalidade, no âmbito da vivência 

do indivíduo, quando o francês se reporta aos antigos possui a intenção de captar uma série de 

oposições e jogos nas situações e condições de uma história efetiva que apresenta formas e 

modos de comportamentos ou atuação e ação que estão presentes e se desenrolam nessa 

existência singular. Ademais, a intenção é a de levar o indivíduo a perceber o jogo de forças 

presente nas relações que não estão consolidadas no modelo essencialista, mas são reais, 



	 136 

históricas e, logo, vivenciadas. Deste modo, nos “jogos da verdade”, por via do movimento 

parresiático, ocorrem as técnicas de governamentalidade. 

É, então, nas técnicas de governamentalidade que o horizonte histórico do cuidado de 

si, enquanto liberdade e poder de resistência, se apresenta. Foucault relata, em A Coragem da 

verdade, vários momentos da vida de Sócrates em seus modos de veridicção e do dizer-a-

verdade em que estão presentes técnicas de governamentalidade. Na Apologia de Sócrates, 

escrita por Platão, Foucault visualiza três noções de parresia na experiência de Sócrates, as 

quais se consitutem enquanto técnicas de governamentalidade e se processam no movimento 

parresiástico: 

 
[...] Em primeiro lugar, encontramos de forma explícita e relativamente frequente a 
noção de parresía. Creio que é o diálogo de Platão em que o substantivo parrhesía 
ou o verbo parresiázesthai são mais empregados. Em todo caso, o substantivo ou o 
verbo aparecem no início do diálogo. Eles caracterizam os diferentes interlocutores. 
Assinalam também o engajamento que esses diferentes interlocutores assumem uns 
em relação aos outros. Há uma espécie de pacto parresiástico que é explicitamente 
formulado no começo do diálogo. E, depois, no cerne do diálogo, em seu centro, 
Sócrates aparece como aquele que detém a parresía, que tem o direito de usar da 
parresía, e a quem os interlocutores reconhecem o direito essencial de servir-se dela 
como ele bem entender. O tema da parresía está portanto bastante presente [...] 
(FOUCAULT, 2011a, p. 107). 
 

Não somente no diálogo Laques, mas, principalmente e de forma mais evidente, na 

Apologia Sócrates é aquele que se dispõe a falar de si mesmo e a dizer a verdade. A primeira 

condição de governamentalidade consiste no sujeito que está inserido na realidade. Esse 

sujeito entrelaçado – ou, sendo fiel à expressão de Foucault, engajado – com outros sujeitos 

que se movem, tem como expressão desse movimento na ação a própria realidade. Embora 

Foucault reconheça no que se vive a presença do jogo e da agonística, quando o momento 

presente necessita de investigação, a prova da veridicção está na própria vida. Assim, a 

investigação e o exame são técnicas de governamentalidade que se constituem como regra 

fundamental do jogo e estas técnicas e formas de governo estão muito bem constituídas na 

defesa de Sócrates de si mesmo na Apologia: 

 
[...] Em segundo lugar, vocês encontram também esta segunda noção, que procurarei 
mostrar estava presente e era importante na Apologia e que caracterizava a 
veridicção socrática, [implicando, além da parresía,] certo procedimento de 
veridicção, de prova, de investigação e de exame: a exétasis como maneira de testar 
e de examinar. Essa noção está presente no próprio cerne do diálogo [do] Laques. E 
quando os interlocutores de Sócrates, antes de começar a verdadeira e grande 
discussão, aceitam o jogo que ele lhes propõe, eles próprios, vocês vão ver, é que 
colocam a exétasis (o princípio do exame) como regra fundamental do jogo que 
Sócrates vai jogar e que eles próprio aceitam jogar com Sócrates [...] (FOUCAULT, 
2011c, p. 107). 



	 137 

 

Foucault ainda nos apresenta o cuidado como técnica de governamentalidade e 

elemento indispensável na vida de Sócrates. Assim, apresenta-nos “[...] [Em terceiro lugar,] 

a noção de epiméleia (a noção de cuidado) é constante no diálogo. Em todo caso, ela aparece 

de uma maneira explícita no início [...]”. (FOUCAULT, 2011c, p. 107). Neste aspecto, para 

entender as técnicas de governamentalidade que se constituem no movimento parresiático, 

importa uma compreensão da parresia. Todavia, a temática da parresia só será desenvolvida 

em nossa pesquisa ao tratarmos da investigação sobre os modos do sujeito se constituir e 

formas de prática de si.  

De todo modo, acreditamos não nos ser possível uma definição de parresia na medida 

em que se trata de algo relacionado à vivência de uma realidade. Neste sentido, faremos nesse 

momento alguns deslocamentos para apontar, de conformidade com Foucault, o que ela não é 

ou o que não pode ser considerado parresia. Parece-nos que, no horizonte do pensamento de 

Foucault, entender o que não se constitui como parresia facilita a compreensão do vínculo 

existente entre as técnicas de governamentalidade e a própria vida em seu movimento 

parresiástico. 

Em sua preocupação em esclarecer sobre o que não é a parresia, Foucault apresenta 

alguns elementos importantes em O governo de si e dos outros. O primeiro esclarecimento diz 

respeito à questão da demonstração. Conforme Foucault, a parresia não é uma demonstração, 

daí nossa dificuldade em dizer o que ela é. Assim, como estabelecer uma definição para 

aquilo que não pode ser demonstrado? Contudo, nas declarações sobre o que não é parresia, 

Foucault (2010a, p. 51- 52) retoma aspectos da experência de Platão: 

 
É evidente que a parresía não pertence a uma estratégia da demonstração, não é uma 
maneira de demonstrar. [...] Platão, é claro, quando faz sua grande teoria sobre o que 
é a virtude, demonstra o que é a justiça e a coragem, etc. Mas não dá prova de 
parresía somente nessa demonstração, ele dá prova de parresía também na sua 
réplica a Dionísio.  

 

Nesse sentido, observa ainda Foucault que quando uma teoria diz o que é, ela 

demonstra algo e o discurso é apenas uma opinião. Desse modo, não existe a franqueza ou a 

ação livre que se constitui nas relações entre os indivíduos. Assim, a parresia pode até utilizar 

elementos da demonstração, mas não se caracteriza como uma demonstração.  

Do mesmo modo, quanto a um segundo esclarecimento, Foucault (2010a, p. 52-53) 

nos diz ainda que a parresia não é uma estratégia de persuasão: 

 



	 138 

Em segundo lugar, é a parresía uma estratégia da persuasão? Pertence ela a uma arte, 
que seria a arte da retórica? Aí, evidentemente, as coisas são um pouco mais 
complicadas, porque, como veremos, de um lado, a parresía como técnica, como 
procedimento, como maneira de dizer as coisas, pode e muitas vezes deve 
efetivamente utilizar os recursos da retórica; de outro lado, em certos tratados de 
retórica a parresía (a fala franca, a veridicidade) vai encontrar lugar, e encontrar lugar 
como uma figura de estilo, figura de estilo por sinal bastante paradoxal, bastante 
curiosa. [...] Mas podemos dizer de modo geral que a parresía não pode simplesmente 
se definir, no interior do campo da retórica, como um elemento pertencente à retórica. 
Por um lado porque, como vocês viram, a parresía se define fundamentalmente, 
essencialmente e primeiramente como o dizer-a-verdade, enquanto a retórica é uma 
maneira, uma arte ou uma técnica de dispor os elementos do discurso a fim de 
persuadir [...].  

 

Por fim, esclarece ainda que a parresia não é uma pedagogia. Ela está presente na 

agonística das relações. Assim, conforme Foucault, ela pode apresentar aspectos que até se 

distanciam do que se estabelece como procedimento pedagógico. Ademais, não se ensina a 

viver. Embora a função desempenhada pelo pai de família, governante do Estado, presidente 

ou gerente de uma instituição possua a finalidade pedagógica, aquilo que se vive traz como 

consequência determinados movimentos e exercícios que pertencem a nós mesmos e, por isso 

mesmo, permitem apenas ao próprio indivíduo – e não um outro: pai, governante, gerente, etc. 

– voltar o olhar para si e se posicionar diante do que vive. É aqui propriamente que se instaura 

a liberdade no caminho de processos de subjetivação.  

No que se vive e na pesquisa histórica através dos acontecimentos que nos levaram a 

agir dessa ou daquela forma, que nos forçaram a nos constituir e a nos reconhecer como 

sujeitos do que fazemos de nós mesmos, do que pensamos e do que dizemos, não se constitui 

um ato pedagógico; são eventos de uma experiência singular, como nos diz Foucault (2010a, 

p. 53-54): 

 
[...] não é uma maneira de ensinar, não é uma pedagogia. Porque, se é verdade que a 
parresía sempre se dirige a alguém a quem se quer dizer a verdade, não se trata 
necessariamente de ensinar a este. [...] O parresiasta, aquele que diz a verdade dessa 
forma, pois bem, ele lança a verdade na cara daquele com quem dialoga ou a quem se 
dirige, sem que se possa encontrar esse percurso próprio da pedagogia que vai do 
conhecido ao desconhecido, do simples ao complexo, do elemento ao conjunto. Pode-
se também dizer, até certo ponto, que há na parresía algo totalmente contrário a pelo 
menos certos procedimentos da pedagogia.  

 

A crítica passa a exercer não mais o domínio de conhecimentos nas estruturas formais 

que estabelecem um valor universal de como proceder. Temos, então, conforme a análise de 

Foucault, que a parresia está na agonística, mas não é uma erística ou uma arte de discursar. 

Ela até pode ser utilizada como demonstração a partir da exemplaridade de determinados 

aspectos da vida, como o próprio Foucault utiliza ao recorrer a exemplos de condutas e 



	 139 

posturas de Sócrates, de Platão, de Rousseau, de Kant, etc., mas não é uma demonstração. 

Muito embora esteja presente na estrutura agonística do discurso – em que adversários 

debatem, se enfrentam, se defrontam, cada um com sua própria verdade, quando o discurso se 

apresenta apenas como retórica a parresia, por sua vez, não vai pertencer a esse tipo de 

discurso: 

 
[...] Digamos que a parresía é, pois, uma certa maneira de dizer a verdade, e é preciso 
saber o que é essa maneira. Mas essa maneira não pertence nem à erística e a uma arte 
de discutir, nem à pedagogia e a uma arte de ensinar, nem à retórica e a uma arte de 
persuadir, nem tampouco a uma arte da demonstração. Ou ainda, não encontramos, 
creio, o que é a parresía, não podemos isolá-la, não podemos apreender o que a 
constitui nem na análise das formas internas do discurso nem nos efeitos que esse 
discurso se propõe obter. Não a encontramos no que poderíamos chamar de estratégias 
discursivas. Então em que é que ela consiste, se não é no próprio discurso e em suas 
estruturas? Se não é na finalidade do discurso que podemos situar a parresía, onde 
podemos situá-la? (FOUCAULT, 2010a, p. 54-55). 

 

Estamos, até o presente momento da nossa pesquisa, com as interrogações sobre a 

parresia, uma vez que, a partir mesmo dos esclarecimentos sobre o que não se constitui 

parresia, nos deparamos com uma primeira noção de parresia, noção que vale para o 

entendimento das técnicas de governamentalidade, isto é, ambas se instituem como 

autônomas. Assim, o movimento da ação livre sem imposições é o que deve se realizar no 

jogo das relações de poder. Contudo, como compreender as técnicas de governamentalidade 

que se desdobram nas relações de poder? 

Fréderic Gros, ao se posicionar sobre a situação dos cursos de 1980, Governo de si e 

dos outros e A coragem da verdade, observa que Foucault, ao considerar os diálogos de 

Platão: Apologia à Sócrates e Laques, percebe na apologia, em um primeiro momento, a 

figura de Sócrates como aquele que exerce um dizer-a-verdade corajoso ao se dirigir aos 

indivíduos com uma finalidade implícita neste ato: a retificação do ethos dos indivíduos que 

estão presentes e se relacionam com Sócrates naquele momento. Contudo, a leitura que 

Foucault elabora, a partir do Laques, nos apresenta uma nova abordagem: “[...]  Sócrates 

também é aquele que tem a coragem de afirmar essa exigência de verdade sobre a trama 

visível de sua existência” (GROS apud FOUCAULT, 2011c, p. 309). 

Assim, quando no Laques, Sócrates propõe a forma técnica ou a governamentalidade 

para expressar a instauração do movimento parresiástico, não estaria Sócrates preocupado no 

reconhecimento de Estesilau como educador ou mesmo se o mestre de armas possui um 

método adequado de ensino. Foucault aprecia nesta proposta, e considera como algo 

indispensável, a forma técnica que é apresentada para análise, isto é, examinar a realidade 



	 140 

concreta e visível e encontrar a prova dos atos de Estesilau. Então, na identificação da 

objetividade histórica dos resultados da técnica desenvolvida estaria a eficiência do mestre. 

Ora, essa técnica proposta para análise de Estesilau pode também ser utilizada para com o 

próprio Sócrates, sendo este considerado o mais sábio e maior dos mestres.  

Deste modo, ao propor a forma técnica de análise estaria Sócrates, na visão de 

Foucault, diante de um ato corajoso, pois estaria ele propondo essa exigência de verdade 

sobre a trama visível de sua própria existência. Essa presença objetiva do produto do trabalho 

do mestre é uma questão tanto política quanto técnica, mas é no nível da tékhne que se define 

a governamentalidade. Destarte, para identificar se a educação é útil, eficaz, Foucault observa 

que Sócrates propõe considerar a análise do problema na existência concreta sendo o que 

demarcará o problema da vida filosófica. Assim, não ter o que temer e correr todos os riscos é 

um ato de coragem e a expressão da verdadeira vida: 
 

Por sinal, essa reavaliação é a tal ponto decisiva que logo conduz Foucault a uma 
reperspectivação global da história da filosofia, a qual retoma, modificando seu 
conteúdo, a estrutura de derivação binária que havia servido para descrever o 
pensamento moderno a partir de Kant. Desde o fim dos anos 1970, Foucault havia 
de fato distinguido várias vezes duas posteridades kantianas: a posteridade 
transcendental (e a questão: o que posso conhecer) e a posteridade crítica (colocando 
a questão: como somos governados). Nos anos 1980, ele havia enriquecido essa 
distinção, acrescentando a dimensão ética ao estudo das relações de poder - a 
questão se tornava: que modos de subjetivação vêm se articular nas formas de 
governo dos homens, para resistir a elas ou habitá-las? (GROS apud FOUCAULT, 
2011c, p. 309).  

 

Se na análise das técnicas de governamentalidade associada às relações de poder 

Foucault retoma os diálogos de Platão e a figura de Sócrates, na análise dessas mesmas 

relações e técnicas na modernidade Foucault retoma Kant, principalmente no que diz respeito 

à questão de como somos governados, a qual se apresenta associada às relações de poder e às 

técnicas de governamentalidade de modo que a interrogação filosófica é a mesma da 

conjuntura da Apologia e do Laques, a saber: a verdadeira vida. Além da interrogação 

filosófica, o que movimenta a análise é a condição do presente. Foucault preserva a estrutura 

binária e modifica o conteúdo a ser investigado. Neste sentido, também são preservadas as 

formas técnicas com algumas características que funcionam como ethos na intervenção do 

presente75.  

                                                
75 A abordagem das relações de poder e técnicas de governamentalidade se liga à vida filosófica. É no aspecto 
desse estilo de vida que Foucault apresenta elementos de prova em relação a esse modo de atitude. As condições, 
as formas e os modos de análise, Foucault encontra tanto em Platão quanto em Kant, nos cínicos, etc. Gros, 
quando apresenta a situação do curso A coragem da verdade, admite que existe uma relação, observando, 
contudo, que há uma diferenciação na análise foucaultiana, pois, conforme ele afirma, “A alternativa da 



	 141 

Por conseguinte, na análise da modernidade sobre a questão de como somos 

governados, Foucault, no texto de 1984 intitulado O que são as luzes?, publicado em Ditos e 

escritos II, apresenta o ethos em um primeiro momento como negatividade, o que implica 

inicialmente na recusa à chantagem em relação à aufklärung76: 

 
É preciso tentar fazer a análise de nós mesmos como seres historicamente 
determinados, até certo ponto, pela aufklärung. O que implica uma série de 
pesquisas históricas tão precisas quanto possível; e essas pesquisas não serão 
orientadas retrospectivamente na direção do ‘núcleo essencial da racionalidade’ que 
se pode encontrar na aufklärung e que se poderia salvar inteiramente no estado de 
causa; elas seriam orientadas na direção dos ‘limites atuais do necessário’: ou seja, 
na direção do que não é, ou não é mais, indispensável para a constituição de nós 
mesmos como sujeitos autônomos (FOUCAULT, 2013a, p. 362). 

 

Uma outra forma técnica em que o ethos se move na modernidade é em Foucault 

analisada positivamente, isto é, a crítica permanente de nós mesmos. Em Foucault, um ethos 

filosófico como técnica de governamentalidade consiste na crítica do que dizemos, pensamos 

e fazemos através da ontologia histórica de nós mesmos. É esse o aspecto que Foucault tanto 

valoriza na vida filosófica de Sócrates – “conhece-te a ti mesmo”. Contudo, há aqui alguns 

possíveis deslocamentos nos domínios das práticas. Na modernidade, estamos diante do uso 

dessa prática de si que tanto pode ser útil à versão tecnológica da existência, com suas 

técnicas de agir, quanto à versão estratégica, em suas relações de poder.  

Conforme Foucault, o indivíduo moderno se estabelece como se tivesse que atender a 

eixos diferentes, a saber: ao eixo do saber, ao eixo do poder e ao eixo da ética. De todo modo, 

Foucault reconhece que em qualquer dos eixos existem as relações sejam de domínio sobre as 

coisas no que diz respeito ao saber; sejam as relações de ações sobre os outros em 

                                                                                                                                                   
derivação platônica se distingue fortemente da kantiana. Com Kant, tratava-se de distinguir dois domínios de 
pesquisa: a determinação seja das condições formais da verdade, seja das condições de governamentalidade dos 
homens. Desta vez vão se opor, de um lado, uma tarefa espiritual que encontra sua consumação num logos, na 
constituição de um sistema de conhecimentos, e uma outra tarefa que adquire seu volume na efetividade da 
existência concreta e na ascese. Tem-se a impressão de que, em 1984, Foucault põe na balança, de um lado, a 
filosofia como domínio discursivo, corpo de conhecimentos constituído e, de outro, a filosofia como prova e 
atitude, em vez de dois tipos de estudo possíveis (transcendental ou histórico-crítico)” (GROS apud 
FOUCAULT, 2011c, p. 310). 
 
76 Conforme Foucault em Ditos e escritos II, no texto: O que são as luzes? (1984), “É preciso jamais esquecer 
que a aufklärung é um acontecimento ou um conjunto de acontecimentos e de processos históricos complexos, 
que se situaram em um determinado momento do desenvolvimento das sociedades européias. Esse conjunto 
inclui elementos de transformações sociais, tipos de instituições políticas, formas de saber, projetos de 
racionalização dos conhecimentos e das práticas, mutações tecnológicas, que são muito difíceis de resumir em 
uma palavra, embora muitos desses fenômenos sejam ainda importantes no momento atual. Aquele que eu já 
destaquei, e que me parece ter sido fundador de toda uma forma de reflexão filosófica, concerne somente ao 
modo de relação de reflexão com o presente” (FOUCAULT, 2013 a, p. 363). 



	 142 

considerando o poder; seja na relação consigo mesmo na dimensão ética. Assim, quando as 

relações estão dissociadas o ethos se apresenta como uma atitude-limite:  

 
Deve-se escapar à alternativa do fora e do dentro; é preciso situar-se nas fronteiras. 
A crítica é certamente a análise dos limites e a reflexão sobre eles. Mas, se a questão 
kantiana era saber a que limites o conhecimento deve renunciar a transpor, parece-
me que, atualmente, a questão crítica deve ser revertida em uma questão positiva: no 
que nos é apresentado como universal, necessário, obrigatório, qual é a parte do que 
é singular, contingente e fruto das imposições arbitrárias. Trata-se, em suma, de 
transformar a crítica exercida sob a forma de limitação necessária em uma crítica 
prática sob a forma de ultrapassagem possível (FOUCAULT, 2013a, p. 364). 

 

Foucault propõe não somente a questão histórico-crítica do conhecimento, do 

esclarecimento sobre o que se vive, pois na medida em que tal história pode situar o indivíduo 

na fronteira do conhecimento pode, por outro aspecto, impedi-lo de transpor os limites. Neste 

sentido, é preciso não somente situar-se nas fronteiras, mas constituir uma postura crítica que 

permita um redirecionamento possível, isto é, uma atitude-limite. Assim, nessa postura está o 

que o francês denominará atitude histórico-experimental:  

 
[...] Nesse sentido, essa crítica não é transcendental e não tem por finalidade tornar 
possível uma metafísica: ela é genealógica em sua finalidade e arqueológica em seu 
método. Arqueológica - e não transcendental - no sentido de que ela não procurará 
depreender as estruturas universais de qualquer conhecimento ou de qualquer ação 
moral possível; mas tratar tanto os discursos que articulam o que pensamos, dizemos 
e fazemos como os acontecimentos históricos. E essa crítica será genealógica no 
sentido de que ela não deduzirá da forma do que somos o que para nós é impossível 
fazer ou conhecer; mas ela deduzirá da contingência que nos fez ser o que somos a 
possibilidade de não mais ser, fazer ou pensar o que somos, fazemos ou pensamos. 
Ela não busca tornar possível a metafísica tornada enfim ciência; ela procura fazer 
avançar para tão longe e tão amplamente quanto possível o trabalho infinito da 
liberdade (FOUCAULT, 2013a, p. 364). 

 

Dessa forma, uma postura crítica-arquegenealógica é a que Foucault chama de atitude 

histórico-experimental, a qual permite ao indivíduo conhecer a si próprio pela atualidade do 

que vive, o que ele “É” no presente em que atua e, principalmente, entender o que ou quem 

fez com que esse indivíduo agisse contingencialmente dessa ou daquela forma, fosse dessa ou 

daquela maneira. Diante do conhecimento histórico-experimental de si, é possível o 

desenvolvimento de técnicas de governo de si próprio, por si próprio. Então, compreender o 

que somos e o que fez de nós o que somos nos coloca na possibilidade de trabalhar nossos 

limites, fazendo com que a vida possua sentido e não se trate apenas da afirmação de um 

sonho vazio de liberdade. 



	 143 

Michel Foucault, em Conferência pronunciada à Dartmouth College em 1980, 

intitulada L’origine de l’herméneutique de soi, esclarece sobre a relação de poder existente 

entre a forma técnica e a forma política: 

 
Retornemos a questão e nos perguntamos quais técnicas e quais práticas formam o 
conceito ocidental de sujeito, dando-lhe o corte característico da verdade e do erro, 
da liberdade e da restrição. Eu creio que é aí que nós encontraremos a real 
possibilidade de construir uma história disso que nós fizemos e, ao mesmo tempo, 
um diagóstico daquilo que nós somos. Esta seria uma análise teórica que teria, ao 
mesmo tempo, uma dimensão política. Pela palavra “expressão política”, eu quero 
indicar uma análise que concerne ao que nós queremos aceitar no nosso mundo, 
aceitar, recusar e mudar, tanto em nós mesmos, como em nossa situação. Em suma, 
trata-se de buscar um outro tipo de filosofia crítica; não mais uma filosofia crítica 
que busca determinar as condições e os limites de nosso conhecimento possível do 
objeto, mas uma filosofia crítica que busca as condições e as possibilidades 
indefinidas de uma transformação do sujeito, de nossa própria transformação 
(FOUCAULT, 2013, p. 39)77. 

 

É no uso das técnicas de governamentalidade ou no governo de nós mesmos que 

encontramos a real possibilidade de não somente realizar um diagnóstico de nós mesmos, mas 

construir uma história do que temos feito78. Dessa forma, vimos Foucault – através da análise 

do Laques, ao se reportar sobre a proposta de Sócrates na investigação sobre a problemática 

do método mais adequado à educação – ampliar a perspectiva da forma da 

governamentalidade política, cuja dimensão se associa mais estritamente ao campo da 

biopolítica, para assumir, também, a dimensão da forma técnica. O francês retoma as duas 

formas não como uma inversão, mas como uma relação necessária entre a dimensão política e 

a dimensão técnica. 

                                                
77  Retournons la question et demandons-nous quelles techniques et quelles pratiques forment le concept 
occidental du sujet, lui donnant sa césure caractéristique de la vérité et de l'erreur, de la liberté et de la contrainte. 
Je crois que c’est là que nous trouverons la réelle possibilité de construire une histoire de ce que nous avons fait 
et, en même temps, un diagnostic de ce que nous sommes. Ce serait une analyse théorique qui aurait, en même 
temps, une dimension politique. Par ce mot “dimension politique”, je veux dire une analyse qui concerne ce que 
nous voulons accepter dans notre monde, accepter, refuser et changer, tant en nous-mêmes que dans notre 
situation. En somme, il s'agit de chercher un autre type de philosophie critique; non pas une philosophie critique 
qui cherche à déterminer les conditions et les limites de notre connaissance possible de l’objet, mais une 
philosophie critique qui cherche les conditions et les possibilités indéfinies d'une transformation du sujet, de 
notre propre transformation (FOUCAULT, 2013, p. 39). 

78  Essa concepção dialoga com a Filosofia Latino-americana. Conforme Vieira, também denominada como 
filosofia da libertação, à qual “[...] caberia dirigir a atenção àquilo que viesse trazer uma luz para a compreensão 
do ser latino-americano. Se partirmos das contradições sociais, dos antagonismos de classes, observando neles o 
fenômeno da dependência, será preciso que as partes envolvidas percebam e tomem consciência deste dado, pois 
só há realmente conflito quando o homem dominado toma conhecimento de sua situação de dominado e busca 
uma maneira de superá-la. Nesse sentido uma da tarefas que os filósofos devem se atribuir é o de desvendar o ser 
que esteve oculto, contribuindo para que o homem latino-americano supere a dependência, realizando-se no 
processo de libertação” (VIEIRA, 2010, p. 109). 



	 144 

Assim, o ethos funcionaria como técnica de governamentalidade que novamente 

entrelaçaria os eixos do saber, do poder e da ética, visto que, como o próprio Foucault 

observa, a expressão “dimensão política” representa uma análise sobre o que aceitamos em 

nosso mundo, aceitar, recusar e mudar, tanto em nós mesmos como na situação em que 

estamos envolvidos, em que atuamos. Esse é o olhar que poderíamos colocar como filosofia-

experimental que possibilita perceber as condições e os limites do conhecimento possível do 

objeto e do sujeito em si mesmo. 

Nesse sentido, as técnicas de governamentalidade nas relações de poder são esse 

trabalho realizado nos limites de nós mesmos que abre caminhos novos para percorrer e 

colocar à prova a realidade e a atualidade em que vivemos. Não obstante, é importante 

salientar que nesse percurso o indivíduo está consciente de si, ou melhor, conhece a si mesmo, 

correndo, portanto, todos os riscos na ação, embora esteja livre para elaborar estratégias de 

precaução aos riscos e apostar nas mudanças. 

 

 

2.2.3 Atitude-limite: interpretação e diagnóstico do presente 

 

 Foucault apresenta, nas formas do sujeito se constituir, as abordagens sobre os saberes 

e a veridicção, as relações de poder e as técnicas de governamentalidade. Esclarece que são 

formas que não estão dissociadas, mas se relacionam de forma processual. Contudo, no cerne 

de todas as formas possíveis, o francês situa o próprio indivíduo em sua atitude-limite. Para 

esclarecer se a atitude-limite pode ser tratada como aquela que será uma espécie de “estopim” 

ou evento que provoca uma série de acontecimentos outros na história efetiva do indivíduo 

em sua subjetividade, sentimos a necessidade de investigar, em Foucault, a noção de 

experiência.  

A noção de experiência está presente por todo o percurso das análises de Foucault, 

embora se possa identificar algumas mudanças ao longo dos anos, de suas pesquisas e do 

processo de subjetivação do autor. No período arqueológico, por exemplo, Foucault refere-se 

à experiência-limite considerando o indivíduo envolto numa espécie de compartimento da 

história. Dentro desse quadro, o indivíduo era compreendido como aquele que não possuía a 

capacidade de criar, era considerado anônimo, estando absorvido no aspecto formal da 

história, instituído, assim, enquanto indivíduo sem autoria ou autoridade sobre seu destino. 

Em tal momento histórico, o indivíduo aparecia invisível em sua condição de subjetividade, 

como, por exemplo, se considerarmos a experiência-limite do “louco” ou do “delinquente”. O 



	 145 

próprio Foucault, ao explicar o desenvolvimento de suas pesquisas em História da Loucura, 

afirma, em Arqueologia do saber, que:  “[...] De maneira geral, Histoire de la folie dedicava 

uma parte bastante considerável, e aliás bem enigmática, ao que se designava como uma 

‘experiência’, mostrando assim o quanto permanecíamos próximos de admitir um sujeito 

anônimo e geral da história [...]” (FOUCAULT, 2008b, p. 18).  

No momento arqueológico inicial das suas primeiras pesquisas, Foucault apresenta o 

indivíduo que experiência o impenetrável, o impossível e, dessa forma, expressa a realidade 

que é confrontada com a loucura, a morte, a sexualidade. Contudo, através do método 

arqueológico, Foucault, nove anos depois da escrita da Arqueologia do saber, percebe esse 

mesmo indivíduo como que escavando na espessura do seu próprio espaço, de suas próprias 

vivências, de sua própria linguagem, de suas próprias experiências, sua própria vida. Na 

conferência A loucura e a sociedade, ministrada na Faculdade das Artes Liberais da 

Universidade de Tóquio, em outubro de 1970, publicada em 1978, In: Ditos e escritos X, o 

francês se questiona sobre a episteme adequada a apreender esse tipo de vivência: 

 
Eu me pergunto se não se poderia estudar o racionalismo clássico ou, de maneira 
mais geral ainda, o sistema de racionalidade de nossas sociedades, das sociedades 
que nos são contemporâneas, se não se poderia examinar, analisar esse sistema de 
racionalidade, estudando, ao mesmo tempo em que o sistema positivo de 
racionalidade, o sistema negativo da exclusão. Que forma de loucura se exclui? 
Como se exclui a loucura? Como se recorta e se traça um limite entre o que é razão 
e loucura? Talvez seja precisamente colocando-se nesse eixo do limite, nessa 
fronteira, nessa lâmina de faca entre a razão e a desrazão, entre a loucura e a não 
loucura que se poderá compreender ao mesmo tempo o que é reconhecido e 
admitido positivamente por uma sociedade e o que, por essa mesma sociedade, por 
essa mesma cultura, é excluído e rejeitado (FOUCAULT, 2014b, p. 315). 

 

Dessa forma, tem-se já nas pesquisas do período arqueológico, em História da 

loucura, por exemplo, uma análise em que Foucault, em 1969, quando da escrita da 

Arqueologia do saber, considera como um livro de pura história aquele no qual o indivíduo é 

um sujeito anônimo nas meras representações gerais da história e seu processo de 

compreensão de sua vivência deve se dar numa abertura, uma propositura teórica diferenciada 

daquela comumente realizada no ocidente, que privilegia uma história da razão. Nesse 

sentido, esse mesmo livro de Foucault é mais que o compêndio de uma história sobre a 

loucura, pois intenta, antes de tudo, fazer da loucura um objeto da história capaz de fazer 

avançar a compreensão sobre as vivências que circundam o sujeito e o constituem como 

projeto de sua própria subjetivação, isso em meio a uma história que tenta dar conta de 

acontecimentos e não mais de uma razão geral. Assim, a mesma temática nove anos depois, 



	 146 

em uma conferência de 1978, em Tóquio, Foucault faz a problemática funcionar como uma 

nova experiência que vai além da mera constatação de uma verdade histórica. 

Por conseguinte, nessa mudança de percepção, o movimento de foco não se dirige a 

uma manifestação variável, ao contrário: poderíamos supor aqui que se trata, no próprio 

Foucault, em suas análises, do desenvolvimento do processo de subjetivação. É como se o 

francês passasse das relações de poder ao cuidado de si e, por isso mesmo, quando na 

investigação sobre a loucura, ele admite mais tarde um novo entendimento possível na mesma 

problemática. É nessa nova atitude de análise que se encontra uma espécie de 

arquegeneologia. Assim, no fato histórico retido pela narrativa homogênea se encontra o 

limite entre a razão e a desrazão, entre a loucura e a não loucura. É nesse efeito disjuntivo 

entre positividades e negatividades ou entre o que permanece admitido positivamente por uma 

sociedade e o que é excluído e rejeitado por ela que está o indivíduo. Este, em seu limite, 

toma atitude, se apodera de si mesmo, e força, do mesmo modo, a sociedade a mover-se – 

usando a expressão de Foucault – nessa “lâmina de faca”. Parece, então, na profundidade da 

investigação do que existe na ordem de um discurso aceito, possível desfazer-se da ilusão e, 

ao apreendê-la, redirecioná-la. Eis o estabelecimento da atitude limite: 

 
Mas ela tem seus limites: apreende-se inadequadamente essa ordem do discurso uma 
vez que permanece-se, tão somente, na apreensão; em particular, tende-se a situar os 
poderes e os perigos sob “essa atividade, comumente, quotidiana e cinzenta”, como 
uma ameaça velada – isso, uma vez que o conjunto do texto tenderá, pelo contrário, 
à desfazer essa ilusão de profundidade79 (POTTE-BONEVILLE, 2004, p. 291). 

 

De uma primeira forma de experiência que se encontra no pensamento de Foucault, 

surge uma segunda forma de interpretação da realidade. Na segunda forma de experiência é 

que se estabelece o limite, de tal forma que é possível analisar, diagnosticar o presente e 

estabelecer no indivíduo a atitude-limite.  É dessa forma que Foucault apresenta, na expressão 

da genealogia, ao mesmo tempo, a abordagem empírica e arqueológica que se comunica com 

a análise genealógica, isto é, a investigação teórica de problematizações oriundas da própria 

experiência vivenciada pelo sujeito. 

O próprio Foucault, quando escreve Vigiar e punir, apresenta-se como esse sujeito de 

experiência-limite. Ele afirma, em uma Entrevista com Trombadori, que o contato com o 

                                                
79  Mais elle a ses limites: on appréhende mal cet ordre du discours lorsqu'on reste, justement, dans 
l'appréhension; en particulier, on va tendre à situer les pouvoirs et les dangers sous “cette activité pourtant 
quotidienne et grise”, comme une menace cachée - ce, lorsque l'ensemble du texte tendra, au contraire, à défaire 
cette illusion de profondeur (In: POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Michel Foucault, l’inquiétude de l’histoire. 
Paris: PUF, 2004, p. 291). 



	 147 

grupo de prisões, o universo carcerário e a consequente aclamação posterior da obra  pelos 

profissionais da vigilância e da assistência social demonstra a urgência por modificações nas 

práticas vigentes. As mesmas possibilidades da experiência-limite que conduzem ao 

desenvolvimento da atitude-limite acompanham a temática das prisões 

  
[...] Porque as mesmas teses que, à respeito de Vigiar e punir, permitirão aos 
comentadores de concluir sobre a existência de um poder “sem exterioridade”, 
espaço liso, intercambiável, sem segregação, indefinidamente redundante e sem 
exterior”, coicidentemente aí, com a posição exterior a mais absoluta, aquilo, o qual 
nós tínhamos até o momento suspenso o exame, da desrazão, limite desse espaço 
sem limite, permanece como essa normalização sem permanência. É este o 
problema: que se ajuntem, desde o começo em Foucault, o dito sobre uma exclusão 
da desrazão com aquele de uma integração da loucura de cuja circunscrição não 
cabe a exclusão; ou a figura de uma exterioridade junto a aquela de uma 
interioridade recurvada sobre si mesma, passando ao interior de si a fim de impedir, 
para além das regulações que ela opera, nenhuma exterioridade [...] 80 (POTTE-
BONNEVILLE, 2004, p. 57). 

 
Contudo, somente a partir de 1968 ficou clara a expressão da experiência-limite 

vinculada à noção de atitude-limite em Foucault. O pensamento filosófico do francês envolve 

o indivíduo no movimento da constituição histórica de discursos, práticas, relações de poder e 

subjetividades. É nesse entendimento que Buraj nos alerta sobre “[...] não indagar sobre os 

limites internos de uma declaração em particular, mas sair do campo da ‘exterioridade’, a fim 

de reconectar com outras declarações e regras para criar juntos a ‘formação discursiva’” 

(2000, p. 27)81. 

Nessa perspectiva, tem-se que o pensamento de Foucault, no que diz respeito à 

atitude-limite, tende a se aproximar da experiência fenomenológica, à qual o próprio Foucault 

se refere, em parte, nos textos dos anos 50 e 60. No prefácio à Binswanger (1954) e Folíe et 

déraison (1961), ambos editados em Ditos e escritos I, é perceptível a experiência 

                                                
80 [...] Car les mêmes thèses qui, à propos de Surveiller et punir, permettront aux commentateurs de conclure à 
l'existence d'un pouvoir “sans dehors”, “espace lisse, interchangeable, sans ségrégation, indéfiniment redondant 
et sans extérieur”, coincident ici avec la position du dehors le plus absolu celui, dont nous avons jusqu'à présent 
suspendu l'examen, de la déraison, limite de cet espace sans limite, reste de cette normalisation sans reste. C'est 
cela le problème : que s'ajointent, du départ chez Foucault, le récit d'une exclusion de la déraison avec celui 
d'une intégration de la folie dont le ressort n'est pas d'exclure; ou la figure d'une extériorité, avec celle d'une 
intériorité toute recourbée sur elle-même, passant à I'intérieur d'elle-même pour ne laisser subsister, au-delà des 
régulations qu'elle opère, aucun dehors. [...] In: POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Michel Foucault, 
l’inquiétude de l’histoire. Paris : PUF, 2004, p. 57. 
 
81  [...] ne s'enferment pas dans les limites internes d'un énoncé particulier, mais sortent hors le champ de 
'l'extériorité', afin d'y renouer avec d'autres énoncés et règles jusqu'à créer ensemble une 'formation discursive' 
(BURAJ, 2000, p. 27). In : FISEROVÁ, Michaela. Partager le Visible: Repenser Foucault. Paris: L’Harmattan, 
2013. 
 



	 148 

fenomenológica aliada à atitude-limite. Propõe Foucault (2011b, p. 154) no prefácio de Folie 

et déraison: 

 
Poder-se-ia fazer uma história dos limites - desses gestos obscuros, necessariamente 
esquecidos logo que concluídos, pelos quais uma cultura rejeita alguma coisa que 
será para ela o Exterior; e, ao longo de sua história, esse vazio escavado, esse espaço 
branco pelo qual ela se isola a designa tanto quanto seus valores. Pois seus valores, 
ela os recebe e os mantém na continuidade da história; mas nessa região de que 
queremos falar, ela exerce suas escolhas essenciais, ela faz a divisão que lhe dá a 
face de sua positividade; ali se encontra a espessura originária na qual ela se forma. 
Interrogar uma cultura sobre suas experiências-limites é questioná-la, nos confins da 
história, sobre um dilaceramento que é como o nascimento mesmo de sua história. 
Então, encontram-se confrontados, em uma tensão sempre prestes a desenlaçar-se, a 
continuidade temporal de uma análise dialética e o surgimento, às portas do tempo, 
de uma estrutura trágica.  

 

Nesse sentido, pode-se perceber que o que Foucault procura em qualquer das 

experiências é, na realidade da analítica do poder, compreender o significado da experiência 

cotidiana para encontrar o aspecto em que o indivíduo se constitui enquanto realmente 

fundador. Deste modo, a partir desta experiência e de suas significações, a ideia de 

experiência-limite se define como aquilo que irrompe, que é como a denominamos 

anteriormente, o “estopim” de onde vai eclodir uma experiência outra:  

 
De início o texto baixa o tom, insistindo sobre a banalidade, a quotidianidade 
daquilo sobre o que nos inquietamos. Um certo lirismo irrompe: “As pessoas 
falam”. Em seguida, e no mesmo movimento, a categoria da inquietude cede lugar à 
do perigo. Dir-se-ia que Foucault opõe ao sentimento, à suposição, naquilo que eles 
podem ter de impreciso e de vasto, a  designação mais modesta de um fato; mas essa 
designação mesma não reenvia a inquietude às suas quimeras sem lhes estreitar o 
motivo, sem afastar a extrema proximidade de um susto em relação ao qual trata-se 
de compreender, ou a partir do qual trata-se de pensar. Localizar precisamente os 
perigos, mais do que permanecer em uma angústia indistinta; desfazer, ao mesmo 
tempo, a ilusão de uma ameaça que se espreita sob os fatos, abaixo da ordem do 
montante das práticas que as pessoas realizam [...]82 (POTTE-BONNEVILLE, 2004, 
p. 293). 

 

Essa problemática tende a encontrar uma maneira de reformular o conceito de 

experiência, estendendo-o além de si mesmo, considerando as críticas mais pertinentes às 

                                                
82 D'abord, le texte baisse le ton, insistant sur la banalité, la quotidienneté de ce dont on s’inquiète. Un certain 
lyrisme s'interrompt: “Les gens parlent”. Ensuite, et dans le même mouvement, la catégorie d'inquiétude cède le 
pas devant celle de “danger”. On dirait ainsi que Foucault oppose au sentiment, au soupçon, dans ce qu'ils 
peuvent avoir d'imprécis et de vaste, la désignation plus modeste d'un fait ; mais cette désignation même ne 
renvoie pas l'inquiétude à ses chimères sans en approcher autrement le motif, sans dégager l'extrême proximité 
d'un effroi qu'il s'agit de comprendre, ou à partir duquel il s'agit de penser. Repérer des dangers precis, plutôt que 
d'em rester à une angoisse d'ensemble; défaire, dans le même temps, l'ilúsion d'une menace tapie sous les faits, 
en deçà de l'ordre des pratiques, en amont de ce que les gens font [...] (POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. 
Michel Foucault, l’inquiétude de l’histoire. Paris: PUF, 2004, p. 293). 



	 149 

chamadas filosofias do sujeito. Dessa forma, no pensamento de Foucault a experiência é algo 

que o indivíduo realiza sozinho, mas não se trata de algo acabado ou completo na medida em 

que escapa à subjetividade pura, pois quando outros indivíduos se cruzam na mesma 

experiência, se interpõe a relação de poder e a luta para buscar nos enlaces da convivência os 

desenlaces possíveis, de modo que o sujeito não venha a perder o que é de si, a sua vida 

própria.  

Nesse sentido, o indivíduo, em sua subjetividade, experienciar dada realidade não 

significa necessariamente que ele a apreendeu em sua totalidade; ademais, outros indivíduos 

com singularidades variadas também a experimentam, por isso mesmo surgem normas, 

interrogatórios e interesses que se cruzam em seus limites. 

Da mesma forma, aparecem nas experiências que se cruzam técnicas de como articular 

o outro na série de concepções que foram criadas para explicar as normatividades e epistemes, 

e ainda dispositivos e estratégias como mecanismos para entrar no embate, na luta dos jogos 

da verdade que se instauram. Toda essa constituição desenvolve-se nos indivíduos em suas 

experiências e é o que se poderia denominar atitude-limite ou uma espécie de “estopim” das 

relações de poder, das relações de força.  

Por conseguinte, a atitude-limite encontra-se associada à interpretação da realidade e 

ao diagnóstico do presente, pois é no diagnóstico da realidade experienciada que o indivíduo 

encontra os problemas junto às informações que se cruzam e que o compõem, o que o 

constitui, o que o envolve, seja loucura, doença, linguagem, crime ou desejo, bem como os 

dispositivos e estratégias fundamentais no processo de subjetivação. 

Outra concepção que ajuda a dar conta de uma interpretação da realidade a 

encontramos na noção de diagnóstico nos é apresentada por Foucault, no texto Mensagem ou 

ruído (1966), In : Ditos e escritos X. Nesta abordagem, ele se utiliza, como modelo de 

episteme, da análise diagnóstica comumente utilizada pelos médicos: 

 
Em sua prática, o médico tem de tratar não com um doente, com certeza, mas, 
também, não com alguém que sofre, e não principalmente, graças a Deus, com um 
“ser humano”. Ele não tem de tratar nem com o corpo, nem com a alma, nem com 
os dois ao mesmo tempo, nem com sua mistura. Ele tem de tratar com o ruído. Por 
meio desse ruído, ele deve ouvir os elementos de uma mensagem. Para ouvi-lo, é 
necessário que: 
. ele elimine o ruído, que ele feche os ouvidos a tudo o que não é elemento da 
mensagem;  
. ele reconheça (as duas operações são, evidentemente, correlativas) os traços 
distintivos de cada elemento; e  
. ele os registre à medida que se apresentam [...] (FOUCAULT, 2014b, p. 27). 

 



	 150 

Dessa forma, a maneira possível de elaborar o dignóstico do presente é-nos 

apresentada por Foucault pela analogia do diagnóstico médico. Assim, como o médico não 

pode esperar o final do ruído, que é a doença, e esta pode levar à morte, ele, em sua função, 

elimina o ruído em busca da cura, reconhece na diversidade de sintomas os traços distintivos 

de cada elemento, não os codifica; ao contrário, depois de um certo tempo de escuta, se põe a 

traduzir os sintomas, as informações, solicita ou não o auxílio de exames mais apurados, 

investiga, analisa e emite um diagnóstico. 

Assim, a partir dos anos 70, Foucault procura levantar o problema da experiência 

como momento de transformação. Nesse sentido, aparece a atitude-limite associada aos 

dispositivos de resistência que constituem o indivíduo no processo de subjetivação.  

 

 

2.3 Modos do sujeito se constituir e formas de práticas de si 

 

Na investigação sobre o tratamento que Foucault atribui ao indivíduo em processo de 

subjetivação, nos detivemos em uma primeira abordagem a desenvolver sobre as condições 

do sujeito em se constituir admitindo a luta na existência do indivíduo. Trilhando esse 

caminho, foi possível perceber o embate presente nas relações do indivíduo, seja nas relações 

consigo mesmo, seja nas relações com o mundo exterior, considerando que se trata de 

relações adjacentes e que exercem certa completude. Nessa luta, obtivemos o entendimento 

sobre as relações de poder e força. Em um segundo momento, tratamos de desenvolver sobre 

as formas do indivíduo se constituir no processo de subjetivação, caminho que nos fez trilhar 

sobre questões relativas ao saber, à verdade e ao governo. A partir dessas duas primeiras 

abordagens – condições e formas do sujeito se constituir – entramos em discussões que nos 

direcionam a aspectos morais e éticos, sendo a estas que nos reportaremos nesse momento da 

pesquisa. 

Muito embora, sobre as formas do sujeito se constituir, Foucault tenha nos indicado os 

saberes e veridicção, as relações de poder e técnicas de governamentalidade e a inquietante 

questão sobre a atitude-limite, existe ainda uma outra forma apontada pelo francês: as formas 

de prática de si. Contudo, este caminho Foucault só nos apresenta em seus últimos cursos do 

Collège de France. 

No que se refere às formas das práticas de si, Foucault as percebe no indivíduo em 

processo de subjetivação, pois há neste indivíduo uma preocupação ao cultivo do ethos – o 

cuidado de si – o exercício de práticas de si para viver bem diante das adversidades do 



	 151 

momento presente. Assim, as práticas de si não se constituem apenas e unicamente como 

formas, mas sobretudo se apresentam como movimentos intrínsecos à condição de existência. 

Nesse sentido, elas estão presentes em cada ação e em cada reação do indivíduo em processo 

de subjetivação, por isso mesmo as investigamos em nossa pesquisa como modos do sujeito 

se constituir. 

É, então, nos modos de como o indivíduo se constitui no processo de subjetivação que 

nos deteremos nesse momento da pesquisa, buscando a expressão de Foucault no que diz 

respeito à vida filosófica. Na abordagem sobre a vida filosófica, o francês toma como 

referência o pensamento antigo, retomando tanto expressões cujos conceitos são 

etimologicamente oriundos da literatura grega quanto práticas e experiências vivenciadas 

historicamente e efetivamente por indivíduos que se debateram com o poder e, ao mesmo 

tempo, realizaram exercício e práticas para o cuidado de si.  

Dentre os conceitos antigos, elegemos como indispensáveis em nossa investigação três 

que Foucault, na Hermenêutica do sujeito (2004, p. 389-394), coloca como atributos da vida 

filosófica, a saber: o parástema, o paraskeué e a parresía. Vale salientar que no pensamento 

de Foucault sobre as práticas de si, o ethos é o movimento constituído do parástema, do 

paraskeué e da parresía e, embora em nossa investigação optemos por apresentá-los cada um 

em suas especificidades83, eles só se constituem enquanto movimento impulsionados pela 

força do indivíduo frente à relação de poder. Assim, dificilmente se entenderia o parástema 

sem a consideração do paraskeué e impossível seria a existência da parresia84 sem os modos 

anteriores – parástema85 e paraskeué86. 

 

 

2.3.1 Parástema: bem, liberdade e realidade 

 

Iniciamos nossa abordagem esclarecendo que enquanto modo de existência o ethos ou 

o cuidado de si não é uma essência. Embora Foucault apresente-o como saber espiritual, trata-
                                                
83  A divisão dos sub-tópicos de Modos do sujeito de constituir, optando por falar individualmente dos 
movimentos do ethos em seu parástema, paraskéue e parresia, considerou unicamente uma melhor trajetória 
didática às explicitações dos enunciados. Como veremos no decorrer da investigação, só nos é possível 
compreendê-los nas relações próprias que os envolvem. 

84 Liberdade de expressão; franqueza; licenciosidade de expressão. 

85 Preceitos; conselho; firmeza; realidade; bem. 

86 Aprovisionamento; fornecimento de algo para alguém; plano, procedimento; projeto; preparação, exercícios e 
prática de si. 



	 152 

se de algo que se processa nas relações do indivíduo em subjetividade, isto é, o indivíduo, a 

partir da atitude-limite, interage nas relações de poder e é forçado a modificar o presente. É 

desse modo que Foucault apresenta o que ele denomina vida filosófica. Trata-se do indivíduo 

que, em sua subjetividade, cultiva o ethos.  

Os modos do sujeito se constituir possibilitam ao indivíduo, na sua condição de vida – 

com todas as adversidades expressas nas formas dos desmembramentos dos acontecimentos –, 

uma “estética da existência”. Desse modo, a este processo em que o indivíduo por sua força 

vive a história efetiva e das condições experienciadas da vida presente, indicadas ao indivíduo 

por ele próprio em suas relações de poder, lhe-é possível o enfrentamento da realidade. É 

nesse sentido que se instaura o parástema: 

 
Os supracitados parastémata são três. [...] Um concerne àquilo que devemos 
considerar como bem: o que é o bem para o sujeito? O segundo dos parastémata 
concerne à nossa liberdade e ao fato de que tudo para nós depende, na realidade, de 
nossa própria faculdade de opinar. Nada pode reduzir nem dominar esta faculdade 
de opinar. Somos sempre livres para opinar como quisermos. Terceiro (terceiro dos 
parastémata), é o fato de que não há, no fundo, para o sujeito, senão uma instância 
de realidade, e a única instância de realidade que existe para o sujeito é o próprio 
instante: o instante infinitamente pequeno que constitui o presente, antes do qual 
nada mais existe e após o qual tudo ainda é incerto [...] (FOUCAULT, 2004, p. 353-
354). 

  

Foucault aponta uma importância ao lugar e ao tempo em que o indivíduo se encontra, 

ao mover-se livremente por si ou a mover-se em direção ao outro que se apresenta no 

momento presente. Assim, diante de caminhos a serem percorridos e práticas a serem 

desenvolvidas o que se tem é a vida, é a existência; nas palavras de Foucault (2004, 353), 

“[...] a única instância de realidade que existe para o sujeito é o próprio instante [...]”, o 

momento presente e, nele, os efeitos do ethos se apresentam enquanto possibilidade de 

transformações na vida do indivíduo. Por isso mesmo, em a Hermenêutica do Sujeito, 

Foucault considera, a saber que: “[...] Parástema é alguma coisa que está ali, que se deve ter 

em vista, que se deve guardar sempre sob os olhos: tanto enunciado de uma verdade 

fundamental quanto princípio fundador de uma conduta” (FOUCAULT, 2004, p. 354). 

Destarte, para um melhor desenvolvimento da noção de parástema, se faz necessário 

retomarmos ao primeiro momento da abordagem sobre os processos de subjetivação, uma vez 

que essa noção se vincula ao desenvolvimento da nossa investigação sobre a condição do 

sujeito se constituir. A instância da realidade, o momento presente, o instante em que se vive 

é a condição do processo de subjetivação. Assim, quando nos referimos anteriormente às 

relações da verdade e do poder com o sujeito, quando da análise para a realização de alguns 



	 153 

deslocamentos – primeiro, da noção de ideologia dominante para a noção poder-saber; outro, 

sucessivo ao primeiro, da noção saber-poder para a de governo da verdade – essas propostas 

de deslocamentos se expressam também como condições para a realização do parástema. 

Da mesma forma, para entender a conversão a si, Foucault propõe, considerando a 

compreensão dos modos do sujeito se constituir, a realização de alguns deslocamentos: 

 
Primeiro, trata-se de um certo deslocamento do sujeito, quer suba até o topo do 
universo para vê-lo em sua totalidade, quer se esforce em descer até o cerne das 
coisas. De qualquer maneira, não é permanecendo onde está que o sujeito pode saber 
do modo como convém. Este é o primeiro ponto, a primeira característica do saber 
espiritual (FOUCAULT, 2004, p. 373). 

 

O primeiro movimento que Foucault propõe é o do próprio sujeito como indivíduo que 

é livre para se constituir enquanto tal e esse é, sem sombra de dúvidas, o maior bem que pode 

ser cultivado. Por conseguinte, movido por esse bem, por sua liberdade, é possível realizar o 

deslocamento do saber. Vale salientar que nesse momento Foucault apresenta o saber como 

“saber espiritual”, isto é, o saber que se institui como verdade para o indivíduo, por ser 

constituído pelo próprio indivíduo em sua subjetividade. 

Assim, embora o francês denomine esse tipo de saber como saber espiritual, é preciso 

deixar claro não se tratar de essência ou algo predeterminado ou estabelecido; ao contrário, 

trata-se de algo vívido, real e oriundo de relações e experiências do indivíduo. Neste sentido, 

quando Foucault o considera como saber espiritual é por considerar como algo autêntico, por 

ter sido constituído no interior dessas relações, por isso mesmo não se trata de uma verdade 

estabelecida, mas de uma realidade apreendida. Conforme Foucault, sucessivo a este 

deslocamento, é preciso realizar outro:  o confronto do indivíduo contra si mesmo:  

 
Segundo, a partir deste deslocamento do sujeito, está dada a possibilidade de 
apreender as coisas ao mesmo tempo em sua realidade e em seu valor. E por "valor" 
entende-se seu lugar, sua relação, sua dimensão própria no interior do mundo assim 
como sua relação, sua importância seu poder real sobre o sujeito humano enquanto 
ele é livre (FOUCAULT, 2004, p. 373). 

 

Percebe-se o movimento da liberdade nas relações internas das práticas de si. 

Observamos também que as condições existentes nas relações exteriores frente ao poder são 

as mesmas relações e deslocamentos necessários ao cuidado de si. Contudo, relações internas 

e externas não estão – no pensamento do francês – dissociadas, ao contrário, é do embate e da 

luta que surgem os jogos e neles estão as formas de interação com o poder. Assim, para que 

isso ocorra, tendo em vista – embora incerta – a mudança, ainda é proposto por Foucault um 



	 154 

terceiro e sucessivo deslocamento: “[...] Terceiro, neste saber espiritual, trata-se para o sujeito 

de ser capaz de ver a si mesmo, apreender-se em sua realidade” (FOUCAULT, 2004, p. 373). 

Nesse sentido, propõe Foucault que para o indivíduo se constituir em sua 

subjetividade, considerando a noção de parástema, é necessário, enquanto indivíduo livre, 

apreender a realidade e conseguir ver a si próprio nessa realidade. Tal apreensão só é possível 

graças ao movimento, pois, como alerta o francês, “[...] não é permanecendo onde está que o 

sujeito pode saber do modo como convém” (FOUCAULT, 2004, p. 274). A partir desses 

deslocamentos, tem-se o lugar da mudança enquanto possibilidade no tempo presente. 

Realidade e indivíduo estão associados e se movem, e o lugar onde se encontra a 

possibilidade de mudança não é fixo, é flexível. O tempo presente se move nesse possível.  

Assim, para que o ethos – esse movimento – se apresente como modo de o sujeito se 

constituir com efeitos benéficos no momento presente é preciso colocar em prática alguns 

exercícios que possibilitem o cuidado de si e do outro em suas relações de poder e força. 

Nesse sentido, embora inicialmente Foucault nos apresente o parástema enquanto bem, 

liberdade e realidade (momento presente), ainda é aconselhado pelo francês ao indivíduo 

outro deslocamento: deslocar-se do conceito universal e amplo de liberdade e direcionar suas 

ações ao desenvolvimento de “práticas de liberdade” ou ao cultivo de exercícios de práticas 

de si. A esse cultivo, Foucault considerará um exercício espiritual do indivíduo. Assim, o 

voltar a si mesmo se instituirá como um princípio que deve ser acrescido aos três anteriores, a 

saber: bem, liberdade e realidade. Entende-se o parástema como princípios para o sujeito:  

 
[...] portanto, os três parastémata: definição do bem para o sujeito; definição da 
liberdade para o sujeito; definição do real para o sujeito. [...] vai acrescentar um 
outro a estes três princípios. De fato, o princípio que vem se juntar aos três outros 
não é da mesma ordem nem exatamente do mesmo nível. Há pouco eram três 
princípios, e agora o que se desenvolverá será antes uma prescrição, um esquema, 
esquema de alguma coisa que é um exercício: exercício espiritual que terá 
precisamente por papel e função manter sempre no espírito as coisas que devemos 
ter no espírito, a saber: a definição do bem, a definição da liberdade e a definição do 
real - e, ao mesmo tempo em que este exercício deve sempre no-los lembrar e 
reatualizar, deve nos permitir vinculá-los entre si e, por conseguinte, definir o quê, 
em função da liberdade do sujeito, deve, por esta liberdade, ser reconhecido como 
bem em nosso único elemento de realidade, a saber: o presente (FOUCAULT, 2004, 
p. 353-354). 

 

A compreensão do parástema é similar ao processo de subjetivação; não se trata de 

algo caótico, mas é constituído de princípios: bem, liberdade, realidade (momento presente) e, 

acrescido a uma vida filosófica, o exercício, tido como a “pedra filosofal”. Assim, o exercício 

de guardar-se sempre sob seus olhos, manter vigilância sobre si mesmo, voltar-se a si mesmo, 



	 155 

será a “prática de liberdade” que equivale ao princípio fundador de uma conduta daquilo que 

de melhor o indivíduo pode se constituir. É essa a “prática de liberdade” que permite ao 

indivíduo em subjetividade lembrar-se constantemente dos acontecimentos, retomar a 

realidade em que vive, retomar a si mesmo em suas ações e reatualizar o presente em que 

vive. 

 

 

2.3.2 Paraskeué: práticas e exercícios 

 

 Nos deparamos agora com o lugar, o tempo, o presente, e nos parece que esta é a 

questão filosófica da qual todas as outras possíveis questões derivam ao nos concentrarmos na 

investigação do indivíduo, como aquele que faz uso de relações de poder. Assim, no 

pensamento de Foucault, ao indagarmos sobre o que é o bem, consideramos que uma tal 

pergunta só tem sentido se realizada nessa condição, forma e modo de existência, a saber, 

tendo como horizonte as relações de poder. 

Entretanto, esse bem sobre o qual podemos nos perguntar no pensamento de Foucault 

não se trata de uma categoria universal, mas do que é o bem para o sujeito. Então, nesse 

sentido é que foi proposto no desenvolvimento de nosso trabalho, quando tratamos sobre o 

parástema, que o bem estaria associado à liberdade e a cada deslocamento proposto pelo 

francês nos direcionávamos para o indivíduo, pois é esse indivíduo que busca o bem, isto é, a 

vida feliz.  

E o que seria a vida feliz? Certamente, não encontraremos uma resposta acabada a 

essa questão. Mas Foucault, ao buscá-la, propõe o paraskeué como modo de o sujeito se 

constituir no desenvolvimento de práticas de si por meio de exercícios que permitam ao 

indivíduo construir processualmente sua própria subjetividade. Assim, para melhor esclarecer 

sobre o movimento do ethos que entrelaça parástema e paraskeué, Foucault retoma aspectos 

das vidas de Sêneca e Marco Aurélio. Nas palavras dele, ambos são indivíduos que 

desenvolveram suas subjetividades, que em suas vidas, nas ações e reações aos 

acontecimentos por eles vivenciados, nos dão uma percepção da compreensão do parástema 

enquanto horizonte constitutivo da subjetividade para o indivíduo. Neles o francês percebe 

práticas e exercícios, que eles desenvolveram ao se “apossar” da realidade com todas as 

adversidades existentes e se constituír enquanto seres livres. A expressão “apossar-se da 

realidade” significa que ao tomar posse do que o circunda ou da realidade em que vive o 

indivíduo reconhece a si mesmo. Assim, o princípio fundador de uma conduta não é uma 



	 156 

essência universal, como já observamos anteriormente, mas o próprio indivíduo que toma 

posse de si mesmo. 

Sêneca e Marcos Aurélio servem de exemplo de algumas práticas de si e exercícios ou 

do movimento próprio do paráskeue, sendo que associado às práticas de si está o problema 

gerado em relação a uma vida feliz ou ao bem. Por isso Foucault retoma o percurso e suas 

ações  mediante os sentimentos que vivem, seja de dor, de paixão, de desprezo, de dádivas ou 

de atos heróicos. Muito embora os historiadores da filosofia só se permitam considerar em 

tais vivências unicamente o propósito de definir, pela própria vida desses autores, o conceito 

de felicidade, para os estóicos do período imperial é nesses filósofos, Sêneca87 e Marco 

Aurélio88 que Foucault vê mais que uma razão estóica. 

Na história efetiva de Sêneca, é possível perceber o indivíduo na constituição de sua 

subjetividade. A vida de Sêneca é a de um indivíduo que se constitui processualmente e em 

sua subjetivação estão os embates constantes entre a vida privada e a vida pública. Sêneca, na 

expressão do espírito público, quando comparecia junto ao imperador Claúdio e mesmo 

depois, com Nero, ele se deparava com a ausência da liberdade na comunidade de indivíduos 

na vida política. Em lugar da liberdade, emergia a corrupção da magistratura na aceitação de 

conjugados de interesses particulares de alguns cidadãos influentes, mesmo que manifestasse 

sempre a preocupação com o fortalecimento da ideia de que as instituições de governo eram 

duradouras e organizadas sob o comando de um único chefe. 

Sêneca vive um regime político centralizado na figura do governante, pois este, 

quando no exercício de suas funções, exibia ações baseadas em determinadas idiossincrasias e 

tomava decisões movidas por um suposto saber espiritual. Ele mesmo – Sêneca – foi alvo da 

indisposição particular do imperador Claúdio quando, por exemplo, este passou a agir e reagir 

                                                
87 Nasceu em Córdoba, em data ainda em discussão; Pierre Grimal I aproxima-a por volta de 1 a.C.; e morreu a 
19 de abril de 65 d.C. Muito cedo, foi para Roma e, durante os anos de formação, apaixonou-se pela filosofia e 
interessou-se por questões da natureza. Sua saúde precária levou-o ao Egito por volta de 25 d.C., de onde só 
retornou em 31 d.C. Já em Roma, deu início ao cursus honorum relativamente tarde, [...] só por volta de 34 ou 
35 d.C., quando já começava a despontar como grande orador (BRAREN, Ingeborg. Introdução. In: Tratado 
sobre a clemência de Sêneca, 1990, p. 13).  
 
88 Conforme Staniforth na Introdução às Meditações, Marco Annio Vero, o futuro imperador de Roma, nasceu 
em 26 de abril de 121 a.C. durante o reinado do Imperador Adriano. O pai, Annio Vero, era um nobre romano e 
o avô, com o mesmo nome, tinha sido prefeito da cidade e, por três vezes, cônsul. Ambos (os pais) morreram 
ainda novos e, depois da morte do pai, Marco foi adoptado pelo avô, de quem ele fala com caloroso afecto e 
respeito. Os anos da infância foram felizes, e de estudo; uma série de tutores dos mais competentes tomaram 
conta da sua educação e treinaram-no nas doutrinas da filosofia estóica; e embora a sua saúde não fosse nunca 
muito robusta, gostava de montar a cavalo, caçar, lutar, e de jogos de ar livre. Quando tinha dezessete anos, o 
Imperador Adriano morreu e sucedeu-lhe Aurélio António (vulgarmente conhecido como António Pio), cuja 
mulher era uma tia de Marco chamada Faustina. Não tendo filhos varões, António adoptou o jovem sobrinho de 
sua mulher, mudou-lhe o nome para Marco Aurélio António, nomeou-o seu sucessor e prometeu-o em 
casamento à sua filha Faustina (AURÉLIO,  2002, p. 18). 



	 157 

tomando como critério de sua ação particular a influência de agentes externos. Assim, Sêneca 

foi acusado por Messalina, esposa do imperador Claúdio, no ano de 41, de ter cometido 

adultério com Júlia Lívia, sobrinha do imperador, resultando dessa acusação o exílio de 

Sêneca para a Córsega. Sobre a atividade de Sêneca, considera Foucault  (2004, p. 192-193): 

 
Ele teve uma atividade política, uma atividade administrativa. E, quando se examina 
quais as pessoas a quem se dirigiu, a quem deu conselhos e, em relação às quais 
desempenhou o papel de mestre de consciência, de diretor de consciência nos damos 
conta de que [são] sempre pessoas com quem tinha outras relações. As vezes, 
relações de família: foi para a sua mãe, Hélvia, que escreveu uma consolação no 
momento em que ele próprio era mandado ao exílio. Dirige uma consolação a 
Polibo, que era para ele uma espécie de protetor ambíguo e longínquo, de quem 
solicita amizade e proteção para conseguir retornar do exílio. A Serenus, a quem 
endereçará uma série de tratados - o De tranquillitate, talvez o De otio, e ainda um 
terceiro, para quem escreve estes tratados, é um parente afastado que chegou da 
Espanha, veio fazer carreira na corte e está prestes a tornar-se confidente de Nero. E 
é na base deste semiparentesco / semiclientelismo que Sêneca se dirige a Serenus, 
escuta seu pedido e dá-lhe conselhos.  

 

Foi no exílio que Sêneca escreveu seus principais tratados filosóficos, como as 

Consolationes, em que expõe a renúncia aos bens materiais e a busca da tranquilidade da alma 

mediante o saber espiritual. O exílio, aquilo que seria considerado por muitos como algo 

negativo em virtude das grandes privações materiais, foi para Sêneca, também, um momento 

de refúgio, de crescimento e, por outro lado, de articulações políticas e amadurecimento 

intelectual: 

 
Pode-se tomar como exemplo toda a série dos interlocutores de Sêneca. Deste ponto 
de vista, Sêneca é um personagem muito interessante; é possíve1 dizer que ele é um 
filósofo de profissão, ‘profissão’ no sentido bem amplo que a palavra poderia ter 
naquela época. Começou sua carreira principalmente quando estava no exílio, 
escrevendo tratados, tratados de filosofia. E foi como filósofo que, chamado do 
exílio na Sardenha tornou-se preceptor ou, em todo caso, conselheiro de Nero 
(FOUCAULT, 2004, p. 192). 

 

A saída de Sêneca do exílio pode ser considerada mais um dos exemplos de 

idiossincrasia do governante. Sêneca, por influência de Agripina, outra jovem sobrinha do 

imperador, saiu do exílio e retornou a Roma em 49, tornando-se, mais tarde, preceptor de 

Nero – filho de Agripina. Com a morte do imperador Cláudio, Nero assumindo o poder, 

Sêneca torna-se o principal conselheiro do imperador. 

Na função de conselheiro, Sêneca procurou orientar Nero para uma vida política justa 

e se, por um lado, observava-o e influenciava-o na medida do possível, por outro, procura 

mitigar, corrigir ou mesmo frear a conduta perversa de Nero. Contudo, Roma possuía um 

sistema ou regime político cuja estrutura se baseava nos conflitos de interesses e vaidades. 



	 158 

Era um período pobre de ideias políticas e a necessidade de preencher o vazio e o sentido na 

vida dos indivíduos fez Sêneca propor à cena política do poder absoluto romano se 

fundamentar em um saber espiritual caracterizado por uma virtude, a virtude da clemência. 

Para Sêneca, o poder não precisa corromper-se por vaidades ou pelo jogo de interesses 

palacianos, mas deve ser estruturado segundo a lei da natureza, a lei da vida. Percebe-se essa 

posição em Sêneca logo no proêmio do Tratado sobre a clemência, sendo aí que se encontra o 

que Foucault considera como exercícios e práticas de si. Sêneca, ao indicar o motivo de 

escrever a respeito da clemência, apresenta o que o francês considera como “prática de 

liberdade”.  

É assim que Foucault entende o indivíduo em processo de subjetivação, como aquele 

que é capaz de re-atualizar o presente em que vive, o parástema, por intermédio de práticas e 

exercícios, a paráskeue. Em o Tratado sobre a Clemência, Sêneca, enquanto indivíduo, 

realiza o exame de consciência ou exame de si mesmo, das suas ações em todos os 

acontecimentos que ocorrem durante o dia; ele as registra, as escreve e, assim, retoma-as e 

aposta em mudanças – uma vez que a ação implica num certo risco. Conforme Braren89, 

Sêneca conservou a prática do registro das ações durante toda a sua vida em todas as 

atividades, políticas, administrativas, preceptoras, e nas relações familiares e com amigos. 

Escrever sobre suas ações e sobre os acontecimentos que o circundavam foi o exercício que 

Sêneca desenvolveu na vida cotidiana, com a mestria de um sábio ou a meticulosidade de um 

médico ao tratar os sintomas manifestados por indivíduo doente. Esse exercício levava Sêneca 

a considerar os sintomas na vida e na organização política do Império: 

 
Dispus-me a escrever a respeito da clemência, Ó Nero César, para que eu, de certa 
forma, desempenhasse a função de espelho e te mostrasse a tua pessoa como a que 
há de vir para a maior de todas as satisfações. Pois, ainda que o verdadeiro proveito 
das ações esteja em tê-las realizados corretamente e nenhuma recompensa digna das 
virtudes seja nada além das próprias virtudes, é bom inspecionar e andar às voltas 
com a boa consciência e, depois lançar os olhos sobre essa imensa multidão 
discordante, sediciosa e descontrolada - pronta para se precipitar igualmente para a 
sua perdição como para a alheia, se romper o seu jugo - e falar consigo mesmo 
palavras deste teor: será que por acaso eu, entre todos os mortais, agradei e fui eleito 
para desempenhar na terra o papel dos deuses? Eu sou o árbitro de vida e de morte 
desta gente, está em minhas mãos a qualidade da sorte e da posição que cabe a cada 
pessoa [...] (SÊNECA, 1990, p. 39). 

 

A partir dos motivos que levaram Sêneca à escrita sobre a clemência, os quais estão 

dispostos no início do tratado, percebe-se também a inclinação de Foucault em eleger Sêneca 

                                                
89 Informações de Braren em nota de rodapé n° 2, In : Tratado sobre a clemência, de Sêneca, p. 39.	



	 159 

para esclarecer sobre os exercícios e práticas de si. Sêneca não somente era vigilante em 

relação às suas ações, para além disso ele assumia que desempenhava a função de espelho90 

com o objetivo de mostrar a Nero, ao imperador romano, a realidade em que este estava 

situado.  

Nesse percurso, Sêneca lançava o olhar também sobre os súditos considerando todos 

os problemas que os levavam à discordância e ao possível descontrole. Assim, além de 

acompanhar e verificar com satisfação algum progresso na ação de Nero, satisfação maior era 

a de exercer a função de espelho; quando mediante muita luta e estratégia, percebia-se o 

reflexo de boas ações do imperador junto aos seus súditos91. É nestas práticas e exercícios que 

Foucault entende o paraskeué e, nesse sentido, o momento presente ou parástema são as 

reações, as respostas que estão, enquanto possibilidades, presentes nas ações realizadas pelo 

indivíduo. 

Por conseguinte, uma consideração que pode ser retirada do pensamento de Foucault é 

a da possibilidade ou impossibilidade do alcance da vida feliz. Contudo, o que de maior 

importância o francês percebe em Sêneca e em Marco Aurélio é o desenvolvimento do 

paraskeué e, com ele, o movimento do Ethos. 

Marco Aurélio, por sua vez, apresenta nas Meditações registros constantes de sua 

vida. Como uma espécie de livro de apontamentos, ele registra tudo o que merece ser 

guardado, lembrado e retomado. Desde acontecimentos recentes, encontros pessoais, 

reflexões sobre sua vida e tudo o quanto aprende na convivência com os outros. Tudo o que 

vive, parece ser, para Marco Aurélio algo que deve ser recordado no presente como máximas 

a subsidiarem na prática ao auto-aperfeiçoamento em sua vida: 

  

                                                
90 No âmbito da teoria política, principalmente na modernidade, ficou consagrado um tipo de literatura que foi 
denominada espelho de príncipes, cujo principal exemplo temos em O príncipe, de Maquiavel. Tal forma 
literária consistia numa série de conselhos a serem seguidos pelo jovem governante tendo em vista orientar as 
ações do seu futuro governo, baseando-se em exemplos da história, da vida dos grandes homens e das sutilezas 
da vida palaciana. Nesse sentido, as lições de Sêneca podem ser consideradas a partir dessa ideia de espelho, 
uma vez que visa a aconselhar o imperador, bem como sua corte acerca dos benefícios da virtude. 

91 Conforme as máximas 6 e 7 do Proêmio, Tratado sobre a clemência, Sêneca, ao falar de Nero, mostra a 
dificuldade de lidar com as atrocidades do imperador. “Mas tu te impuseste um enorme encargo. Ninguém fala 
mais do divino Augusto, nem dos primeiros tempos de Tibério César, nem, querendo imitar um modelo, procura 
outro além do teu: avalia-se o teu principado por esta prova. Isto teria sido difícil, se a bondade não fosse natural 
em ti, mas encenada de vez em quando. Pois ninguém pode sustentar uma máscara durante longo tempo. Muito 
cedo, as coisas fingidas recaem em sua própria natureza. Sob cada uma delas existe alguma verdade e, como eu 
diria, brotam a partir desta sólida substância e, em seu devido tempo, desenvolvem-se em algo maior e melhor”. 
E, na máxima 7, “O povo romano enfrentava um grande risco quando lhe parecia incerto para onde se voltaria 
sua nobre índole. Agora, os votos públicos estão em segurança, pois não existe perigo de que, subitamente, te 
esqueças de tua natureza” (SÊNECA, 1990, p. 41). 



	 160 

1. A cortesia e a serenidade, aprendi-as eu, primeiro, com o meu avô. 2. A virilidade 
sem alardes, aprendi-a com aquilo que ouvi dizer e recordo do meu pai. 3. A minha 
mãe deu-me um exemplo de piedade e generosidade, de como evitar a crueldade — 
não só nos actos, mas também em pensamento — e de uma simplicidade de vida 
completamente diferente daquilo que é habitual nos ricos. 4. Ao meu bisavô fiquei a 
dever o conselho de que dispensasse a educação da escola e, em vez disso, tivesse 
bons mestres em casa — e de que me capacitasse de que não se devem regatear 
quaisquer despesas para este fim (AURÉLIO, 2002, p. 30). 

 

Assim, da convivência com os familiares, tutores e amigos ou de qualquer indivíduo 

com quem Marco Aurélio mantivesse qualquer tipo de relação, algum ensinamento seria 

preservado. Na máxima número 5, ele expressa o aprendizado acerca da temperança, da arte 

de ser comedido, nos informando que:  

 
Foi o meu tutor que me dissuadiu de apoiar o verde ou o azul, nas corridas; ou o leve 
ou o pesado, na arena; e me incentivou a não recear o trabalho, a ser comedido nos 
meus desejos, a tratar das minhas próprias necessidades, a meter-me na minha vida, 
e a nunca dar ouvidos à má-língua (AURÉLIO, 2002, p. 30). 

  

Embora nas relações de convivência existam subsídios para o auto-aperfeiçoamento, 

Marco Aurélio compreendia e afirmava que estavam no poder de cada indivíduo a vontade 

própria, os juízos próprios, a própria vida, o que equivale, na concepção do imperador, à 

própria natureza e, é a ela, à natureza, que pertence o poder de aceitar o que é moralmente 

colocado ou rejeitar o que deve ser rejeitado. Daí, embora o indivíduo possa se auto-

aperfeiçoar na relação com os outros, nada exterior a esse indivíduo pode, por si só, afetar ou 

provocar quaisquer mudanças se interiormente esta transformação não é aceita. Daí, adverte 

Marco Aurélio, em sua máxima 17, livro 2, de Meditações que: 

 
Na vida de um homem, o seu tempo é apenas um momento, o seu ser um fluxo 
incessante, os sentidos uma vela mortiça, o corpo uma presa dos vermes, a alma um 
turbilhão inquieto, o destino, negro, e a fama, duvidosa. Em resumo, tudo o que é do 
corpo, é como água corrente, tudo o que é da alma, como sonhos e vapores; a vida, 
uma guerra, uma curta estadia numa terra estranha; e depois da fama, o 
esquecimento. Onde, pois, poderá o homem encontrar o poder de guiar e 
salvaguardar os seus passos? Numa e só numa coisa apenas: a Filosofia. Ser filósofo 
é manter o espírito divino puro e incólume dentro de si, para que ele transcenda todo 
o prazer e toda a dor, não empreenda nada sem um objectivo, ou com falsidade ou 
dissimulação, não fique na dependência das acções ou inacções dos outros, aceite 
todas e cada uma das prescrições como vindas da mesma fonte donde ele próprio 
veio — e final e principalmente, para que espere a morte com dignidade, como nada 
mais do que a simples dissolução dos elementos de que todo o organismo vivo é 
composto. Se esses próprios elementos não se danificam com a incessante formação 
e re-formação, porquê olhar com desconfiança a transformação e dissolução do 
todo? Trata-se apenas do curso da Natureza; e no curso da Natureza não se encontra 
mal nenhum (AURÉLIO, 2002, p. 38-39). 

 



	 161 

Aqui aparece a influência dos valores estóicos na vida de Marco Aurélio: o prazer, em 

si próprio, não é um bem; nem a dor, por si só, um mal; tornam-se bem ou mal quando o 

indivíduo o apreende e o julga. Subjaz precisamente a este princípio a famosa “apatia” 

estóica, que muitos entendem como impassividade do sábio. Este, o sábio, experimentará 

todas as sensações e emoções que são comuns ao indivíduo, se recusando, contudo, a vê-las 

como males; por isso mesmo, enquanto sábio, ele se encontra privado de ser afetado por elas. 

Foucault deixa claro quando tenta explicar ao seu público o motivo de eleger Sêneca e 

Marco Aurélio para a compreensão da relação parástema e paraskeué, que ambos constituem-

se, - na visão do francês - como aqueles sujeitos que, em suas ações, realizam a conversão a si 

mesmos: 

 
Se evoquei tudo isto a respeito de Sêneca e de Marco Aurélio, é em função do que 
passo a expor. Como lhes lembrei, no interior deste tema geral da conversão a si e 
no interior desta prescrição geral ‘é preciso voltar a si’, pretendia determinar o 
sentido que é conferido ao preceito particular ‘voltar o olhar para si mesmo’, 
‘reportar a atenção sobre si’, ‘aplicar para si seu próprio espírito’ (FOUCAULT, 
2004, p. 372-373). 

 

Desse modo, Foucault afirma, em Hermenêutica do sujeito, que é pelo paraskeué, por 

este exercício de relembrar no presente a sua vida, que se torna possível sua organização.Vale 

a pena destacar, porém, que esse exercício não é o mesmo que ficar remoendo o passado ou 

revivendo o passado, mas trata-se de assegurar sua existência pelo exercício da vida:  

 
Trata-se de uma espécie de "heautoscopia". O sujeito deve perceber-se na verdade 
de seu ser. [...] o efeito deste saber sobre o sujeito está assegurado pelo fato de que 
nele o sujeito não apenas descobre sua liberdade, mas encontra em sua liberdade um 
modo de ser que é o da felicidade e de toda a perfeição de que ele é capaz 
(FOUCAULT, 2004, p. 373). 

 

Essa espécie de “heautoscopia”, como nomeia Foucault, implica nos modos do 

indivíduo se constituir nos processo de subjetivação. Em primeiro lugar, o indivíduo é capaz 

de realizar determinados deslocamentos; em segundo, ao fazer os deslocamentos ele reavalia 

e apreende o valor das coisas a partir de sua realidade; em terceiro lugar, o sujeito, ao ver a si 

mesmo, sofre uma transformação e ao mesmo tempo apresenta a possibilidade de alteração e 

mudança de sua vida. Por conseguinte, a “heautoscopia” que Foucault apresenta como modo 

de ser do sujeito por efeito do saber é o movimento de si sobre si92. É como se cada indivíduo 

                                                
92 Com o intuito de deixar clara a função do paraskeué no movimento do ethos, Foucault em Hermenêutica do 
sujeito (2004, p. 387 ss) ainda retoma Demetrius, o cínico, citado por Sêneca, no livro III, em De Beneficis. Na 
concepção do francês, Demetrius, embora ocupe um lugar comum da filosofia cínica e em todas as práticas da 



	 162 

funcionasse como o Cosmo e no interior do mesmo se constitui o que o francês apresenta 

como saber espiritual. 

Nos processos de subjetivação, em Foucault, as condições estão nas relações de poder 

e força; as formas, nos saberes e veridicção, técnicas de governamentalidades e atitude-limite; 

os modos, no movimento do ethos. Assim, na condição de uma boa forma/ação do indivíduo 

está a apreensão da realidade, e nela, a experiência de voltar o olhar para si mesmo e atingir o 

saber, o qual Foucault chamará de saber espiritual. Para atingir este saber, são necessárias 

práticas e exercícios constantes, comparadas à de um bom atleta que deseja a vitória na 

competição. Para tal fim, são imprescindíveis ao atleta o desenvolvimento de práticas e 

exercícios no sentido de permitir uma boa estrutura corpórea e a consequente boa forma/ação 

física: 

 
O bom atleta, [...] é apresentado como aquele que se exercita. Mas exercita-se em 
quê? Não em todos os movimentos possíveis, diz ele. Não se trata absolutamente de 
desenvolver todas as possibilidades que nos são dadas. Nem mesmo de realizar, em 
tal ou qual setor tal ou qual façanha que nos permitiria prevalecer sobre os outros. 
Trata-se de nos preparar somente para aquilo com que podemos nos deparar 
somente para os acontecimentos que podemos encontrar, não [porém] de maneira a 
superar os outros, nem de maneira a superar a nós mesmos (FOUCAULT, 2004, p. 
388). 

 

As práticas de si são a preparação do indivíduo para o embate do acontecimento 

presente. Não é se armar contra tudo e contra todos, mas agir como “mestres da consciência” 

como Sêneca e Marco Aurélio, “mestres de si mesmo”. Assim, é no bom treinamento do 

atleta e na sua formação - segundo critérios que se exercem de conformidade com as regras, 

as técnicas e a modalidade de atuação - que o treinamento conduz aos movimentos 

indispensáveis ao aperfeiçoamento da sua categoria de disputa. E as estratégias, as técnicas de 

resistências e os enfrentamentos nos jogos e disputas serão suficientemente bem adequadas 

para serem eficazes no momento presente: 

 
[...] E esta aprendizagem de alguns movimentos elementares, necessários e 
suficientes para qualquer circunstância possível, que constitui o bom treinamento, a 
boa ascese. E a paraskeué não será mais do que o conjunto de movimentos 
necessários e suficientes, o conjunto de práticas necessárias e suficientes [para] 
permitir-nos ser mais fortes do que tudo que possa acontecer ao longo de nossa 
existência. É esta a formação atlética do sábio (FOUCAULT, 2004, p. 388). 

 

                                                                                                                                                   
vida, permite uma espécie de analogia da ação do paraskeué na existência do indivíduo ao bom treinamento e a 
boa ascese como uma espécie de fomação atlética do sábio. 



	 163 

Dessa forma, tem-se que assim como Foucault propõe a “heautoscopia” como 

deslocamentos próprios no modo de ser do indivíduo no processo de subjetivação, cujo efeito 

é o saber que aparece do movimento de si sobre si, como se cada indivíduo funcionasse como 

o Cosmo e no seu interior se constituísse o saber espiritual, nesse momento a paraskaué terá a 

função de, por intermédio das práticas necessárias e suficientes que o indivíduo desenvolve, 

conduzi-lo em direção à boa ascese. 

O indivíduo em sua subjetividade necessita exercer a forma/ação atlética do sábio. Por 

isso mesmo, assim como o atleta se exercita constantemente, o indivíduo em processo de 

subjetivação desenvolve práticas, exercícios e disciplinas caracterizadas pelo rigor no controle 

das ações em busca do autocontrole de si, as quais acompanham e fortalecem o indivíduo em 

busca da manifestação da “verdade”, e a manifestação mais genuína é aquela que o saber 

espiritual oferece. Por conseguinte, o saber espiritual é o que vai permitir ao indivíduo ser 

mais forte do que as eventuais adversidades ao longo de sua existência. 

 

 

2.3.3 Parresia: fala franca e liberdade de palavra 

 

No decorrer do desenvolvimento deste capítulo, Processos de subjetivação: condições 

formas e modos do sujeito se constituir, quando estávamos a abordar a temática das relações 

de poder e técnicas de governamentalidade, surgiu a necessidade de iniciarmos a discussão 

sobre a parresia. Embora tenhamos, naquele momento ainda inicial da investigação sobre o 

nosso segundo caminho proposto, nos preocupado apenas em dizer o que não deve ser 

considerado como parresia, também naquele momento reconhecemos a dificuldade em dar à 

parresia uma definição. Contudo, a abordagem anterior deveu-se à melhor compreensão de 

como, por intermédio da forma técnica, seria possível identificar no interior de uma 

problemática algo que se move e permite outra compreensão, outro entendimento, outra visão, 

outra perspectiva. É como se, com o uso da forma técnica, outra realidade surgisse. Contudo, 

não seria outro dado criado, elaborado de fora: seria algo que se localizaria no interior da 

problemática existente, real e, portanto, vivenciada e trabalhada no momento presente. Assim, 

no interior do que se investiga, no parástema ou na realidade, um outro movimento com 

estratégias e resistências ou exercícios e práticas de si, o paraskéue, se instaura; tal 

movimento é o que Foucault denomina como movimento parresiástico e está relacionado 

tanto com a questão das relações de poder como com as técnicas de governamentalidade. 



	 164 

A parresia se apresenta desde o momento inicial da problemática proposta, seja em 

um diálogo, seja em uma investigação, quando se apresenta no indivíduo um sentimento de 

insatisfação com o tipo de vida que leva, o que o direciona ao exame e, consequentemente, à 

necessidade do indivíduo à franqueza e ao cuidado. 

Esse movimento parresiástico que se sucede nos modos do indivíduo se constituir em 

sua subjetividade, Foucault apresenta-nos como algo que está tanto na noção política quanto 

na forma técnica. Isto é, trata-se do exame que o indivíduo realiza na relação com outros 

indivíduos bem como na relação consigo próprio. A relação com o outro exige a franqueza e 

esta, por sua vez, exige o cuidado. É por esse motivo que Foucault se dedica, nos seus últimos 

cursos, a investigar qual o motivo de a parresia ser importante na constituição do sujeito. 

Mas, o que é a parresia para Foucault? 

 
[...] Primeiro, a parrhesía não é uma arte. Digo isto com certa hesitação, pois, como 
veremos adiante, há talvez alguém - e é Filodemo, no seu Perì parrhesías - que 
definiu a parrhesía como uma arte, mas voltarei a isto. Porém, de modo geral - e 
está muito claro em Sêneca - a parrhesía (o franco-falar, a libertas) não é uma arte 
(FOUCAULT, 2004, p. 463). 

  

Para Foucault, de início, a parresia não é uma arte, o que deve caracterizá-la, o que é 

importante na parresia poderia ser o seu conteúdo. Mas qual seria o conteúdo da parresia? A 

verdade ou o discurso verdadeiro? Da relação intrínseca existente entre parástema e 

paraskeué, tem-se o saber espiritual, mas este poderia se constituir enquanto verdade? Se o 

saber espiritual se trata de algo que move e é movido e, portanto, sofre alterações, não se 

poderia aceitar de imediato a parresia enquanto modo do sujeito se constituir como a verdade. 

Do contrário, problemáticas lógicas apareceriam: como entender o movimento parresiástico 

aceitando-se a parresia como o dircurso da verdade? Como compreender a verdade que se 

move?  

É neste sentido que o entendimento da parresia enquanto modo do sujeito se constituir 

não é tão somente o conteúdo do discurso verdadeiro, na medida em que o que é importante 

não é o conteúdo em si, mas a forma como esse discurso é sustentado. Assim, poderia-se dizer 

que a parresia funciona muito mais como o que vai proporcionar a desmistificação da 

verdade. Embora o conteúdo seja considerado, é na forma de aplicação do discurso enquanto 

verdade que a parresia se apresenta. 

Contudo, é importante considerar o saber espiritual, aquele oriundo dos exercícios e 

práticas de si na relação do indivíduo consigo mesmo, como aquele que é resultado da 



	 165 

interação entre a parresia, com o parástema e com o paraskeué. Estes são movimentos que se 

chocam, se cruzam, se interlaçam, e nas suas conjunturas compõem o ethos no indivíduo.  

Sobre o movimento do ethos no indivíduo próprio da relação entre parástema, 

paraskéue e parresia, Arpad Szakolczai, em The genesis of modernity, afirma:  
 

[...] Foucault brevemente refere-se a dois conceitos do pensamento Epicurista [...] 
paraskeue e parrhesia. [...] O termo paraskeue é usado não apenas pelos Epicurista, 
mas também pelos Cínicos e Estóicos. Seu significado, frequentemente traduzido do 
Latim pela palavra instructio, significa a preparação em relação a eventos futuros, 
ou a preparação do indivíduo para resistir a tais eventualidades. Parasqueue tem 
quatro aspectos principais. Primeiro, para além da simples aquisição de ferramentas 
úteis, ela é comparada ao treinamento de atletas em combate. Segundo, além disso, 
tem um aspecto verbal, ele implica a aquisição de um conjunto de declarações 
persuasivas e efetivas. Terceiro, por meio dessas declarações que são fundadas na 
razão, que implica não apenas sua sofisticação mas sua permanente presença como 
ferramentas de auxílio. Finalmente, elas tem que estar imediatamente disponíveis, 
sempre disponíveis e à mão. Essa é a tarefa dos exercícios ascéticos para assegurar a 
aquisição e o funcionamento adequado dessa ferramenta (SZAKOLCZAI, 2003, p. 
221)93. 

 

O processo de subjetivação é o movimento do ethos no indivíduo. Na parresia tem-se 

precisamente o resultado que não é final, mas resultado presente do indivíduo que se expõe no 

momento em que vive, pois na parresia é o indivíduo que se mostra: “O que principalmente 

caracteriza esta parrhesía é que ela é essencialmente definida não tanto pelo próprio conteúdo 

- o conteúdo é evidente e está dado, é a verdade [...]” (FOUCAULT, 2004, p. 463-464). 

 Contudo, a questão que nos é provocada é a de saber a forma ou como pode se 

identificar um discurso verdadeiro. Para isso, Foucault nos apresenta o que na filosofia 

clássica grega nos era dado como compreensão de virtudes. Sendo as virtudes antigas a 

movimentação interna do indivíduo para a boa vida, muito embora tal movimento se refletisse 

exteriormente e permitisse dizer um pouco sobre o próprio indivíduo, Foucault não associa a 

parresia ao que se compreende comumente como virtude. Não se trata, efetivamente, de algo 

interno que se exterioriza, muito menos de algo externo que se interioriza como ações 

isoladas; ao contrário, para o pensador francês são relações de ações internas e externas que o 

indivíduo vivencia. 
                                                
93 [...] Foucault briefly refers to two concepts of Epicurean thought [...] paraskeue and parrhesia. [...] The term 
paraskeue is used not only by Epicurus, but by Cynics and Stoics as well.Its meaning, often translated into Latin 
by the word instructio, is preparation against future events, or the equipping of individuals with means to resist 
such eventualities. Paraskeue has four major aspects. First, far from the simple acquisition of training, however, 
has a verbal aspect: it implies the aquisition of a set of persuasive and effective verbal statsments. Third, though 
these statements are founded on reason, what matters is not their sophisticaction but their permanente presence 
as tools for help. Finally, they have to be immediately available, Always close at hand. It is the task of the 
ascetic exercises to ensure the acquisition and proper functioning of this equipment (SZAKOLCZAI, 2003, p. 
221).  



	 166 

Em Foucault, existem as relações de poder que se movem e forçam o indivíduo à 

tomada de atitudes. Por conseguinte, uma das regras que o francês propõe é aquela que para 

os gregos é considerada como virtude, a saber: a prudência.  

 
Pois bem, são as regras de prudência, as regras de habilidade, as condições que 
fazem com que se deva dizer a verdade em tal momento, sob tal forma, em tais 
condições, a tal indivíduo, na medida e somente na medida em que ele for capaz de 
recebê-la, de recebê-la da melhor forma no momento em que estiver (FOUCAULT, 
2004, p. 463-464). 

 

Poder-se-ia considerar que a fala franca não se caracteriza como algo espontâneo e 

nem algo forçado ou obrigado, mas um discurso trabalhado e ponderado. Portanto, a fala 

franca não acontece com o indivíduo isolado, ao contrário, a fala franca carece do outro. 

Consideremos, então, retomando a relação do indivíduo consigo mesmo, que se trata de uma 

relação que o coloca como uma espécie de ser duplo, na medida em que investiga, reflete, 

retoma a ação e surge a possibilidade de mudança, é como se aí, no momento presente, o 

indivíduo descobrisse outro que não ele mesmo.  

Por isso mesmo, considerando a relação com outro indivíduo que não ele mesmo, 

Foucault considera imprescindível o movimento em torno da realidade, a saber: realizar 

estudos; verificar as condições; decidir de que forma tal conteúdo pode e deve ser enunciado 

ou objetado, afirmado ou negado; definir o que se diz, para quem se diz e quando se diz são 

condições elementares e isso não se trata de tarefa fácil. Para estas condições, as regras de 

prudência sozinhas podem não ser suficientes, por isso mesmo Foucault associa às regras de 

habilidade às regras de prudência.  

Nessa perspectiva, tem-se os modos do sujeito se constituir, as regras da prudência e 

as regras de habilidades que se relacionam, sendo aí, nessa relação que se desenvolve a 

parresia. Desse modo, são regras que, ao se moverem diante das circunstâncias e 

acontecimentos, permitem as condições para a fala franca no momento presente. Então, existe 

o que Foucault nos apresenta como momento oportuno, o qual, na concepção do autor, define 

as regras de funcionamento da parresia: 

 
Neste sentido, o que define essencialmente as regras da parrhesía é o kairós, a 
ocasião, ocasião que é exatamente a situação dos indivíduos em relação uns aos 
outros e o momento escolhido para dizer a verdade. É precisamente em função 
daquele a quem nos endereçamos e do momento em que a ele nos endereçamos que 
a parrhesía deve modalizar não o conteúdo do discurso verdadeiro, mas a forma 
com que este discurso é sustentado [...] (FOUCAULT, 2004, p. 463-464). 

 



	 167 

 O momento da parresia vincula o indivíduo aqui considerado como cosmo, que busca 

a ascese, e esta, por sua vez, só se realiza no kairós. Esta é, possivelmente, a mesma relação 

que nos permite a compreensão do movimento que ocorre no ethos, pois o indivíduo, no 

exercício das práticas de si, se subjetiva e apresenta em suas ações a relação intrínseca que 

existe entre o parástema, o paraskeué e a parresia. 

Por conseguinte, o indivíduo que vive o momento presente movido pelos princípios do 

bem e da liberdade, o parástema, é movido e move a si próprio em direção de outro princípio, 

o retorno a si mesmo, às suas próprias ações, ao que faz de si mesmo. Esse movimento de 

ascese permite ao indivíduo deslocar-se e ir de encontro a dispositivos, elaborar estratégias, 

criar planos, resistir ou mesmo ser subversivo às circuntâncias em que se encontra. Mas é no 

desenvolvimento de práticas e exercícios - o paraskeué - que o indivíduo atinge o que 

Foucault denomina saber espiritual. Neste momento, estará presente em si sua subjetividade, 

o que, por sua vez, se apresenta no kairós, a ocasião oportuna da parresia se mostrar.  

Na parresia, tem-se precisamente o indivíduo que se expõe, agora, no momento 

presente, é o outro de si que se revela ao outro fora de si, isto é, a outro indivíduo. Tal 

situação só ocorre em função do outro que se relaciona no momento presente. A fala franca é 

a nudez do indivíduo e resulta do conjunto de práticas necessárias e suficientes para lhe 

permitir se despir, ousar, correr todos os riscos e ser mais forte do que toda e qualquer 

circunstância determinada ao longo da existência. 

Foucault percebe o movimento parresiástico no jogo agonístico característico da vida, 

seja política ou privada, seja daqueles que estão na “primeira fileira” da vida política 

administrativa, seja do indivíduo em sua singularidade e vida privada. É então a esse jogo que 

vai retomar aos discursos, as experiências e aos estudos sociopoéticos da Grécia, os quais vão 

permitir ao filósofo, a partir da análise, propor a estética da existência para o indivíduo. Em o 

Governo de si e dos outros, ele aponta que esse processo se realiza: 

 
Declarando a liberdade das outras palavras, a liberdade dos que também querem 
ocupar a primeira fileira nessa espécie de jogo agonístico característico da vida 
política, na Grécia e sobretudo em Atenas. É portanto uma palavra mais alta, porém 
uma palavra que dá liberdade a outras palavras, e que dá liberdade aos que têm de 
obedecer, que lhes dá liberdade, pelo menos na medida em que só obedecerão se 
puderem ser persuadidos. O exercício de uma palavra que persuada os que são 
comandados e que num jogo agonístico dê liberdade aos outros que também querem 
comandar é, a meu ver, o que constitui a parresía. [...] É esse risco político da 
palavra que dá liberdade a outras palavras e se atribui como tarefa, não dobrar os 
outros à sua vontade, mas persuadi-los, é isso que constitui o campo próprio da 
parresía (FOUCAULT, 2010a, p. 98). 

 



	 168 

 É nessa perspectiva que Foucault nos apresenta a parresia, a qual, aliada ao 

movimento do paraskeué, se desenvolve no exercício da palavra o discurso que persuade a 

mudanças. Então, a parresia se estabelece no jogo agonístico das relações. Nesse âmbito, 

Foucault percebe a parresia nas relações de poder tanto na noção de política como na forma 

técnica da constituição das relações do indivíduo, deixando claro o risco que sempre existirá 

no discurso, na fala franca; por outro lado, correr risco é um atributo da ousadia e é a função 

que se desenvolve a partir das regras de habilidades. 

Entre as relações de poder que se instituem entre um momento, o político, e outro, o 

técnico, Foucault, depois de realizar algumas análises e desenvolver alguns deslocamentos, 

apresenta-nos, em O governo de si e dos outros, a parresia como aquele movimento que se 

desdobra da disputa entre as relações de poder e força existentes entre o público e o privado. 

Por conseguinte, dentre as muitas experiências que o autor utiliza para explicitar essa disputa, 

- embora se trate de uma literatura sociopoética, oferece-nos tanto uma experiência estética 

como o movimento parresiástico - elegemos as análises e observações que Foucault realiza 

acerca do Íon de Eurípedes. 

Eurípedes inicia a composição de Íon com Hermes, o qual, logo no início da obra, se 

porta como o mensageiro do enredo. Nesse momento, embora inicial, já está presente o jogo 

agonístico que se desdobra nos personagens tanto no foro público quanto na vida privada. 

Assim, Eurípedes nos apresenta a cena inicial: entra Hermes e mostra as ações e 

circunstâncias que moverão o comportamento e as buscas de Creusa em toda a obra. Foucault 

percebe a existência não somente do jogo, mas do movimento parresiástico que se desdobra 

na particularidade da vida de Creusa:  
 
Eu sou Hermes, servo dos Imortais. A terra na qual cheguei há pouco é Delfos, onde 
Febo se assenta no centro do mundo e por seus cantos revela sem cessar o presente e 
o futuro dos homens. Ora, uma cidade grega - não desprovida de glória, pois retira 
seu nome de Palas Lança de Ouro -  viu Febo se unir coagido com Creusa, a filha de 
Erecteu - ao lado da colina de Palas, na Ática, onde estão esses rochas direcionados 
para o Setentrião, nomeados de Altos-Rochedos pelos mestres de Atenas. Com o 
desconhecimento do pai da criança - pois o Deus assim o quis - ela leva seu fruto. 
Mas, quando chegou o tempo, Creúsa, dando à luz o filho no palácio, levou o recém-
nascido para a mesma gruta onde tinha tido intimidade com o deus, e expô-lo, como 
se fosse para morrer, no espaço arredondado de um cesto côncavo [...] (EURIPIDE, 
1959, p. 183). 

 

 Contudo, as relações de poder entre o público e privado se desdobram mesmo na 

mensagem inicial de Hermes, o que fica evidente quando este anuncia: 

 
Ora pois, a mãe do jovem, Creúsa, se tornou esposa de Xuto, nas seguintes 
circunstâncias: elevou-se entre os Atenienses e os Calcodôntidas, senhores da terra 



	 169 

de Eubeia, uma tempestade de guerra. Xuto, fez sua empreitada aliado a Atenas. 
Tendo vencido com ela, foi estimado digno de receber Creúsa em casamento, 
embora fosse estrangeiro. Pois, saído de Eolos, filho de Zeus, era aquéu por 
nascimento. Estéril foi sua longa união, e ambos, por este desejo de uma 
posteridade, apelam ao oráculo pítiano hoje (EURIPIDE, 1959, p. 185)94.  

 

É do embate no jogo agonístico entre o público e o privado que se desdobram também 

as motivações, as buscas e as grandes questões existenciais que circundam Íon, a saber: “[...] 

porque, sem conhecer nem pai nem mãe, sirvo a Febo [...]” (EURIPIDE, 1959, p. 185). Íon é 

aquele que se encontra na situação inversa à de Creusa e de Xuto: o que ele quer é conhecer 

sua identidade. Os personagens caracterizam-se como indivíduos movidos por buscas e 

inquietações, lutas e angústias, dores e sofrimentos, algo bem característico das tragédias 

gregas. Contudo, parece ser também, na concepção de Foucault, algo próprio da condição dos 

indivíduos em sua existência. O interessante é a análise de Foucault, na condição dessa luta 

entre o público e o privado em Xuto e em Creusa: 

 
Xuto, chefe que emigrou mas que se casou com Creusa, e Creusa, descendente de 
Erecteu -, vão de Atenas a Delfos consultar o deus e lhe perguntar se não vão ter 
uma descendência, descendência que poderá assegurar a continuidade ao mesmo 
tempo histórica e territorial, fundada por Erecteu quando, nascido da terra ática, 
fundou a cidade ateniense. [...] a consulta não é exatamente a mesma para os dois 
consulentes. De um lado, Xuto acaba de consultar Apolo. [...] Creusa também vem 
aparentemente para fazer a mesma pergunta: eu não terei descendência? Mas na 
verdade ela faz outra ao mesmo tempo. Porque ela sabe muito bem que teve um 
filho. E sabe que teve esse filho com Apolo. E vem fazer a pergunta: que fim levou 
o filho, o filho que tu me deste, que tu me fizeste e que eu enjeitei? Ele ainda vive 
ou morreu? Mas, enquanto a primeira consulta, a de Xuto, é ao mesmo tempo uma 
pergunta, vamos dizer, ordinária - é a consulta do consulente ordinário - é pública, a 
pergunta de Creusa (que fizeste do filho que me deste?) é uma pergunta privada da 
mulher ao homem, ou antes, da mulher ao deus (FOUCAULT, 2010a, p. 80-81). 

 

 Conforme a análise de Foucault, Creusa e Xuto, governantes de Atenas, aqueles 

situados na “primeira fileira” dos discursos ou os que possuem a liberdade da palavra, indo a 

Delfos, ocupam-se de uma mesma questão, a descendência, mas ao se mover entre o âmbito 

do público e do privado a questão se desdobra na pergunta duplicada, uma, a de Xuto, oficial 

e aberta, outra de Creusa, íntima e secreta. 

 Nos desdobramentos e deslocamentos do enredo que compõe Íon, Eurípedes apresenta 

indivíduos com segredos e que não se deixam revelar por inteiro. Logo, a fala franca, a 
                                                
94 Or donc, la mère du jeune homme, Créuse, est devenue l’épouse de Xouthos, voici dans quelles circonstances. 
Il s’éleva entre les Athéniens et les Chalcodontides, les maîtres de l’Eubée, un belliqueux orage. Xouthos fit la 
campagne en allié d’Athènes. Il vainquit avec elle, et fut estimé digne de recevoir Créuse en mariage, encor 
qu’étranger. Car, issu d’Áiolos, fíls de Zeus, il était Achéen de naissance. Stérile  fut leur longue union : tous 
deux sont sans enfants, et le désir  d’avoir une postérité à l’oracle Pythien les appelle aujourd’hui. Loxias à ce 
point désirait les conduire (EURIPIDE. Íon. Paris: Société D’Édition Les Belles Lettres, 1959, p. 185). 



	 170 

parresia, não aparece neste momento: o que temos são os elementos que estão na condição do 

jogo das relações de poder. Sobre estes elementos e sobre estes indivíduos, considera 

Foucault (2010a, p. 80-81): 

 
Temos portanto três ignorantes, três ignorantes que têm, cada qual, diante de si a 
resposta à sua pergunta: Xuto busca um herdeiro, e o tem diante de si, sem saber; 
Creusa procura um filho, o filho que ela teve e que também está diante dela; quanto 
a Íon, ele se queixa, aliás sem muita insistência, [de ser um filho abandonado, que 
não tem pátria, que não tem mãe e que não tem pai]. Ora, sua mãe está diante dele, e 
pai, ele tem dois: tem o que vai se tomar seu pai legal, Xuto; e tem, ao lado dele, 
atrás dele, seu pai real, o deus.  

 

Foucault aponta os segredos e omissões que estão presentes nas motivações tanto de 

Xuto quanto de Creusa, a saber: “[...] portanto, as duas meias mentiras. São as seguintes: 

primeiro, a meia mentira do lado da mãe; depois, a meia mentira do lado do pai [...]”.  

(FOUCAULT, 2010a, p. 84). Nem no âmbito do público, nem no âmbito do privado o 

desenrolar do enredo aponta Xuto e Creusa com a intenção de se constituir, de voltar a si 

mesmo, pois eles não ousam à fala franca. É assim mesmo, com “meia verdade”, que Xuto se 

comporta ao indagar ao deus Apolo sobre a questão da descendência. Apolo também se 

comporta de forma esquiva, fazendo uso do jogo de palavras: “[...] é simples, assim que você 

sair do templo, o primeiro que ver será seu filho. Reconheça-o como seu filho. E ao sair do 

templo Xuto encontra o rapaz que está ali para servir ao deus e que gravita em torno do 

templo do qual tem de cuidar. E esse rapaz é Íon” (FOUCAULT, 2010a, p. 85).  

Esse encontro é retratado por Eurípedes, no Íon, da seguinte forma: 

 
Xuto: Ó meu filho, altegrai-te; este começo me é permitido, alegrai-te. 
Íon: Eu o sou; e tu sejais sábio, e nós seremos bem aventurados. 
Xuto: Ah! Permite-me beijar a tua mão e abraçar teu corpo. 
Íon: Estás no teu juízo? Ou um deus te faz delirar? 
Xuto: Sou eu louco, eu que quero, reencontranto aquilo que me é caro, abraça-lo? 
Íon: Largue-me, pois tua mão vai quebrar os símbolos de Apolo. 
Xuto: Eu me recomponho, pois posso te tocar sem violência! 
Íon: Deixa estar, senão, essa lança aqui perfurará teus pulmões!  
[...]  
Xuto: Por que tu foges de mim? Reconheças em mim o melhor dos amigos! 
Íon: Não gosto de dar razão a estrangeiros grosseiros e loucos. 
Xuto: Golpeia-me então, e mata-me! Seras tu o assassino de teu pai! 
Íon: Como assim? Tu meu pai! É essa a questão ridícula que devo escutar? 
Xuto: Não, escutais: irei agora mesmo te explicar tudo isso.  
Íon: Que vais tu me contar? 
Xuto: Que eu sou teu pai, que tu és, tu mesmo, me filho. 
Íon: Que te disse isso? 
Xuto: Lóxias, aquele que te criou, meu filho. 
Íon: Não tens outro testemunho senão o teu próprio. 
Xuto: E o oráculo do deus? 
Íon: Ouviste um enigma e foste induzido em erro. 



	 171 

Xuto: Será que não ouço bem? 
Íon: Mas que disse Febo? 
Xuto: Que aquele que eu encontrasse... Ao sair do templo divino. 
Íon: Teria que sorte? 
Xuto: Seria meu filho (EURIPIDE, 1959, p. 204-205)95.  

 
 
 Então, ao invés de Xuto procurar Creusa e anunciar a descoberta, ele prefere trabalhar 

por arranjos. É assim que a “verdade”, ou conteúdo da verdade se apresenta, isto é, se 

deslocando, e nesses deslocamentos encontramos processos diferentes e resultados inversos 

em torno da vida de Íon. Creusa, por sua vez, por se tratar de uma questão de fórum íntimo, 

também efetua um deslocamento, ao anunciar a Íon que consultaria Apolo não para encontrar 

respostas para si mesma, uma vez que ela, ao contrário, dissimula e utiliza o nome de outra 

pessoa na relação sexual com o deus, cujo resultado foi um filho. Ela, Creusa, não ousou falar 

de si mesma, não realiza o exame sobre si, não usa da fala franca. 

Neste sentido, nos arranjos de Creusa e Xuto, quando se encontram com Íon, está a 

dissimulação da realidade; eles não ousam a fala franca. É assim que, no jogo de estratégias, 

se estabelecem arranjos e são elaborados os desfechos infelizes que se arquitetam. Foucault 

percebe esse jogo agonístico atuante no Íon de Eurípedes, até mesmo na ação de Apolo, 

aquele que teria a obrigação de ser “fiel” e “verdadeiro” no que fala. Conforme Foucault, 

omissões, sentimento de vergonha e elaboração de estratégias para resolver um erro do 

passado estariam indicadas na ação de Apolo: “[...] o deus, que por vergonha não quis dar a 

resposta verdadeira e indicou a Xuto um filho que na realidade não é o dele; e Xuto, que de 

certo modo por negligência, se contenta com verdades que são, a bem dizer, verossímeis, mas 

que não são realmente estabelecidas [...]”(FOUCAULT, 2010a, p. 92). 

                                                
95 Xouthos: - O mon fils, sois heureux, ce début m'est permis, sois heureux!  
Ion: - Je le suis : toi, sois sage, et tous deux nous serons à merveille. 
Xouthos. - Ah ! permets que je baise ta  main, que j’étreigne ton corps... 
Ion: - Es-tu bien de sang-froid? Ou un dieu te fait-il délirer ? 
Xouthos: - Je suis fou, moi qui veux, retrouvant qui m’est cher, l’embrasser? 
Ion: - Laisse-moi, car ta main va  briser les bandeaux d’Apollon. 
Xouthos: - Je recouvre mon bien: je puis donc te toucher sans violence ! 
Ion: - Lâche  prise, ou  sinon, ce trait-ci percera tes poumons !... 
Xouthos: - Ah!  pourquoi me fuis-tu? Reconnais le meilleur des amis ! 
Ion: - J’aime peu faire entendre raison à des rustres, à des fous étrangers ! 
Xouthos: - Frappe donc, et tue-moi! Tu seras l’assassin de ton père ! 
Ion: - Comment donc? Toi mon père! est-ce point ridicule à entendre? 
Xouthos: - Non, écoute: je vais, à l’instant, t’expliquer tout ceci. 
Ion: - Que vas-tu me conter?  
Xouthos: - Que ton père, c’est moi, que tu es,  toi, mon fils. 
Ion: - Qui le dit? 
Xouthos: - Loxias, lui qui t'a élevé, mon enfant!  
(EURIPIDE. Íon. Paris: Société D’Édition Les Belles Lettres, 1959, p. 204-205). 



	 172 

 Na análise de Foucault, Íon parece ser o único que se recusa a fazer parte desse jogo 

que se estabelece entre “meias verdades” e “meias mentiras”, e tal recusa está em Íon tanto na 

condição do público como na condição de singularidades próprias, é o que parece ficar claro a 

partir da propositura dos arranjos por Xuto: 

 
[...] E levar-te-ei para a terra de Atenas como um visitante, não como meu filho, 
porque não quero, com a minha felicidade, afligir a minha esposa sem filhos. Com o 
tempo, acharei ocasião de levar Creúsa a deixar-te o meu cetro. E chamo-te Íon, 
nome que convém à tua sorte, quando eu saía do santuário do deus, foste tu o 
primeiro a aproximar de mim os teus passos. Mas convoca a multidão dos teus 
amigos para este alegre banquete e despede-te, visto que estás para abandonar a 
cidade de Delfos. A vós, servas, ordeno-vos silêncio sobre estas coisas, ou espera-
vos a morte, se falais disto a minha mulher (EURIPIDE, 1959, p. 207)96. 

 

É esse o jogo que se estabelece, mas Íon, por sua vez, parece ser o único a fazer uso da 

fala franca: ele quer descobrir sobre sua origem porque quer exercer seu direito político em 

Atenas. Aceitando Xuto como pai e acompanhando-o, nada lhe garantia no exercício do 

direito político diante do povo ateniense, pois embora fosse casado com Creusa, Xuto é um 

estrangeiro, sendo filho dele e sem saber a origem da mãe, Íon jamais terá em Atenas o direito 

de falar ou o exercício da fala franca. É neste sentido que, para fundar sua parresía, Íon 

precisa de que os fatos se esclareçam e que a investigação continue, isto é, que a problemática 

se elucide naquele momento presente em que Xuto insiste na prescrição artificiosa do Deus: 

 
Xuto: - O oráculo, minha criança, que fez com que nos reencontrassemos é muito 
bom: pois o deus me aproximou de um filho, e te deu um pai, a ti que o 
desconhecias. Assim, teu justo desejo corresponde a meus votos. Tu queres 
reencontar tua mãe, e eu a esposa a quem dei meu filho. Deixemos o tempo por 
conta própria. Nós, talvez, acertaremos um dia. À espera disto, deixes esse templo e 
tua miserável existência, Partas para Atenas em pleno acordo com teu pai. Lá, te 
aguarda teu cetro ilustre e tua riqueza imensa: com sorte, escapando desse duplo 
opróbio, pobreza associada à uma origem humilde, tu serás nobre e opulento à uma 
só vez. Tu te calas? Porque então, fixando teus olhos por terra, perdido em tuas 
preocupações, tu que estavas alegre há pouco? Tu te ofuscas? Por que inquietas teu 
pai? (EURIPIDE, 1959, p. 207). 
 

Todavia, o que Íon tem naquele momento é uma paternidade dupla, em relação a 

Apolo e a Xuto, e nesse acontecimento o conteúdo do discurso é colocado sob suspeita, muito 

                                                
96 Xouthos: -  L’oracle, mon enfant, qui te fit retrouver, est fort bon: car le dieu m’a rapproché  d’un fils,  et t’as 
rendu ton père, à toi qui  l’ignorais. Mais ton juste désir correspond à mes voeux. Tu voudrais retrouver ta mère, 
et moi, la femme à qui je dois mon fils. Laissons  faire le temps. Nous trouverons peut-être un jour. En attendant 
quitte ce  temple et ta misérable existence. Pars pour Athêne, en plein accord avec ton père.Là, t’attendent son 
sceptre  illustre et sa richesse immense: de la sorte, échappant à ce double opprobre, pauvreté  jointe à basse 
origine, tu seras noble et opulent, tout à la fois. Tu te tais. Pourquoi donc, fixant  ton ceil à  terre perdu dans tes 
soucis, toi, joyeux tout à l’heure,  t’assombris-tu? Pourquoi inquiéter ton père? (EURIPIDE, 1959, p. 207). 



	 173 

embora não se possa negar que a duplicidade da paternidade exibe possibilidades de mudança 

na vida de Íon: 

 
[...] com Íon, temos um processo de descoberta da verdade em que, por um lado e 
em primeiro lugar, vamos ver que não é o próprio Íon que busca a verdade, mas seus 
pais. [...] Ele vai descobrir que tem de certo modo dois pais, e vai se encontrar no 
fim da peça com dois pais: uma espécie de pai legal que continuará até o fim 
acreditando que é o pai real, Xuto; e um segundo pai. Esse segundo pai é Apolo, 
Apolo que garante, pela paternidade real de Íon, que foi inteiramente em Atenas que 
ele foi concebido. E é graças a essa dupla paternidade, de Xuto e de Apolo, que Íon 
poderá, [...] voltar para a sua pátria, se instalar, recuperar todos os seus direitos. E, 
graças a esse vínculo fundamental assim reencontrado, graças a essa reinserção na 
própria terra de Atenas, ele poderá exercer o direito legítimo da palavra, isto é, 
exercer o poder em Atenas. E, portanto, nesses dois processos [...] da descoberta da 
verdade do nascimento, vocês veem que há na realidade dois processos diferentes e 
que levam exatamente ao resultado inverso [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 80). 

 

O resultado da consulta dos suplicantes, Creusa e Xuto, para Íon é considerado por 

Foucault como sendo dois processos diferentes e que levam Íon a resultados inversos ao que 

ele busca, pois, na realidade, entre Xuto e Íon não há nenhuma relação de parentesco, como 

existe na relação entre Creusa e Íon, muito embora essa relação não fique clara, uma vez que 

se desdobra por consequência da pergunta distorcida de Creusa e, por conseguinte, pela 

resposta distorcida de Apolo a Xuto, dando-lhe um filho falso. Restam a Íon, neste momento 

da trama, insatisfações, por um lado, e luta, por outro: 

 
Ele diz então: ‘É aí que eu caio, afligido por uma dupla desgraça, por ser filho de um 
intruso e, ademais, bastardo.’ Quer dizer que ele não é nem sequer filho de um 
ateniense e de uma mulher estrangeira. Ele é filho de um não ateniense, Xuto, e de 
uma mulher encontrada sabe lá onde. Logo: ‘Estigmatizado por essa fama, se não 
tiver poder, serei o Nada, filho de Nada.’ Nada, filho de ninguém: ele não será coisa 
nenhuma [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 93). 

 

Fica evidente a relação de poder que Eurípedes apresenta na trama de Íon, por isso 

Foucault, em O governo de si e dos outros, apresenta um tratamento especial a esta obra. 

Conforme Foucault, o arranjo nas ações de Xuto e o vazio e insatisfação de Íon de ser um 

filho nascido de um pai não ateniense e de uma mãe não ateniense - e ainda desconhecida - 

não permitirão a Íon realizar a si mesmo, pois o que mais intenciona é possuir uma origem, 

uma cidade e nela desenvolver o exercício da liberdade de palavra. Assim, da forma como as 

coisas estavam sendo instituídas, a busca e a vocação de Íon seriam impossíveis de se realizar. 

Ademais, uma vez que outras implicações podem vir a aflorar no desenrolar da trama, chegará 

o momento em que as ações de Xuto, os arranjos por ele arquitetados, serão postos sob 

suspeita:  



	 174 

 
[...] Ou Xuto vai tomar partido de seu filho ilegítimo contra sua mulher, e será a 
destruição da paz entre o casal; ou então vai tomar o partido da mulher contra o filho 
e, por conseguinte, trairá Íon.[...] na cena pública, [...]um poder, o da tirania. Ele 
será como aqueles tiranos que se impunham de fora às cidades gregas, que vinham 
sob a proteção de Zeus. [...] Xuto insiste e sustenta que ainda é possível fazer um 
arranjo (com Xuto estamos sempre na ordem do arranjo), [...] Íon aceita, mas não 
sem acrescentar o seguinte, que é o texto que eu queria lhes explicar: eu vou, mas o 
destino (tykhe) ainda não me deu tudo. Ele aceita ir para Atenas, mas ‘se não 
encontro a que me gerou, a vida será impossível para mim [abiófon emin: ser-nos-á 
impossível viver]; e, se me fosse permitido fazer um voto, gostaria que essa mulher 
fosse ateniense [essa mulher que me gerou e que eu busco] para que eu herde de 
minha mãe o direito de falar livremente [hós moi génefai mefrófhen parresía: para 
que herde a parresía do lado de minha mãe]’ (FOUCAULT, 2010a, p. 96, destaques 
entre colchetes feitos por Michel Foucault). 

 

Toda a trama sugere Íon como aquele que não somente tem vocação, mas exercita a 

fala franca, o que fica claro quando aceita ir para Atenas com Xuto, mas com a lucidez e a 

prudência de só vir a receber o poder de Xuto quando encontrar a mãe, torcendo, é claro, para 

que esta seja ateniense, única condição do exercício e da liberdade de palavra em Atenas dado 

o momento presente. Observa Foucault (2010a, p. 97): 

 
[...] a parresía ele não pode ter nem pelo pai que lhe dá o poder, nem pela lei, se 
existisse, que lhe desse o estatuto de cidadão. Ele pede essa parresía à mãe. [...] Ele 
tem um pai, um pai que foi recebido em solo ateniense mas que não é grego de 
origem. Segundo, ele não sabe quem é sua mãe. E, terceiro, ele quer exercer um 
poder, ele quer ocupar a primeira fileira da cidade. Ele poderia receber o poder 
tirânico do pai, mas esse poder tirânico não lhe basta para o que ele quer fazer. O 
que ele quer fazer, portanto, é ocupar a primeira fileira da cidade. E para ocupar a 
primeira fileira na cidade – ou antes: implicado por essa primeira fileira, ligado a 
essa primeira fileira na cidade - ele necessita da parresía. 

 

Um outro aspecto em que Foucault analisa e percebe em Íon a fala franca ou o 

exercício da parresia é quando ele, ao realizar um mergulho sobre sua própria vida, busca 

apreender a realidade em que está inserido. Deste modo, ao realizar a leitura sobre Atenas e os 

cidadãos atenienses, Íon apresenta-nos a existência de três categorias de cidadãos, entre as 

quais estão os que ele considera como impotentes, incapazes de lutar, de resistir ou mesmo de 

estabelecer qualquer tipo de relação, seja consigo mesmo seja com o outro. Sobre essa 

categoria de cidadão, Íon considera capazes apenas de manifestar a inveja e a cólera. A fala 

franca ou o exercício da parresia, na concepção de Foucault (2010a, p. 94-95), não se efetiva 

nessa categoria de cidadão: 

 
[...] do lado dos que são adjnaton ("impotentes"). [...] A primeira categoria que Íon 
evoca aí é os que não têm nem sequer essa capacidade, esse poder de fazer algo, por 
si mesmos ou por suas riquezas, para a cidade. [...] Essa multidão incapaz, essa 



	 175 

massa de cidadãos que são cidadãos juridicamente de pleno direito, mas que não têm 
essa espécie de ‘adicional’ que caracteriza a autoridade política, pois bem, esses, 
diante de alguém como Íon, que, vindo como intruso e marcado por sua bastardia, 
queria tomar o poder, esse conjunto não poderá manifestar senão inveja e cólera [...].  

 

 Na segunda categoria de cidadãos que Íon apresenta estão aqueles que possuem 

riqueza, possuem uma boa geração, uma boa educação e, portanto, teriam todos os meios do 

exercício da fala franca, por serem consideradas entre si como pessoas de bem, mas optam 

por calar-se, abster-se diante do momento de luta. Contudo, a estes cidadãos, a fala franca não 

se apresenta; por outro lado, o mutismo, o calar lhes possibilita a perpetuação do 

reconhecimento como pessoas moralmente corretas na medida em que não se contrapõem e 

não se opõem a nenhum outro: 

 
[...] Segunda categoria de cidadãos, e isto é interessantíssimo: são as pessoas 
khrestoí e dynámenoi. Dynámenoi, isto é, os que podem alguma coisa, aqueles a 
quem o nascimento, o estatuto, a riqueza proporcionam os meios de exercer o poder. 
Khrestoí quer dizer que são ‘pessoas de bem’, pessoas moralmente estimáveis. [...] 
Não se ocupar de política, não se ocupar dos negócios, também é calar-se. Como 
esses vão reagir quando virem um intruso bastardo tentar alcançar a primeira fileira? 
Pois bem, vão achar isso simplesmente ridículo [...] (FOUCAULT, 2010a, pp. 94-
95). 

 

 A terceira categoria que Íon apresenta é a de cidadãos atuantes na vida pública, os 

pragmatas, os quais possuem riquezas, se ocupam dos negócios da cidade e têm o poder. São 

também considerados como moralmente corretos e, por isso mesmo, usam de todos os 

recursos para manipular e praticar, tanto quanto possível, discursos que convençam. É nestas 

categorias de cidadão que Íon percebe o risco em exercer a parresia, ficando aqui suspenso, 

momentaneamente, o movimento parresiástico à espera do kairós. Nesse sentido é que as 

regras da prudência e as regras de habilidades devem ser utilizadas:  

 
[...] Terceira categoria de cidadãos: são também cidadãos ricos e poderosos, pessoas 
de bem. Mas, ao contrário dos que são sophoí (sábios), que se calam e cuidam dos 
seus assuntos, esses "logíon te khroménon te têi pólei", esses manejam a política e a 
razão (khroménon) [...]  Há a categoria das pessoas de bem que se calam e não se 
ocupam das prágmata, [e] há a categoria das pessoas que se servem, se ocupam, 
manipulam, lidam, praticam tanto o logos (isto é, não se calam, falam) como a pólis 
(eles se ocupam dos negócios da cidade). A oposição é, a meu ver, termo a termo. 
[...] Então é contra esses que [se] corre o risco de se chocar na forma da rivalidade: 
esses, diz ele, não suportam que lhes façam concorrência, e pelo voto tentam 
condenar ou excluir os que lhes fazem sombra [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 94-95). 

 

Foucault apresenta a parresia que se exerce em cada momento da busca de Íon, em 

cada declaração e em cada análise sobre a cidade de Atenas. Íon percebe a existência, na 



	 176 

cidade, de pessoas impotentes, de pessoas que silenciam e, ademais, de pessoas pragmatas, as 

quais, em certo sentido, impedem-no de realizar a busca de sua origem e a vocação política, 

pois entre os pobres sem poder Íon talvez até fosse aceito, mas não encontraria a força 

necessária para se manter no poder; entre os que se abstém e silenciam, estes não se 

ocupariam dos negócios da cidade, Íon não encontraria nenhuma utilidade; e entre os que se 

servem tanto do logos como da pólis, Íon, sendo um intruso por ser estrangeiro, certamente 

encontraria a revolta, a inimizade e a privação da liberdade.  

Assim, considerando que essas três categorias de pessoas são reais, que transitam e se 

estabelecem legalmente, no momento em que Íon, criteriosamente, analisa cada uma dessas 

categorias de cidadãos e se vê diante delas, percebe o risco e busca o kairós ou o momento 

oportuno para participar da vida ateniense e ter o direito e a liberdade de falar. 

Então, mais importante que a atuação dessas três categorias de pessoas, o que parece 

mais interessar a Foucault, é o exercício da fala franca, cujo momento oportuno surge quando 

se vive o presente, se reconhece nessa realidade. Desse modo, o importante é a análise que 

Íon realiza, cuja conduta é a de um parresiástico. É essa categoria de pessoa que é importante 

para Foucault: o sábio. E Íon se comporta como um sábio, como aquele que exerce o saber 

espiritual, analisa, cria estratégia, luta e que corre o risco ao mesmo tempo em que exercita o 

cuidado. É a essa conduta que Foucault (2010a, p. 141) denomina parresia: 

 
O fio condutor é bem simples, volto rapidamente a ele. Íon, esse jovem descendente 
desconhecido da velha dinastia erecteia da Ática, de Atenas, descendente de Erecteu, 
nascido nas grutas da Acrópole, dessa raça de Erecteu em que já se misturam os 
deuses, a terra, os humanos, Íon, autóctone desconhecido e exilado, não poderá e, 
aliás, não quer voltar para Atenas a fim de exercer aí o poder que está ligado à sua 
raça, a não ser detendo certo estatuto que depende, por sua vez, do seu nascimento. 
E esse direito, esse poder e esse estatuto comportam, conduzem ou desembocam em 
certo elemento, perfeitamente importante e explicitamente designado, que é a 
parresía: a liberdade de tomar a palavra e, na palavra, de exercer a fala franca. É 
esse o fio condutor da peça.  

 

Contudo, falta-nos ainda considerar o deus Apolo, aí também se encontra a análise de 

Foucault em relação à fala franca. O francês viu a luta entre a fala franca e as omissões 

percorrendo toda a tecitura da peça de Eurípedes, e se é na personagem de Íon que é 

apreciável e se apresenta para Foucault o movimento parresiástico, todos os outros 

personagens - de uma forma ou de outra - contribuem para que Íon exercite a fala franca. Até 

o deus Apolo, quando faz uso do poder, coloca Íon no embate com a verdade, no retorno a si 

próprio e no cultivo do cuidado de si e do outro: 

 



	 177 

Apolo, justamente, investiria contra aquele que a anunciasse a ti. Vocês veem o 
choque dessas duas palavras, e por conseguinte o problema que é posto. Apolo foi 
injusto (ádikos), cometeu uma falta. E é ‘díkaios’ (justamente porque ele se recusará 
a falar e a se apontar como culpado). Por conseguinte, a resposta não pode vir do 
deus, não por causa da estrutura do dizer-a-verdade oracular, mas porque o deus, 
que fez mal, teria de confessar que fez mal e superar a vergonha da sua má ação [...] 
(FOUCAULT, 2010a, p. 83). 

 

Eurípedes apresenta no Íon, na ação de Apolo, o perigo da confissão. Conforme 

Foucault, a confissão, enquanto manifestação verbal da verdade, implica no exame 

ininterrupto de si. Logo, exame e confissão possuem o poder de apresentar o que se oculta no 

fundo de si mesmo. A confissão, portanto, se apresenta como uma peça indispensável ao 

governo dos homens uns pelos outros. No escrito de 1962, Introdução (In: Diologue:  

Rousseau juge de Jean-Jacques), em Ditos e escritos I, considera Foucault (2011a, p. 178) 

sobre a confissão: 

 
[...] O julgamento de fato supõe a explosão da fala: seu edifício só é totalmente 
sólido se culminar com a confissão do acusado, nesse reconhecimento falado do 
crime pelo criminoso. Ninguém tem o direito de isentar quem quer que seja de um 
julgamento: é preciso ser julgado e condenado, já que sofrer a punição é ter falado 
[...].  

 

Ora, o deus Apolo, ser onipotente a quem todos, de certa forma, prestam obediência 

incondicionada ao confessar que fizeram o mal, estaria desenvolvendo uma ação que o levaria 

a uma prática de si, pois é essa a função da confissão, cuja consequência, no caso de Apolo, 

seria o reconhecimento do erro, junto a esse resultado, a vergonha pela má ação. Tal 

sentimento não aponta somente para o estabelecimento do domínio soberano de si sobre si; 

conforme o francês, ao considerar a confissão como uma prática de si, o que se espera dela, ao 

contrário, é a humildade e a mortificação, o desapego de si e a constituição de uma nova 

relação consigo que tende à destruição da forma de si anterior. No caso de Apolo, seria 

destruir a imagem de deus, por isso mesmo o deus Apolo envia Atena para elucidar a trama: 

 
[...] É Atena, a deusa de Atenas, que vai fundar em verdade toda a história, que vai 
fundar, por seu próprio discurso de verdade, a estrutura política de Atenas. Ela vai 
intervir e dizer a verdade que o deus Apolo não consegue dizer, e aliás ela explica 
por que ela é que vem dizê-la, e não O deus. Ela diz: Apolo não quer se apresentar a 
vossa vista em pessoa, porque teme as repreensões públicas pelo passado e me envia 
para vos declarar [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 83). 

 

Nesse entendimento, tem-se que a parresia que se desenvolve na relação de poder 

entre o público e privado, se constitui em Íon, na pessoa mais simples, no indivíduo mais 

isolado, sem família, sem pai e mãe, sem moradia, aquele que vive de favores e que se depara 



	 178 

com uma luta que permite apresentar o quadro que se desloca desde a ação daquele que se 

situa no ápice do governo de si e dos outros como a representação da ação de Apolo; no Íon 

de Eurípedes, a análise de Foucault nos conduz a essa interpretação. Assim, a prática da 

confissão parece ser também uma prática de si capaz de assumir uma função hermenêutica. 

Explica Foucault, no escrito de 1988, as técnicas de si, in:  Ditos e escritos IX: 

 
Em que a confissão é capaz de assumir essa função hermenêutica? Como podemos 
nos tornar os hermeneutas de nós mesmos exprimindo, verbalmente ou por escrito, 
todos os nossos pensamentos? A confissão confere ao mestre, cuja experiência e 
sabedoria são maiores, um saber e, então, permite-Ihe ser um melhor conselheiro. 
Mesmo se, na sua função de poder discriminante, o mestre não diz nada, o fato de 
que o pensamento foi expresso terá um efeito discriminante (FOUCAULT, 2014a, p. 
295).  

 

 Foucault, ao apresentar os aspectos elementares que caracterizam a tragédia Íon, de 

Eurípedes, na observação sobre a ação de Apolo, declara “[...] o dizer-a-verdade de um deus 

que fala aos homens e lhes revela, segundo a própria função do oráculo, o que é e o que será, 

esse dizer-a-verdade, no caso de Íon, também deve ser o dizer-a-verdade do deus sobre si 

mesmo e suas faltas [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 83-84). Então, um aspecto curioso que o 

francês nos oferece na reticência de Apolo, o qual se esconde por detrás de Atenas, revela o 

medo de Apolo; sentimento que atinge até os deuses, aos quais se credita a onipotência e, 

portanto, não haveria espaço para a vulnerabilidade, na medida em que são interpretados 

como aqueles que têm o poder e dele não se desvinculam. Se Apolo teme o julgamento e a 

repreensão pública por sua ação do passado, teme perder o poder, teme a mortificação, 

interpretação que abre caminho para a declaração de que “[...] Tem de ser homens que 

consigam desencavar essa verdade e praticar o dizer-a-verdade. E é de fato nessa deficiência 

do deus em dizer a verdade, nessa dupla reticência do oráculo e da confissão, que os humanos 

vão tentar se arranjar com a verdade” (FOUCAULT, 2010a, pp. 83-84). 

 Neste sentido, em Foucault a parresia é a expressão da liberdade de palavra à fala 

franca, como ele nos afirma em Governo de si e dos outros:  

 
[...] de liberdade de palavra; [...] a parresía é essa liberdade de palavra dada a todo 
cidadão, somente ao cidadão, é claro, mas a todos os cidadãos, mesmo que sejam 
pobres. Gostaria então de voltar aqui a esses dois aspectos da definição da parresía. 
[...] Unida a essa noção de liberdade de palavra, em que se diz tudo o que se quer, 
encontra-se a noção de franqueza. [...] ela é profissão de verdade. Então, vou corrigir 
essa definição corrente da palavra parresía dizendo: não é simplesmente essa 
liberdade de palavra [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 171). 

 



	 179 

Contudo, para o exercício da liberdade de palavra ou mesmo para realizar o 

deslocamento dessa liberdade para a franqueza, isto é, para o uso da liberdade da fala franca, 

há ainda um elemento no movimento parresiástico que precisa ser considerado: a escuta. 

Embora Foucault não analise a questão da escuta no Íon, é possível abordar esta temática em 

ao menos dois importantes momentos: o primeiro, quando da visita de Creusa e Xuto ao 

oráculo; o segundo, no encontro de Íon com Creusa. 

No primeiro momento, Creusa e Xuto se dirigem a Delfos para consultar o oráculo. Na 

visita, podemos encontrar em Xuto o apelo pela escuta; em Creusa, o desejo para ouvir. A 

resposta é o que movimenta o apelo e a escuta, o desejo e o ato de ouvir; a resposta transita 

entre o nível do privado e do público; a resposta entrelaça as personagens em uma rede de 

atuações e de movimentos. Da mesma forma, o diálogo que se desenvolve entre Íon e Creusa 

está movimentado pelas inquietações que cada um deles vivencia. Assim, as vozes se 

intercalam, as buscas se cruzam e levam as personagens a clamar por elucidações. No diálogo 

do encontro inicial entre Íon e Creusa, a escuta é partilhada tanto nas perguntas quanto nas 

respostas; não se trata apenas de uma objetivação. Há uma pragmática da escuta que envolve 

os personagens de modo a apontar como um elemento que faz parte da constituição do sujeito 

no seu processo de subjetivação. Há em Creusa e em Íon vozes que se interrogam; que 

silenciam; que anunciam, mas, sobretudo, esperam num movimento de escuta. Embora a 

resposta do deus não seja elucidativa, está presente no diálogo um metabolismo de 

transformação, uma espécie de maturação que envolve a narrativa da ação. 

Foucault não analisa a questão da escuta no Íon, ele a considera nos colóquios de 

Epíteto, conforme o francês em Hermenêutica do sujeito:  

 
[...] Em uma pequena página que serve de introdução aos Diálogos, Arrianus afirma: 
"Quanto a tudo o que ouvi deste homem enquanto ele falava, esforcei-me, tendo-o 
escrito (grapsámenos)..." Temos aí pois, a escuta da palavra. Ele escuta, em seguida, 
escreve. Tendo escrito tanto quanto possível com seus próprios termos, com suas 
próprias palavras - emprega o termo ónoma - "tendo transcrito com as próprias 
palavras, tentei conservá-las emautô (para mim), eis hýsteron (em vista do futuro) 
sob a forma de hypomnémata". Encontramos aí exatamente tudo o que lhes dizia há 
pouco. Escuta-se, escreve-se, transcreve-se o que foi dito. Arrianus insiste no fato de 
que ele realmente retomou "as próprias palavras". E constitui os hypomnémata, 
espécies de anotações de coisas ditas. Ele os constitui heautô (para ele próprio), eis 
hysteron (em vista do futuro), isto é, em vista precisamente de constituir uma 
paraskeué (um equipamento) que lhe permitirá utilizar tudo aquilo quando a ocasião 
se apresentar: acontecimentos diversos, perigos, infortúnios, etc. (FOUCAULT, 
2004, p. 441). 

 

 Foucault observa o exercício da escuta de Arrianus na prática da escrita e da anotação 

dos ensinamentos do seu mestre Epíteto, o pensamento, isto é, as ideias do mestre; a liberdade 



	 180 

de palavra, próprias do mestre contrastadas com a liberdade de confiança, interesse, de uma 

certa igualdade em relação ao ouvinte. Pensamento e liberdade de palavra se unem e dizem 

algo, esse dizer, torna-se público pela escuta e escrita do seu discípulo. Conforme Foucault 

(2004, p. 441), “[...] Arrianus atribui-se como tarefa, portanto, de restituir o que as outras 

publicações não souberam fazer: diánoia, o pensamento, o conteúdo de pensamento que era, 

pois, o de Epicteto em seus colóquios; e parreshía, sua liberdade de palavra”. 

Na investigação que realizamos sobre a parresia, não há dúvida de que ela equivale à 

fala franca, como o próprio Foucault admite em vários momentos dos seus escritos, em 

Hermenêutica do sujeito, por exemplo: “[...] O tudo-dizer da parrhesía tornou-se libertas: a 

liberdade de quem fala. E muitos tradutores franceses utilizam para traduzir parrhesía - ou 

traduzir libertas neste sentido - a expressão franc-parler (franco-falar), tradução que, como 

veremos, me parece a mais adequada” (FOUCAULT, 2004, p. 451). Contudo, Foucault 

apresenta ainda, em suas pesquisas, as relações, desmembramentos e deslocamentos que 

ocorrem no emaranhado de relações do indivíduo que vive suas ações parresiasticamente.  

Neste sentido, no exercício do modo de vida parresiástica estão expressos os mesmos 

argumentos que Foucault apresenta no jogo da realidade com toda a sua agonística. Assim, o 

indivíduo que tem o ato de coragem do franc-parler é aquele indivíduo que se arrisca no jogo 

agonístico das relações, vive e percebe o parástema, realiza o exame da realidade e se coloca 

na posição de cosmo em busca da ascese, isto é, apreender a realidade em que vive.  

Neste caminho, ao realizar o exame do presente, em que o indivíduo está vivendo a 

sua história efetivamente, ele reconhece a si próprio na agonística das relações de poder e 

relações de força e, consequentemente, se depara tanto com questões que podem estar 

relacionadas com sua origem ou nascimento ou questões relativas à riqueza e aos bens 

materiais, e com tudo o que é instituído por regras sociais como aquilo que é moralmente 

correto para sua ação. Todavia, escolher a razão da sua vida só cabe a si próprio, por isso 

mesmo, inserido na condição dos negócios, da vida política e em todas as ações relativas ao 

fórum público que emerge da vivência na relação com os outros, ele se vê, considerando que 

cada indivíduo é único em sua singularidade, na multiplicidade de relações.  

Assim, diante do múltiplo das relações reais de existência, o indivíduo em sua 

subjetividade está no campo das possibilidades, pois se encontra tanto com indivíduos que 

agem por intermédio de regras de prudência e habilidades quanto com indivíduos cuja 

conduta é de impotência diante da realidade e diante de si mesmo. Estes últimos tipos de 

indivíduos, com tal tipo de comportamento e conduta da sua vida, podem apresentar, em suas 



	 181 

ações, tanto a inveja quanto a cólera, razão pela qual entrar no campo das possibilidades reais 

de existência é exercer o cuidado. 

É no nível das possibilidades inseridas nas condições reais de existência que o 

indivíduo toma atitude. Assim, diante da suspeita, detecta os arranjos existentes, se depara 

com as “meias verdades” e “meias mentiras” - como coloca Foucault em suas análises - e é, 

ao mesmo tempo, forçado ao exercício da confissão se a ação for de forúm íntimo ou a 

elaboração de subterfúgios, estratégias e resistências. De um modo ou de outro, seja no campo 

do público ou do privado, o indivíduo processualmente desenvolve em si sua subjetividade, 

sua forma de governo, realizando, ao mesmo tempo, o exame sobre si mesmo, sobre seus atos, 

sua existência e formas de resistência e mesmo de persuasão e de luta diante da “verdade”. É 

essa a relação entre o poder e o sujeito. 

O modo de governo de si se processa por força do movimento do ethos na ação do 

paraskeué, daí a necessidade de práticas e exercícios constantes de modo a superar o medo, a 

angústia e mesmo a vergonha quando a ação for ao olhar de si mesmo e, consequentemente, 

do outro, reprovável. Neste sentido, a parresia está vinculada ao kairós, isto é, ao momento 

oportuno do franc-parler, é no momento oportuno que as regras de prudência e as regras de 

habilidades permitem, na franqueza, não somente a abertura da palavra e da linguagem, mas, 

como afirma Foucault (2004, p. 440), em Hermenêutica do sujeito, na liberdade de palavra 

está a abertura de coração. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	 182 

3. VIDA FILOSÓFICA: UMA EXPERIÊNCIA DE LIBERDADE 
 

 
 Eu experimentava os prazeres da liberdade  
pintando as imagens menos conformistas97. 

 
René Magritte 

 
 
 Nesse momento da pesquisa, estamos no desafio de apresentar alguns focos de 

experiência vivenciados por Platão, Rousseau, Kant e o próprio Foucault, com o objetivo de 

perceber o embate entre as relações de poder e as relações de força desses filósofos em um 

momento específico de suas vidas, muito embora no caso de Foucault faremos uma espécie de 

prática invertida, pois se por um momento consideraremos sua pesquisa, seus livros, por 

outro, abordaremos aspectos dele mesmo, de sua própria vida que se tornam mais evidentes 

como algo adequado aos modos dos processos de subjetivação.  

Por conseguinte, nestes focos de experiências investigaremos sobre a vida filosófica 

como experiência de liberdade. Assim, nessa percepção é que continuaremos nossa 

investigação. Nesse caminho, certamente correremos riscos, pois não nos deteremos a dizer 

quem é cada um desses filósofos; não apreciaremos teorias, sistemas ou escolas filosóficas e 

nem a totalidade do que eles viveram ou escreveram, visto que seria uma missão impossível. 

Desse modo, nos deteremos apenas a explorar, conforme Foucault, como nas relações de 

poder existentes em um foco de experiência da história de vida de um filósofo é possível 

entender o processo de subjetivação com suas condições, formas e modos de existência e que 

desencadeiam na vida filosófica, fato possivelmente suscetível a críticas. 

Contudo, na vida filosófica Foucault percebe o ethos que se interliga nas relações de 

poder, algo que na concepção do francês pode ser constatado, independentemente do tempo 

histórico, em experiências de indivíduos que viveram sua história de forma efetiva. Nessas 

relações, Foucault situa a liberdade. É o que nos fornece o texto A ética do cuidado de si 

como prática da liberdade, de 1984, publicado em Ditos e escritos V: 

 
[...] - Os gregos problematizavam efetivamente sua liberdade e a liberdade do 
indivíduo, como um problema ético. Mas ético no sentido de que os gregos podiam 
entende-lo: o êthos era a maneira de ser e a maneira de se conduzir. Era um modo de 
ser do sujeito e uma certa maneira de fazer, visível para os outros. O êthos de 
alguém se traduz pelos seus hábitos, por seu porte, por sua maneira de caminhar, 
pela calma com que responde a todos os acontecimentos etc. Esta é para eles a 
forma concreta da liberdade; assim eles problematizavam sua liberdade. O homem 
que tem um belo êthos, que pode ser admirado e citado como exemplo, é alguém 

                                                
97 J'éprouvais les plaisirs de la liberté en peignant les images les moins conformistes. (René Magritte, 1979, p. 
105). 

 



	 183 

que pratica a liberdade de uma certa maneira. Não acredito que haja necessidade de 
uma conversão para que a liberdade seja pensada como êthos; ela é imediatamente 
problematizada como êthos. Mas, para que essa prática da liberdade tome forma em 
um êthos que seja bom, belo, honroso, respeitável, memorável e que possa servir de 
exemplo, é preciso todo um trabalho de si sobre si mesmo (FOUCAULT, 2006b, p. 
269-270). 

 

Assim, na constatação da vida filosófica enquanto ethos, - enquanto movimento - 

Foucault apresenta a filosofia como uma espécie de contra-poder em relação às filosofias de 

“plantão”. Desse modo, o próprio entendimento de filosofia vai instaurar um movimento 

próprio, de modo que não deve ser considerada unicamente como teoria, embora isto não seja 

descartado quando possibilita análises que permitem situar o presente; não possui um caráter 

de legislação que emite normas para regular a existência dos indivíduos98; não possui uma 

dimensão pedagógica 99 , mas pode servir como norte à produção de técnicas de 

governamentalidade; não é uma demonstração, mas pode fazer uso de elementos 

demonstrativos, como - neste momento da pesquisa - estamos fazendo ao utilizar focos de 

experiências; não deve ser entendida como estratégia de persuasão no sentido de convencer e 

anular o indivíduo na produção do seu próprio discurso; não deve ser pensada enquanto 

profecia ou como qualquer outro modo de sistematização e modelos; não é uma erística ou 

uma arte de discursar e nem uma verdade estabelecida. Nesse sentido, a filosofia se apresenta, 

como propõe Foucault em A filosofia analítica da política, de 1978, publicado em Ditos e 

escritos V com a tarefa de:  

 
[...] analisar, elucidar, tornar visível, e, portanto, intensificar as lutas que se 
desenrolam em torno do poder, as estratégias dos adversários no interior das 
relações de poder, as táticas utilizadas, os focos de resistência, em suma com a 
condição de que a filosofia deixe de colocar a questão do poder em termos de bem 
ou de mal, mas sim em termos de existência (FOUCAULT, 2006b, p. 43). 

 

                                                
98 Embora admitamos que as normas, quando instituídas no processo de subjetivação do indivíduo, fazem parte 
da existência. 

99 Sobre a pedagogia, adverte Foucault, em Governo de si e dos outros: “Em particular, nada mais distante - é 
um ponto importante ao qual será preciso voltar - do que a parresía daquilo que é a célebre ironia socrática ou 
socrático-platônica. Nessa ironia socrática, de que se trata? Pois bem, trata-se de um jogo no qual o mestre finge 
não saber e conduz o discípulo a formular o que este não sabia saber. Na parresía, ao contrário, como se fosse 
uma verdadeira anti-ironia, quem diz a verdade lança a verdade na cara desse interlocutor, uma verdade tão 
violenta, tão abrupta, dita de maneira tão cortante e tão definitiva, que o outro em frente não pode fazer mais que 
calar-se, ou sufocar de furor, ou ainda passar a um registro totalmente diferente, que é, no caso de Dionísio ante 
Platão, a tentativa de assassinato. Em vez de ser aquele a quem o mestre se dirige que descobre por si mesmo, 
pela ironia, a verdade que ele não sabia saber, nesse caso ele está em presença de uma verdade que ele não pode 
aceitar e que o leva à injustiça, ao excesso, à loucura, à cegueira ... Temos nesse caso um efeito que é muito 
exatamente, não apenas anti-irônico, mas até antipedagógico” (FOUCAULT, 2010a, p. 53-54). 



	 184 

 Desse modo, temos uma expressão de filosofia na vida, algo que, se não é inovador, 

permite ao indivíduo se constituir, isto é, ser ou fazer-se ser, no momento presente em que 

vive sua própria história. Conforme Foucault, essa perspectiva só é possível através do 

movimento do ethos, isto é, do movimento parresiástico. Foi esse movimento que interessou a 

Foucault por em foco e considerar, por exemplo, a viagem de Platão à Siracusa. É o que nos 

esclarece o francês em O governo de si e dos outros: 

 
[...] essa parresía tem de enfrentar a realidade. E várias vezes Platão não só aceita 
mas encara, reivindica esse desafio de defrontamento com a realidade. O discurso 
que ele dá, os conselhos que propõe, ele aceita, ele chega a pedir que a realidade 
mostre se são verdadeiros ou falsos. A verdade que lhes aconselho, diz ele, se vocês 
fizerem a experiência das minhas afirmações presentes, pois bem, vocês 
experimentarão realmente o efeito delas. Érgo gnósesthe: vocês vão saber na 
realidade [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 254). 

 

Observemos que quando Foucault admite que a parresia deve enfrentar a realidade, 

ele não só apresenta o movimento próprio do ethos, mas o interliga com o parástema e com o 

paraskeue, abordagens encontradas em Hermenêutica do sujeito e desenvolvidas no segundo 

capítulo de nossa pesquisa. Outra questão que Foucault percebe neste foco de experiência 

relativamente a Platão no exercício parresiástico no defrontamento com a realidade é que a 

parresia está na agonística das relações entre os indivíduos; nela, os discursos se entrecruzam 

e as ações se clarificam. É desse modo que, em O governo de si e dos outros, Foucault 

(2010a, p. 54-55) indica: 

 
[...] De fato, nas duas figuras que vemos aqui - no caso de Platão ante Dionísio e no 
caso de Dion ante esse mesmo Dionísio -, não se trata tanto de uma discussão em 
que um dos discursos procuraria prevalecer sobre o outro. Há, de um lado, um dos 
interlocutores que diz a verdade, e que se preocupa, no fundo, com dizer a verdade o 
mais depressa, o mais alto, o mais claro possível; e depois, em face, o outro que não 
responde, ou que responde por outra coisa que não são discursos. E, se retomarmos 
esse episódio importante de Dionísio e Platão, vocês verão como isso funciona: de 
um lado, Platão ensina. Dionísio não está nem persuadido, nem ensinado, nem 
vencido numa discussão. No ponto de conclusão do ensino, Dionísio substitui o que 
é a linguagem (a formulação da verdade pela linguagem) por uma vitória que não é a 
vitória do logos, que não é a vitória do discurso, que é a vitória da violência, da 
violência pura, já que Dionísio manda vender Platão como escravo em Egina.  

 

Ora, além dessas abordagens evidenciando mais fortemente as questões políticas nos 

percursos de Platão no foco de experiência que vivenciou em Siracusa100, o que temos é o 

                                                
100  Foucault vai nos apresentar Platão desenvolvendo uma pragmática de si, um to prâgma. Nesse sentido, já em 
Platão é possível observar a consideração da questão da pragmática. Muito embora ela seja recorrente, a 
encontraremos nas análises acerca de Rousseau e de Kant. Nesse sentido, vale esclarecer sobre o uso de Foucault 
do termo pragmática. O francês considera sua etimologia e o apresenta nesse duplo sentido de pragmáta de si e 



	 185 

embate de um indivíduo que enfrenta e luta pela sua vida nas próprias relações de poder. É 

isso também o que encontraremos na análise de um outro foco de experiência, a saber, 

Devaneios de Rousseau no caminho da liberdade na busca do reconhecimento de si. 

Na relação do que Rousseau vive em seu tempo e da articulação do que vive com a 

criação literária, Foucault extrai elementos que permitem uma interrogação sobre a loucura. 

Certamente seria esse foco de experiência vivenciado por Rousseau, solo fértil de interesse 

aos pesquisadores da área da psicologia, da psiquiatria e das outras várias ciências modernas 

que investigam a psique. Contudo, seguiremos o caminho que Foucault nos indica em 

História da loucura, quando aborda sobre a questão do Círculo antropológico:  

 
[...] é bem da liberdade que se vai tratar agora, a respeito da loucura. Não mais de 
uma liberdade que se percebia no horizonte do possível, mas de uma liberdade que 
se procurará atuar nas coisas e através dos mecanismos. Na reflexão sobre a loucura, 
e até na análise médica que dela se faz, tratar-se-á não do erro e do não-ser, mas da 
liberdade em suas determinações reais: o desejo e o querer, o determinismo e a 
responsabilidade, o automático e o espontâneo [...] (FOUCAULT, 1978, p. 559). 

 

É neste aspecto que a interrogação do movimento pelo qual elementos apontados 

como característicos da psicose e da loucura se desdobram em efeitos de criação. E é a vida 

criativa que vai interessar a Foucault. Assim, a partir de tais considerações, interroga sobre a 

loucura estabelecida pela psicologia em geral enquanto lei que submete o indivíduo ao 

diagnóstico de doente mental.  

 Na análise de Foucault, Rousseau vive a história de um mal-estar e na paranoia ou não 

da perseguição de philosophes, como Voltaire, D’Alembert, Diderot ou mesmo diante do que 

o genebrino toma como ingratidão, Hume. Estas situações fazem parte das condições de 

existência de Rousseau, por isso mesmo se constituem como aquilo que lhe possibilita realizar 

deslocamentos em relação ao entendimento de cidadão do mundo e, ao mesmo tempo, 

apátrida, pária. Seria correto considerar Rousseau louco? 

 

                                                                                                                                                   
da prática filosófica (to prâgma). Em O governo de si e dos outros, ele observa no foco de experiência das 
viagens a Siracusa: “E aí Platão diz muito claramente que é preciso mostrar a esses tiranos o que é to prâgma (o 
que é o referente), o que é a filosofia em sua realidade. Eles pretendem que sabem o que é a filosofia, conhecem 
algumas palavras dela, ouviram uma coisa ou outra sobre ela, acreditam que é filosofia. É preciso mostrar a eles 
pân to prâgma: o real da filosofia em seu conjunto, todo o real da filosofia, tudo o que é a filosofia, como 
referente à noção, da noção de filosofia. [...] E o que são os prágmata? Pois bem, são os negócios, as atividades, 
as dificuldades, as práticas, os exercícios, todas as formas práticas nas quais é necessário exercitar-se e aplicar-
se, e por causa das quais é necessário se dar um grande trabalho, e que dão efetivamente um grande trabalho”.  
(FOUCAULT, 2010a, p. 217) “[...] Que filosofar é precisamente toda uma série de atividades e de prágmata que 
constituem as práticas filosóficas. O que esse texto diz é, nem mais nem menos, que essa coisa, fundamental 
entretanto, que o real da filosofia, o real do filosofar, aquilo a que se refere a palavra filosofia é um conjunto de 
prágmata (de práticas). O real da filosofia são as práticas da filosofia” [...] ( FOUCAULT, 2010a, p. 218). 



	 186 

O louco do século XIX será determinado e culpado; sua não-liberdade é mais 
penetrada pela falta do que pela liberdade com a qual o louco clássico escapava de si 
mesmo. Libertado, o louco se vê agora em pé de igualdade consigo mesmo, o que 
significa que não mais pode escapar à sua própria verdade; é jogado nela, e ela o 
confisca inteiramente. A liberdade clássica situava o louco em relação à loucura, 
relação ambígua, instável, sempre desfeita, mas que impedia o louco de constituir 
uma só e mesma coisa com sua loucura (FOUCAULT, 1978, p. 559). 

 

Contudo, nosso interesse não é o de responder ao questionamento se Rousseau é louco 

ou não: nosso objetivo é perceber os deslocamentos que o próprio Rousseau realizou naquilo 

em que ele se situa, na realidade em que vive. Assim, perceber como o indivíduo - nesses 

casos, indivíduos filósofos - constitui “práticas de liberdade” constituindo uma resistência 

diante de um público específico ou como o indivíduo se relaciona mediante as relações 

existentes entre o público e o privado é o que Foucault persegue. 

Em Kant, sobre os passos da pragmática de si, temos o reconhecimento de Foucault – 

em “Omnes et Singulatim”: uma crítica da razão política, de 1981, publicado em Ditos e 

escritos IV – de que foi a partir desse filósofo alemão que a filosofia tentou “[...] impedir a 

razão de ultrapassar os limites do que é dado na experiência; [...]” (FOUCAULT, 2012a, p. 

348-349), embora reconheça Foucault que “[...] com o desenvolvimento dos Estados 

modernos e a organização política da sociedade, o papel da filosofia foi também o de vigiar os 

abusos do poder da racionalidade política, o que lhe dê uma esperança de vida bastante 

promissora” (Idem, p. 349). Conforme Foucault, Kant percebeu que “[...] Uma das tarefas das 

Luzes era multiplicar os poderes políticos da razão [...] (Idem, p. 348). Assim, diante da razão, 

do conhecimento da forma em que se estabelece, o próprio Kant instaura sobre si um processo 

de repensar a si mesmo e a filosofia.  

Nosso último foco de experiência está nas caminhadas do próprio Foucault no 

processo de subjetivação. Nele nós encontramos o indivíduo que luta, seja em relação à 

política, em relação a si, em relação ao conhecimento, em relação às problemáticas mais 

variadas que a condição histórica apresenta. Estas relações se estabelecem como poder 

quando o indivíduo, ao vivê-las, as intercruza e as insere em suas investigações. É o que 

Foucault, em seus escritos, em sua própria vida no tempo presente em que se situa, na 

modernidade, investiga e, nessa investigação, constitui seu processo de subjetivação. Ainda 

em “Omnes et Singulatim”: uma crítica da razão política, de 1981, ele observa: 

 
[...] Mas os homens do século XIX logo iriam se perguntar se a razão não estava a 
ponto de tornar-se demasiado potente em nossas sociedades. Eles começaram a se 
inquietar com a relação que eles confusamente conjeturavam entre uma sociedade 
propensa à racionalização e algumas ameaças pesando sobre o indivíduo e suas 
liberdades, a espécie e sua sobrevivência (Idem, Ibid). 



	 187 

 
Nessa luta sobre o indivíduo e suas liberdades na modernidade, Foucault vai 

questionar “O laço entre a racionalização e os abusos do poder político [...]” (Idem, p. 349). 

Afirma ele: “[...] ninguém precisa esperar a burocracia ou os campos de concentração para 

reconhecer a existência de tais relações. Mas o problema é então saber o que fazer com um 

dado tão evidente [...] (Idem, ibid). Diante de tais colocações se questiona e amplia o 

questionamento a pluralidade de indivíduos que vivem a modernidade: 

 
Faremos nós o “processo” da razão? Em minha opinião, nada seria mais estéril. Em 
primeiro lugar, porque não se trata nem de culpabilidade nem de inocência nesse 
domínio. Em seguida, porque é absurdo invocar a “razão” como a entidade contrária 
da não razão. Enfim, porque um tal processo nos armaria uma armadilha obrigando-
nos a representar o papel arbitrário e enfadonho do racionalista ou do irracionalista 
(Idem, ibid). 

 

 Nesse aspecto, considerando seu tempo presente com suas problemáticas, Foucault 

propõe ao indivíduo moderno, no processo de subjetivação, o que ele permitiu a si em seu 

próprio subjetivar-se, isto é, não cair na armadilha de “representar o papel arbitrário e 

enfadonho” das disputas entre o que é racional e o que é irracional. Deste modo, saindo desse 

papel arbitrário, o indivíduo caminha na experiência criativa da vida, algo possível apenas nas 

condições, nos modos e nas formas de existência na medida em que no movimento do ethos 

insere no poder a liberdade. 

 

 

3.1 Percursos de Platão na experiência política em Siracusa 

 

Platão é considerado na tradição filosófica como filósofo idealista, aquele que 

elaborou a teoria dos dois mundos, o mundo sensível – não muito seguro – de um lado, e o 

mundo das ideias – o mundo perfeito –, de outro. Esse entendimento dualista da realidade 

difundido na filosofia de Platão se perpetuou na academia até os dias de hoje de modo bem 

acentuado. Assim, essa visão que percorreu toda uma tradição se sedimentou e ficou 

demarcada no renascimento, o que pode ser constatado na bela tela do pintor renascentista, 

Escola de Atenas, de Rafael Sânzio101. Nesse sentido, considerando que Foucault sugere um 

afastamento de teorias e ideias metafísicas na compreensão do real, como utilizar Platão no 

                                                
101 No pórtico, temos a representação da figura de Platão segurando o diálogo Timeu e apontando para cima, o 
mundo das ideias, o mundo perfeito; contrapondo, Aristóteles, ao seu lado, pedindo para que Platão desça um 
pouco e se permita a mediania, o justo meio proposto em sua ética. 



	 188 

expressar de uma vida filosófica? Será realmente possível a expressão da realidade na própria 

vida filosófica em Platão? Em O governo de si e dos outros, obra em que Foucault aposta na 

vida filosófica e questiona sobre o entendimento do real da filosofia, o francês interroga: 

 
[...] o que é o real da filosofia? Creio que essa questão [sobre] o real da filosofia não 
consiste em se perguntar o que é, para a filosofia, o real. Ela não consiste em se 
perguntar [a] qual referente, [a] quais referências se reporta a filosofia. Essa questão 
não consiste em se perguntar qual é o real a que se reporta a filosofia, ao qual ela 
deve se confrontar. Ela não consiste em se perguntar com o que podemos avaliar se 
a filosofia diz a verdade ou não (FOUCAULT, 2010a, p. 207). 

 

Foucault, então, nos surpreende em O governo de si e dos outros, ao perceber em 

Platão um caminho diferente da tradição filosófica, afirmando que “[...] uma vez jogado esse 

jogo da cidade ideal, há que se recordar que a seriedade da filosofia está em outra parte” 

(FOUCAULT, 2010a, p. 232). Em Platão, Foucault – diferentemente da tradição escolástica – 

analisa a relação de poder nas ações e atuações do momento presente daquilo em que vive o 

filósofo grego102. É no que Platão vive em Siracusa que o francês percebe o movimento 

próprio do ethos. Na análise das viagens de Platão à Siracusa, Foucault fortalece seu 

entendimento acerca do parástema, do paraskeue e da parresia no momento presente do 

contexto político. Conforme Foucault, Platão não somente desenvolve técnicas e práticas de si 

em um movimento parresiástico nas relações de poder, mas expressa uma vida filosófica. Nas 

Cartas que Platão escreveu, constam as trajetórias das viagens realizadas a Siracusa, e a elas 

Foucault dedica uma análise. Em O governo de si e dos outros, afirma: 
 
[...] o problema da parresía aparecer como o problema da ação filosófica 
propriamente dita. É isso que está claramente desenvolvido numa outra série de 
textos de Platão de que gostaria de falar a vocês na segunda hora: as cartas, textos 
platônicos que mostram bem que é como filósofo e a partir da filosofia que a 
parresía pode ser empregada (FOUCAULT, 2010a, p. 190). 

  

Desse modo, Foucault mostra, nesse foco de experiência das viagens, Platão como 

indivíduo que se pergunta, em sua própria expressão do real, em sua vida, sobre a atividade 

do fazer e do dizer a verdade. Essa é a vida filosófica e, conforme Foucault, mesmo que em 

tal vivência o indivíduo possa cometer erros ou enganar-se, o fato é que, se vive o real, nesse 

                                                
102 Foucault nos apresenta uma análise de Platão original, na perspectiva do real da filosofia. Nas palavras do 
francês, em A coragem da verdade “[...] Chegamos agora à alethès bíos, [...]. [Seja a verdadeira vida] tal como 
aparece nos textos filosóficos da época clássica, essencialmente em Platão [...] Tomemos essa definição. Não 
vou tentar pegar a noção de alethès bíos em sua elaboração filosófica, última em Platão, mas nos significados 
óbvios, correntes, que encontramos nos textos platônicos, fora de toda elaboração platônica particular [...]” 
(FOUCAULT, 2011c, p. 194). “[...] A alethès bíos é, em primeiro lugar, claro, uma vida não dissimulada, isto é, 
uma vida que não encerra nenhuma parte de sombra” (Idem, p. 195). 



	 189 

real está o que Foucault, de modo muito singular, nomeia vida filosófica. Assim, poderíamos 

considerar de início o que nos informa Foucault: 

 
Platão tem agora a possibilidade de colocar em prática a teoria, a possibilidade da 
concretização política da cidade “idealizada” na República e, ao mesmo tempo, 
realizar a si próprio. E é nesse jogo da trajetória do lógos (discurso pensado) ao 
érgon (atividade filosófica) que temos a aplicação do discurso (PORTO; 
CAMINHA, 2014, p. 7). 
 

 Ainda segundo Foucault, em O governo de si e dos outros, tratando sobre Platão: “[...] 

o motivo de intervir na ordem da política seja não o desejo do filósofo por aquele a quem ele 

se dirige, mas a obrigação interna de a filosofia, como logos, ser, além disso, érgon [...]” 

(FOUCAULT, 2010a, p. 207). É necessário, porém, esclarecer que o jogo existente nas 

relações de poder não está estabelecido no logos, mas na trajetória deste ao érgon ou mesmo 

no movimento contrário, do érgon ao logos. 103  Sobre esta possibilidade, afirma ainda 

Foucault: “[...] parece-me que [na] questão posta por essa inquietude sobre a filosofia, que 

não deve ser simplesmente logos mas também érgon, vemos se formular, vemos se esboçar, 

vemos se aclarar, de maneira muito fugaz, mas que me parece, afinal, totalmente decisiva 

[...]” (Idem, p. 208). É dessa forma que, considerando a análise de Foucault, temos a 

possibilidade de substituir a história do conhecimento da filosofia de Platão, repassada na 

tradição, por uma análise histórica das formas de veridicção dos fatos que Platão vivenciou 

em seu projeto filosófico. 

Conforme Foucault, percebe-se que, para vivenciar seu projeto filosófico, Platão 

ousou voltar-se a si mesmo, algo que podemos constatar no que o filósofo grego expressa na 

Carta VII, ao afirmar sobre si mesmo que: “Tinha o projeto de, no dia em que pudesse dispor 

de mim próprio, imediatamente intervir na política” (PLATÃO, 1949, p. 27)104. Desse modo, 

considerando a vida filosófica e Platão como sua expressão, Foucault (2010a, p. 208) analisa: 

 
O real do discurso filosófico: é isso que está comprometido nessa questão. [...] o 
filósofo não quer ser simplesmente logos, mas quer pôr mãos ao érgon -, a resposta 
que vai ser necessário desenvolver agora aparece em toda a sua simplicidade; a 

                                                
103 Para tornar mais clara esta questão, é interessante a observação de Foucault, em O governo de si e dos outros, 
sobre a experiência de Platão: “Ele quer mostrar que também é capaz de participar, de pôr mãos ao érgon (a 
ação). Claro, temos nesse texto a oposição clássica, perpétua no vocabulário grego entre logos e érgon. Vocês 
têm essa oposição lógo e érgo: em palavra e em realidade, em discurso e em ato, etc. Mas é preciso lembrar que, 
aqui, se trata justamente da filosofia, e da filosofia no campo da política. Para Platão, está claro que ser apenas o 
filósofo que escreveu A República, isto é, quem diz como deve ser a cidade ideal, é não ser nada mais que logos” 
(FOUCAULT, 2010a, p. 200-201). 

104 Platão, em Carta VII, 324a, afirma sobre si mesmo “[...] J'avais le projet, du jour où je pourrais disposer de 
moi-même, d’aborder aussitôt la  politique [...]”. (1949, p. 27) 
 



	 190 

realidade, a prova pela qual a filosofia vai se manifestar como real não é o próprio 
logos, não é o jogo intrínseco do próprio logos. [...]  

 

Nessa perspectiva, compreende-se nas ações em que se vive, na condição do 

indivíduo, uma atividade filosófica. Quando o indivíduo assume o exercício, o érgon se 

constitui no processo de retorno a si a partir da inquietude que permite a si diante do que é 

postulado e dito como verdade. É esse o modo de expressão que permite ao indivíduo uma 

compreensão de si. Se deve ser considerado um princípio a este modo de existência, o 

princípio mais indicado seria considerar a realidade do que se vive, a qual pode corresponder 

ou não ao lógos. 

 Entre os percursos de Platão na experiência política em Siracusa, temos registros de 

quatro viagens105. Foram muitas as transições e acontecimentos que moveram cada um desses 

percursos. Desse modo, faremos um itinerário contextualizando cada uma das passagens às 

quais se reportam as viagens de Platão a Siracusa expressando, ao mesmo tempo, os 

elementos próprios das relações de poder que nelas se apresentam. Iniciamos nosso propósito 

com Foucault situando as pessoas que transitam nesse jogo de relações: 

 
Bom, vocês sabem mais ou menos quem é Dion: Dion é irmão de Aristomaca. Mas 
vocês sem dúvida não sabem quem era Aristomaca. Aristomaca era uma das duas 
esposas oficiais de Dionísio, tirano de Siracusa. Dionísio tinha duas esposas. Uma 
era Aristomaca, e o irmão mais moço de Aristomaca se chamava Dion. E Dion - que 
vai ter uma importância considerável na vida de Siracusa, em relação a Dionísio, o 
Velho, e sobretudo em relação a Dionísio, o Moço -, é esse Dion que vai ser 
discípulo, correspondente, avalista, fiador, anfitrião de Platão, quando Platão for 
para a Sicília. E é através dele que se dá a relação real, efetiva de Platão com a vida 
política de Siracusa e com a tirania de Dionísio (FOUCAULT, 2010a, p. 47-48). 

 

Chegamos, então, ao momento da primeira viagem de Platão a Sicília. Conforme 

relato da Carta VII em 326 c, essa primeira viagem não lhe fora de início muito agradável. 

Platão, ao descrever sobre modos, costumes e comportamentos do povo siracusano, apresenta-

os bem diferentes dos atenienses. Os siracusanos, com festejos em demasia, despertavam uma 

espécie de simulacro de felicidade. Tal estado de êxtase impede Platão de definir um tipo de 

existência. Acerca desse tipo de vida, afirma Platão: “[...] com tais hábitos, não há homem 

debaixo do céu, vivendo essa vida desde a infância, possível de tornar-se sábio (que tipo de 

                                                
105 Embora não tenhamos registros sobre a concretização da quarta viagem, sabemos da existência do convite ao 
ateniense através das Cartas, pelo fato de Platão responder a ele. Conforme Foucault, em O governo de si e dos 
outros, a terceira viagem de Platão a Siracusa teria sido a última. Inclusive, trata-se de uma viagem forçada na 
medida em que ele é chantageado por Dionísio e obrigado, em nome da philia a Dion, a retornar à Sicília, “[...] E 
Platão volta portanto pela terceira vez à Sicília, e pela segunda vez como conselheiro de Dionísio, no que vai ser 
sua última estadia na Sicília [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 196). 



	 191 

vida seria tão maravilhosamente equilibrada?) [...]”106. Deste modo, diante da diferença de 

condição, modos e formas de vida dos siracusanos em relação ao estilo de vida do filósofo 

grego, temos, nessa primeira viagem a Sicília, Platão apresentando certa nostalgia, um 

sentimento de desânimo e solidão.  

Contudo, conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, é na primeira viagem 

que Platão conhece Dion, e nele, na persona de Dion, Platão encontra elementos que negam a 

tese que havia nutrido em relação aos siracusanos. Dion o impressionara por suas virtudes e 

qualidades. O encontro de Dion e Platão se solidifica na philia107, e nela, o kairós como 

possibilidade da trajetória da segunda viagem, observa Foucault: 

 
Ele relata a primeira viagem que, de certo modo, fez a título particular, quando 
encontrou Dion, e Dion, ainda jovem e sempre sob o reinado de Dionísio, o Velho, 
se interessava pela filosofia. E ele lembra como, por um lado, tinha ficado 
impressionado com o estado de depravação, de luxúria, de relaxamento moral em 
que viviam Siracusa e o círculo de Dionísio, o Velho, e como ao contrário havia 
ficado impressionado com a virtude e as qualidades do jovem Dion. Depois evoca, 
após a morte de Dionísio, o Velho, o contato que Dion fez com ele, Platão, quando, 
tendo Dionísio, o Velho, morrido, como disse, Dionísio, o Moço, toma o poder. 
Dion se dirige a Platão e (é o que Platão evoca) lhe diz primeiramente que Dionísio, 
o Moço (o novo tirano, o novo déspota, ou em todo caso o novo monarca de 
Siracusa), e seu círculo estão dispostos a ouvir as lições da filosofia. E, diz Platão, 
citando ou se referindo, pelo menos em estilo indireto, ao que Dion lhe disse: nunca 
as circunstâncias foram tão favoráveis para que se pudesse realizar, graças a 
Dionísio, o Moço, e a seu círculo, ‘a união, nos mesmos homens, entre a filosofia e a 
direção de grandes cidades’! (FOUCAULT, 2010a, p. 199-200). 

 

                                                
106 Platão em Carta VII, 326c, descreve uma primeira impressão do povo siracusano: “Tal era  o curso de meus 
pensamento quando eu cheguei na Itália e na Sicília pela primeira vez. Então, essa vida denominanda lá por 
feliz, repleta por esses perpétuos festins italianos e siracusanos, me desagradou absolutamente: se embebedar 
duas vezes por dia, jamais dormir sozinho à noite... e tudo que segue a esse gênero de existência. Com 
semelhantes hábitos, não existe homem sob o céu que, vivendo tal vida desde a infância, pudesse se tornar 
sensato (que natureza seria tão maravilhosamente equilibrada?) nem jamais adquirir a sabedoria: sobre disso 
diria o mesmo de todas as outras virtudes (PLATÃO,1949, p. 30). 
“Tel était le cours de mes pensées quand j’arrivai en Italie et en Sicile pour la première fois. Alors, cette vie 
dénommée là-bas heureuse, remplie par ces perpétuels festins italiens et syracusains, me déplut absolument: 
s’empiffrer deux fois par jour, ne jamais coucher seul la nuit... et tout ce qui suit ce genre d’existence. Avec de 
pareilles habitudes, il n’est pas d’homme sous le ciel qui, vivant de cette vie depuis son enfance, puisse devenir 
sensé (quelle nature serait aussi merveilleusement équilibrée?) ni jamais acquérir la sagesse: j’en dirais autant de 
toutes les autres vertús” (PLATÃO, 1949, p. 30). 
 
107 Foucault ressalta, em O governo de si e dos outros, que a philía é importante, mas destaca a existência de 
outro aspecto interessante relacionado ao governo de si, observa: “[...] é a philía, a amizade que tem por Dion. O 
outro motivo - era precisamente nisso que tínhamos nos detido - é o fato de que se ele, Platão, recusasse a missão 
que Dion lhe propunha, se se recusasse a ir enfrentar a tarefa que lhe era assim apresentada, pois bem, teria a 
impressão de não ser, ele próprio, Platão, nada mais que logos, puro e simples discurso, quando ele tem de, ele 
quer pôr mãos ao érgon (isto é, à tarefa, à obra)” (FOUCAULT, 2010a, p. 205). 



	 192 

Então, considerando a philia com Dion, Platão explica, na Carta VII em 327a-e, sobre 

sua segunda viagem a Sicília108, mas a questão que inquieta Foucault e na qual parece estar 

todo o jogo que vai se tornar transparente acerca da vida de Platão é: “[...] por que foi para 

Siracusa servir àquele que era, afinal, o herdeiro do despotismo a cujo princípio Platão era de 

todo modo hostil, por que aceitou ir?” (Idem, p. 204). 
 
 

No decorrer da primeira, vocês se lembram, ele apenas se encontrara com Dion. 
Tinha ficado seduzido pela inteligência do personagem, tinha lhe ensinado filosofia, 
depois voltado para Atenas. E foi depois de regressar à Grécia que recebeu um 
chamado de Dion para voltar, pela segunda vez à Sicília, mas desta vez com um 
papel político relativamente bem definido, em todo caso uma tarefa, uma missão 
política, pois se tratava de servir de conselheiro político, mais exatamente de 
pedagogo para aquele que acabava de herdar o poder em Siracusa, a saber, Dionísio, 
o Moço (Idem, p. 203-204). 

 

Então, nessa inquietação Foucault investiga e percebe que o interessante nessa 

segunda viagem é que “de fato, como articulação do problema do governo de si e do governo 

dos outros que a filosofia, aí, nesse texto, formula o que é seu érgon, ao mesmo tempo sua 

tarefa e sua realidade” (FOUCAULT, 2010a, p. 232-233). Essa articulação entre o governo de 

si em relação a Platão está não exclusivamente no colocar em prática seu desejo - aqui 

Foucault percebe a existência de um primeiro deslocamento -, além do desejo, condição 

interna que diz respeito ao próprio Platão em sua relação consigo, estava a obrigação de “[...] 

intervir na ordem da política seja não o desejo do filósofo por aquele a quem ele se dirige, 

mas a obrigação interna de a filosofia, como logos, ser além disso érgon [...]” (Idem, p. 207). 

Na mesma perspectiva, no que diz respeito à atividade política ou a articulação com o 

governo dos outros, é preciso considerar um segundo deslocamento, o contexto daquilo que o 

filósofo grego vivia em Atenas. Há dois deslocamentos; em ambos, as relações de poder e as 

relações de força atuam e interagem entre si. Assim, compreender a tarefa e a realidade da 

filosofia, em especial a de Platão, faz-se necessário retomar as questões políticas da época que 

motivaram o filósofo grego a realizar sua segunda viagem a Siracusa. Seguiremos as análises 

de Foucault sobre alguns episódios e decepções que afastam Platão de Atenas: 

 
Ele recorda o que poderíamos chamar de sua dupla decepção, quando, jovem 
ateniense pertencente à alta aristocracia, por um lado, e discípulo de Sócrates, pois 
bem, ele vê se desenrolar ao seu redor um certo número de episódios, e 
precisamente os dois grandes episódios que são como que a exemplificação de duas 

                                                
108 Vale salientar, como bem observa Foucault, em O governo de si e dos outros, que, embora segunda viagem, 
se trata da primeira viagem de base política (FOUCAULT, 2010, p. 204 ss).	



	 193 

formas de governo: primeiro, o regime dos Trinta; segundo, o retorno à democracia 
[...] (FOUCAULT, 2010a, p. 197-198). 

 

 É o governo democrático que se desencadeia em Atenas o que mais o decepciona, 

conforme análise de Foucault: “[...] a democracia ateniense estava comprometida pelos 

fracassos retumbantes da guerra de Peloponeso [...]” (Idem, ibid). Essa democracia fragilizada 

“[...] é derrubada por um grupo de aristocratas, [dentre] os quais se encontram Crítias e 

Cármides, isto é, parentes [de] Platão – [...] pessoas próximas do círculo de Sócrates [...]” 

(Idem, ibid). Contudo, a maior decepção é quando essas pessoas assumem o poder. 

 Embora Foucault admita que Platão tenha inicialmente ficado seduzido com a 

democracia, por outro lado, sua desaprovação, insatisfação e decepção ficam visíveis quando 

Sócrates é tomado por esse grupo de aristocratas como uma ameaça. Assim, Platão admite, no 

comportamento desse grupo que se dizia atuante de um governo democrático, posturas 

semelhantes às do governo dos trinta. Sócrates, sem nenhum envolvimento com vínculos 

administrativos em Atenas, é aqui não a personagem de Platão, mas seu amigo e mestre por 

quem Platão nutre admiração e respeito. No governo dos trinta, Sócrates é aquele que 

apresenta resistência ao poder corrompido. É Sócrates que mostra o risco nas relações de 

poder das experiências políticas. É dessa forma que Foucault situa Platão: 

 
Fica imediatamente decepcionado com a violência que se desencadeia sob esse 
governo, em particular com o fato de que [se procede] a detenções arbitrárias. E é 
para [fazê-lo] participar de uma detenção arbitrária como essa que os tiranos pedem 
que Sócrates participe de uma ação judiciária ilegal, e Sócrates se recusa. Sócrates 
se recusa, dando assim, como filósofo, um exemplo de resistência filosófica a um 
poder político, exemplo de parresía que vai ser por muito tempo um modelo [de 
atitude filosófica diante do poder: a resistência individual do filósofo [...] (Idem, 
ibid). 
 

 Contudo, depois da derrubada do governo dos trinta, no retorno à democracia, forma 

de governo que em inúmeras passagens, em A Républica, é acentuada por Platão como a mais 

bela, mesmo nela – na democracia – não estando as condições para desenvolvimento do 

érgon. Isso porque a atividade filosófica necessita do kairós109: 

                                                
109 Em O governo de si e dos outros, Foucault especula sobre o kairós em algumas passagens de Platão na Carta 
VII. Conforme o francês, o kairós está relacionado com a democracia e com a condição do plêthos (a massa, o 
povo), indicando que Platão considera a diferença entre se dirigir a uma só pessoa e se dirigir a muitos: “[...] ao 
contrário do que ocorre numa democracia, em que é necessário persuadir muitos, em que é necessário persuadir 
a massa (o plêthos), aqui, no caso de uma monarquia, basta no fim das contas persuadir um só homem. Persuadir 
um só homem, e pronto. Isso está no texto de Platão. É o princípio, o motivo que faz que, se o Príncipe dá 
efetivamente um certo número de sinais incentivadores, pois bem, possamos considerar que estamos diante de 
um kairós. Um só personagem a convencer, e um personagem que parece querer se deixar convencer. Isso 
quanto ao kairós. Agora quanto ao próprio Platão, por que ele quis agarrar essa ocasião tal como se apresentava? 
É aí que Platão, como vocês se lembram, formula dois motivos” (2010a, p. 205). 



	 194 

 
[...] Depois do regime dos Trinta e da sua derrubada, volta à democracia. Aqui 
também Platão recorda quanto, em seu primeiro impulso, ele simpatizou com essa 
democracia. Mas, segundo episódio, negativo e simétrico ao primeiro, e que gira 
também ao redor de Sócrates: desta vez não é Sócrates se recusando a obedecer ao 
governo, dando o exemplo da resistência, ao contrário, é Sócrates perseguido pelo 
governo democrático por causa de supostas relações com o governo precedente. A 
despeito da resistência que havia manifestado, Sócrates é detido e executado. Duas 
experiências (oligarquia, democracia), ambas negativas [...] (Idem, Ibid) 

 

Foucault apresenta nesses acontecimentos históricos vivenciados por Platão, com seus 

deslocamentos, o kairós - momento oportuno à mudança110. Desse modo, philia, érgon e 

kairós, elementos indispensáveis no exercício da parresia se intercalam no jogo das relações 

de poder. Nesses deslocamentos111, fica visível que nas relações de poder na cena política 

ateniense entre o governo de si e o governo dos outros há a necessidade do cuidado. Assim, 

sobre a relação de Platão com Atenas, observa Foucault (2010a, p. 198): 

 
[...] depois dessas duas experiências, percebe, diz ele, que já não é possível realizar 
uma ação política. E já não é possível realizar uma ação política porque faltam dois 
elementos. Primeiro, faltam os amigos (os phíloi, os hetafroi), o que quer dizer que 
numa cidade mal governada as relações pessoais de amizade, os vínculos que podem 
unir entre si os homens e constituí-los em grupos de certo modo de pressão, graças 
aos quais e através dos quais será possível conquistar e guiar a cidade, essas relações 
de amizade já não são possíveis. Segundo, diz ele, faltam ocasiões (kaíroi).  

  

Platão afirma na atividade filosófica o kairós como necessário à philia,112 como algo 

que lhe é indispensável. No caso de Atenas, na realidade em que Platão vivia, não havia mais 

                                                
110 Conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, “A ocasião é o bom momento, e o bom momento é 
definido pelo fato de que, num momento dado, poderia haver como que uma bonança, um clarear do céu, um 
momento favorável para tomar o poder [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 198). 
 
111 Sobre esta questão, é importante salientar o que apresenta Foucault em O governo de si e dos outros: “Platão 
também aproveita o kairós, mas por que aproveita o kairós? Não por uma relação que seria da ordem do eros, 
mas por uma espécie de obrigação interna, que não é tanto plantada como um desejo na alma do filósofo, mas 
que é a própria tarefa da filosofia, a própria tarefa da filosofia que é a de não ser simplesmente logos, mas 
também érgon. Ou, mais precisamente, o próprio filósofo não deve simplesmente ser logos (discurso, somente 
discurso, discurso nu). Ele também deve ser érgon. É essa obrigação, e não mais esse eros, que vai constituir, do 
lado do filósofo, a razão pela qual ele vai aproveitar o kairós (a ocasião). E, evidentemente, não é um pequeno 
deslocamento esse, que faz que o motivo de intervir na ordem da política seja não o desejo do filósofo por aquele 
a quem ele se dirige, mas a obrigação interna de a filosofia, como logos, ser além disso érgon. Era a primeira 
observação que eu gostaria de fazer” (FOUCAULT, 2010a, p. 207). 

112 É o que afirma Platão na passagem 330a, da Carta VII, “Denis, dizia-se, ficara apaixonado de uma bela 
amizade por Platão. De fato, quem era ele? É necessário bem dizer a verdade. Com o tempo, ele me amava sem 
dúvida sempre cada vez mais à medida que ele se familiarizava com minhas maneira e com meu caráter, mas ele 
queria me ver mostrar por ele mais estima que por Dion e crer em sua amizade muito mais que a de Dion, É 
maravilhoso como ele colocava nisso seu motivo de honra” (PLATÃO, 1949, p. 35). 
“Denys, disait-on, s’était épris d’une belle amitié pour Platon. En fait qu’en était-il? Il faut bien dire la vérité. 
Avec le temps, il m’aimait sans doute toujours davantage à mesure qu’il se familiarisait avec mes manières et 
mon caractère, mais il voulait me voir montrer pour lui plus d’estime que pour Dion et croire à son amitié 



	 195 

a philia nem qualquer possibilidade de kairós113. Contudo, a essa questão Foucault assinala 

como parte do jogo político. Mas o esclarecimento do jogo que se vive é preciso na medida 

em que permite um jogo mais “justo”. Nesse sentido,  observa Foucault (2010a, p. 199): 
 
 

Creio ser preciso entender uma coisa aqui: que esse recurso à filosofia, essa 
coincidência desejada entre o exercício da filosofia e o exercício do poder é 
apresentado por Platão no texto - devemos dar importância a isso - como a 
consequência de uma impossibilidade, isto é, como o fato de que o jogo político até 
então habitual da parresía (do dizer a verdade), no campo da democracia ou no 
campo da cidade ateniense, já não é possível. O dizer-a-verdade já não tem lugar 
apenas no campo político [...].  

 

Desse modo, na suspeita e no risco é preciso assumir o jogo e ir além do âmbito da 

representação de uma cena política. Conforme Foucault, esse exercício próprio do érgon 

filosófico é o que faz a diferença, pois tomar parte do jogo é fazer-se. Fazer-se é se interrogar 

diante das suas condições de existência, as quais permitem novos modos de existências que se 

instituem no interior das estruturas. É esse o percurso que faz um discurso filosófico se 

diferenciar dos demais. É o que nos propõe Foucault (2011c, p. 59) em A coragem da 

verdade: 

 
O que faz que um discurso filosófico seja outra coisa que não cada um desses 
discursos é que ele nunca coloca a questão da verdade sem se interrogar ao mesmo 
tempo sobre as condições desse dizer-a-verdade, seja [do lado da] diferenciação 
ética que abre para o indivíduo o acesso a essa verdade, [seja também do lado] das 
estruturas políticas no interior das quais esse dizer-a-verdade terá o direito, a 
liberdade e o dever de se pronunciar. 
 
 

Considerando estes aspectos, Foucault nos apresenta caminhos outros que Platão 

percorreu, a saber: do logos ao érgon; da suspeita ao risco e do risco à luta consigo mesmo. 

Esses percursos evidenciam o real do discurso filosófico. Foucault percebe que essa busca é 

                                                                                                                                                   
beaucoup plus qu’à celle de Dion. Il est merveilleux comme il y mettait son point d’honneur” (PLATÃO, 1949, 
p. 35). 
 
113 Em O governo de si e dos outros, observa Foucault: “Ora, as coisas, diz Platão, vão de mal a pior e nunca há 
ocasião. Por conseguinte, sem amigos, sem essa comunidade livre de indivíduos e sem essa ocasião definida 
pelas circunstâncias, não há como procurar agir na ordem política. Então, que fazer? Pois bem, diz ele, tendo 
compreendido que não é possível agir na ordem da cidade, sem amigos e sem ocasião, é preciso chegar a essa 
conclusão, que ele formula e que é, quase palavra por palavra, o célebre texto que encontramos no livro V da 
República, 473d, a saber, que será necessário agora que os filósofos cheguem ao poder (eis arkhàs: é uma 
palavra técnica que designa o próprio exercício da magistratura; as arkhaí são as magistraturas, as 
responsabilidades políticas). É preciso portanto que os filósofos alcancem as responsabilidades políticas e que os 
chefes, os que têm a dynasteía (dynasteúontes, diz o texto) se ponham a filosofar realmente. Somente a 
adequação do exercício e da prática da filosofia ao exercício e à prática do poder vai tornar possível doravante o 
que, no funcionamento tanto da oligarquia como da democracia, havia sido tornado impossível” (FOUCAULT, 
2010a, p. 198). 



	 196 

efetiva e nela se encontra o kairós, isto é, o momento oportuno de um discurso filosófico na 

história efetiva: 
 
É que, inquietando-se com a ideia de que ele poderia não ser nada mais que discurso 
(logos), o filósofo (Platão) parece-me colocar um problema, um problema que é 
justamente, como eu lhes dizia há pouco, familiar e mal conhecido. Quando ele se 
inquieta por não ser nada mais que logos, quando quer, em vez de ser simplesmente 
logos, pôr mãos à obra (ao érgon), parece-me que Platão levanta uma questão que 
poderíamos chamar de questão do real da filosofia. O que é o real da filosofia? 
(FOUCAULT, 2010a, p. 207). 

 

Então, o kairós que leva Platão a Siracusa é a philia com Dion, mas também a philia 

consigo mesmo. É o momento oportuno para mostrar o real da filosofia naquilo que ele vive. 

Ademais, ele  mostra que a verdade de um discurso filosófico não está nos conceitos 

filosóficos dados e legitimados, ao contrário, está na luta do que se vive. Platão ousou, teve a 

coragem de enfrentar o tirano de Siracusa correndo todos os riscos. Assim, nos discursos e 

falas que se entrecruzam, nas diferentes formas de articulações e modos de existências, os 

interlocutores da cena política de Siracusa se lançam em relações de poder:  

 
Em seu entusiasmo, portanto, ele fez tudo para que Dionísio entrasse em relação 
com Platão e escutasse suas lições. Agora estão em cena Platão, Dion e Dionísio. 
Tendo a conversa se entabulado entre eles, o fundo da discussão centrou-se na 
virtude, mas principalmente na coragem. Platão mostrou que os tiranos eram no 
mínimo corajosos; depois, afastando-se desse tema, estendeu-se sobre a justiça e fez 
ver que a vida dos justos era feliz e a dos injustos, infeliz [portanto, lição sobre a 
virtude e os diferentes elementos, os diferentes componentes da virtude, as 
diferentes formas de virtude: coragem, justiça; M.F.] (FOUCAULT, 2010a, p. 48-
49). 

 

 Platão entra no jogo a partir do momento em que inicia o discurso falando sobre a 

coragem. Contudo, tem de enfrentar a fúria do tirano, quando desenvolve seu discurso sobre a 

justiça. Sobre esta passagem, alguns aspectos estão considerados por Foucault: primeiro, o 

retorno a si próprio pelo tirano a partir do discurso de Platão: a fala, o discurso afetou o tirano 

sobre suas ações a ponto de achar que as palavras de Platão estavam sendo dirigidas a ele; 

segundo, o seu público, suas vozes, aquele coletivo que sempre lhe obedecia estava a admirar 

o discurso de Platão, então Platão era, naquele momento, uma ameaça ao Tirano; terceiro, a 

fúria, o estopim que está na pergunta de Dionísio a Platão, conforme apresenta Foucault: 

 
O tirano não pode suportar essas palavras [sobre o fato de que a vida dos justos era 
feliz e a dos injustos, infeliz; M.F.] que julgou dirigidas contra ele e não escondeu 
seu descontentamento de ver os presentes acolherem com admiração o discurso do 
grande homem, que os encantava. Afinal, no auge da cólera e da exasperação, 
Dionísio perguntou a Platão: "O que você veio fazer na Sicília?" Platão respondeu: 
"Procurar um homem de bem." O tirano repetiu: "Pelos deuses, é evidente que você 



	 197 

ainda não o encontrou!" Dion pensou que a cólera de Dionísio parasse aí; e mandou 
Platão, que estava com pressa de ir embora, numa triera que levava Pólis de Esparta 
de volta para a Grécia. Mas Dionísio pediu em segredo a Pólis que matasse Platão, 
se possível durante a travessia; senão, que pelo menos o vendesse. "Isso não fará 
mal a ele", dizia, "como justo, ele será igualmente feliz, mesmo sendo escravo." 
Pólis então, conta-se, tratou de ir vender Platão em Egina, porque havia uma guerra 
entre Egina e Atenas, e um decreto dos eginenses dizia que todo ateniense pego no 
território deles seria vendido. (2010a, p. 49) 

 

 Esse foi o grande percurso trilhado por Platão em sua segunda viagem. Foucault ainda 

nos informa que Dion era o único que enfrentava o tirano e o fato de Dion ter convidado 

Platão a Siracusa, “Esses incidentes não diminuíram a consideração e a confiança de que Dion 

gozava junto a Dionísio. Ele foi encarregado das mais altas missões. Enviado a Cartago, 

conquistou aí uma admiração extraordinária [...]” (2010a, pp. 47-49). Vale salientar, que não 

diminuíram naquele momento, pois consequências e risco nos embates entre Dionísio e Dion 

define a atividade política em Siracusa. Contudo, Foucault nos informa que Dion era o único 

a quem Dionísio suportava algum tipo de ousadia no uso da palavra: 
 

[...] Um dia, parece, Dionísio criticava o governo de Gelon, que chamava de riso da 
Sicília [na verdade, é um jogo de palavras: em grego, rir é gelan, por conseguinte 
Gelon: Gelôn/gelan; então Dionísio fazia brincadeiras bestas com o nome de Gelon 
e dizia que ele era motivo de risadas da Sicília; [M.F.]; e, como os cortesãos fingiam 
admirar esse jogo de palavras, Dion foi o único a mostrar sua desaprovação. “Apesar 
de tudo”, diz ele, “você é tirano graças a Gelon, que inspirava uma confiança de que 
você tirou proveito; mas, depois de ver você em ação, ninguém terá mais confiança 
em ninguém” [...] Pois bem, a meu ver temos aí uma cena de certo modo exemplar 
do que é a parresía. Um homem se ergue diante de um tirano e lhe diz a verdade. 
(2010a, pp. 47-49) 

 

Então, observa Foucault, “[...] é preciso examinar as coisas mais de perto. Vocês estão 

vendo, primeiro, que a cena é de certo modo duplicada. Há dois indivíduos que, 

sucessivamente, dão prova de parresía” (2010a, p. 49). Platão e Dion falam livremente frente 

a Dionísio. Platão exercita o logoi, trata das virtudes, define-as e, conforme Foucault não há 

parresia nesse ato, embora ela esteja a se mover no contexto da condição histórica do que se 

vivencia, contudo, ela aparece “[...] quando Dionísio, irritado com suas lições, lhe pergunta o 

que veio fazer na Sicília: vim procurar um homem de bem (dando portanto a entender que 

Dionísio não é esse homem de bem) [...]” (2010 a, p. 50). Dion, por sua vez, exercita o dizer a 

verdade quando “[...] aparece depois da partida de Platão e da punição de Platão como aquele 

que, a despeito dessa punição e desse castigo tão visível e espetacular, continua a dizer a 

verdade [...]” (Idem, ibid).  

 



	 198 

Pois bem, retomemos a cena, ou essas duas cenas da parresía, procurando destacar 
os elementos que contribuem para constituí-la. Platão e Dion são pessoas dotadas de 
parresía, pessoas que utilizam a parresía, que se servem de parresía, sob formas 
muito diferentes - ora lições, aforismos, réplicas, opiniões, juízos. Mas, quaisquer 
que sejam as formas em que essa verdade é dita, quaisquer que sejam as formas 
utilizadas por essa parresía quando se recorre a ela, sempre há parresía quando o 
dizer-a-verdade se diz em condições tais que o fato de dizer a verdade, e o fato de tê-
la dito, vai ou pode ou deve acarretar consequências custosas para os que disseram a 
verdade. Em outras palavras, creio que, se queremos analisar o que é a parresía, não 
é nem do lado da estrutura interna do discurso, nem do lado da finalidade que o 
discurso verdadeiro procura atingir o interlocutor, mas do lado do locutor, ou antes, 
do lado do risco que o dizer-a-verdade abre para o próprio interlocutor [...] (2010a, 
pp. 55-56) 

 

O movimento parresiástico se torna visível ou o modo de parresia se situa nos 

interlocutores do discurso à medida que os ligam ao conteúdo da fala franca e constitui uma 

espécie de erupção em que as consequências do discurso transitam no momento presente, por 

isso, no franc-parler há uma certa exposição da pessoa que a usa, de modo que o retorno 

acerca do que é dito sempre ocorre. Nessa condição, Foucault observa que no retorno está o 

risco, muito embora, diante deste se reúnam a luta e o cuidado que se constituem nas técnicas 

de si. 

 
[...] dizer a verdade em presença de Dionísio, o tirano que fica furioso, é abrir para 
quem diz a verdade um certo espaço de risco, é abrir um perigo, é abrir um perigo 
em que a própria existência do locutor vai estar em jogo, e é isso que constitui a 
parresía. A parresía deve ser situada portanto no que liga o locutor ao fato de que o 
que ele diz é a verdade, e às consequências que decorrem do fato de que ele disse a 
verdade [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 56). 

 

Nesse sentido, temos na liberdade da fala franca o preço do seu exercício. Platão 

diante do tirano de Siracusa constitui uma cena exemplar de parresia, pois nela, no agón do 

seu movimento, está a questão do risco. Contudo, o risco faz parte do processo, embora não 

como algo determinado; ao contrário, fruto desse movimento presente na condição agonística. 

Mas é importante salientar que se, por um lado, apresenta aí o vínculo existente entre a 

parresia e a ação livre, por outro, tem-se o vínculo da ação livre com o ethos. Conforme 

Foucault (2010 a, p. 65), “[...] é nada mais nada menos que o vínculo estabelecido entre a 

liberdade e a verdade”. Esse vínculo é tratado como uma questão filosófica fundamental ou 

“[...] o ‘obrigar-se à verdade’, o ‘obrigar-se pela verdade e pelo dizer-a-verdade’” (Idem, 

ibid), sendo nesse aspecto do exercício da verdade que o risco se constitui.  

Vale salientar que a obrigação ao dizer a verdade está relacionada ao conteúdo do que 

de fato é dito, pois neste exercício, da obrigação de dizer a verdade pelo seu conteúdo, como 



	 199 

fez Platão ao responder à pergunta de Dionísio, está a ligação do sujeito que é livre e que fala 

francamente com o conteúdo que enuncia: 
 

E esse ritual solene do dizer-a-verdade em que o sujeito compromete o que ele pensa 
no que ele diz, em que atesta a verdade do que pensa na enunciação do que diz, é 
isso que é manifestado por essa cena, essa espécie de liça, esse desafio. Em outras 
palavras, creio que há, no interior do enunciado parresiástico, algo que poderíamos 
chamar de pacto: o pacto do sujeito que fala consigo mesmo. Pacto que, por sua vez, 
tem dois níveis: o nível do ato de enunciação e [o nível], implícito ou explícito, pelo 
qual o sujeito se liga ao enunciado que acaba de dizer, mas se liga também à 
enunciação. E é nisso que o pacto é duplo. Por um lado, o sujeito diz na parresía: 
eis a verdade (FOUCAULT, 2010a, p. 63). 

 

É, então, nesse pacto com o enunciado que estão a ligação de Platão aos percursos da 

terceira viagem e o convite para uma quarta viagem. Eis o elemento implícito do que 

poderíamos chamar de pacto parresiástico do sujeito consigo mesmo, pelo qual ele se liga ao 

conteúdo do enunciado e ao próprio ato do enunciado, como se no próprio discurso estivesse 

implícita a mensagem - “sou aquele que disse isso!” É nesse aspecto da ligação, do 

comprometimento entre sujeito e discurso que está a liberdade:  

 
[...] só há parresía quando há liberdade na enunciação da verdade, liberdade do ato 
pelo qual o sujeito diz a verdade, e liberdade também desse pacto pelo qual o sujeito 
que fala se liga ao enunciado e à enunciação da verdade. E, nessa medida, não 
encontramos no cerne da parresía o estatuto social, institucional do sujeito, 
encontramos sua coragem (FOUCAULT, 2010a, p. 63). 

 

Neste sentido, Platão e Dion se constituem como indivíduos que usam do recurso da 

parresia, se constituem como “[...] aquele que tem a coragem de arriscar o dizer-a-verdade e 

que arrisca esse dizer-a-verdade num pacto consigo mesmo, precisamente na medida em que é 

o enunciador da verdade [...]” (Idem, p. 64). Em Platão e em Dion, o ato arriscado, livre, bem 

como o enfrentamento das consequências estão evidentes no âmago das relações de poder. 

Conforme Foucault, isso se dá quando “[...] a partir do momento em que Platão aceita de fato 

o risco de ser exilado, morto, vendido, etc., por dizer a verdade [...]” (Idem, p. 66). Dion, por 

sua vez, ao enfrentar Dionísio e apoiar Platão, se arrisca ao exílio.  

Nesse sentido e de forma explícita, se instaura na conjuntura política da Sicília – além 

de problemáticas sociais, das injustiças por força do governo tirânico – também uma divisão 

entre Dionísio e Dion. Sobre esta questão, Platão reconhece, na Carta VII em 339a-b, um erro 

de sua parte, no que diz respeito à condução dos discursos junto a Dionísio e às pessoas de 

seu círculo. Então, Platão admite que viveu um sonho do logoi da justiça, sonho de dizer a 

verdade ao tirano e acreditar que, após conhecimento dos fatos, este viesse a modificar seus 



	 200 

atos e comportamentos. Ao contrário, afirma o filósofo grego “[...] desprezam a minha própria 

filosofia e estima-se, no entanto, a sabedoria do tirano” (PLATON, 1949, p. 47). Essa 

afirmação é seguida da narrativa sobre o convite à terceira viagem:  

 
[...] Então Dionísio, me convocando uma terceira vez, me envia um triremo para 
facilitar a viagem; ele me envia também Arquedemos, um dos Sicilianos ao qual eu 
dava, pensava ele, importância, um dos discípulos de Arquitas, e alguns outros 
dicilianos meus conhecidos. Todos me reportaram as mesmas novidades sobre o 
maravilhoso progresso que Dionísio havia feito em filosofia (Idem, ibid)114. 

 

É neste contexto histórico efetivo que se delineia a terceira viagem de Platão a 

Siracusa, após conseguir retornar à Grécia, livrando-se das intrigas e ameaças de Dionísio; 

após Dion enfrentar abertamente o tirano e ser exilado, Dionísio ainda o usa como alvo em 

tramas, articulações e chantagem para trazer Platão novamente a Sicília: 
 

[...] Dion é exilado, Platão retoma à Grécia, e passado algum tempo Dionísio, o 
Moço, apela novamente a Platão, dizendo a ele: tudo bem, é verdade, exilei Dion, 
mas vou chamá-lo de volta. Mas só vou chamá-lo de volta se você voltar. E Platão 
volta portanto pela terceira vez à Sicília, e pela segunda vez como conselheiro de 
Dionísio, no que vai ser sua última estadia na Sicília. Dessa vez também as coisas 
correram muito mal. Platão parte de lá sem que o acordo feito com Dionísio tenha 
sido cumprido, sem que Dion tenha voltado a Siracusa nem tenha sido reintegrado 
em seus direitos [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 196). 

 

Desse modo, no papel de conselheiro político, consideradando-se as ideias nutridas ao 

governante ideal, em a República, Platão estava fadado ao fracasso. A prova é a de que vai 

embora da terceira estadia na Sicília, deixando o caos instaurado. Conforme Foucault (2010 a, 

p. 196), “[...] A luta entre Dionísio e Dion continua. Dionísio acaba sendo expulso, Dion toma 

o poder. Nova peripécia: Dion é morto no decorrer das lutas intestinas que se desenrolam em 

Siracusa naquele momento [...]”.  

Platão relata ainda, na Carta VII, e Foucault retoma, em O governo de si e dos outros, 

sobre os conselhos que havia dado às duas partes, Dion e seus amigos e Dionísio com o seu 

círculo. Conforme análise de Foucault, considerando forma e conteúdo dos conselhos e a 

natureza de Dionísio, trata-se de temas gerais que se caracterizavam ao olhar do tirano como 

enfadonhos, desinteressantes, a saber, sobre: 

 

                                                
114 Em Carta VII, 339a-b, Platão relata sobre sua terceira viagem [...] Donc Denys, me convoquant une troisième 
fois, m’envoya une trirème pour la facilité  du voyage; il m’envoya aussi Archedèmos, un des Siciliens dont  je 
faisais, pensait-il, le plus de cas, un des disciples d’Archytas, et quelques autres de mes connaissances 
siciliennes. Tous me rapportaient les mêmes nouvelles sur les merveilleux progrès  que Denys avait faits em 
philosophie [...] (PLATON, 1949, p. 47). 



	 201 

[...] alguns temas gerais sobre a justiça e a injustiça, sobre o interesse maior que há em 
praticar a justiça do que a injustiça, alguns conselhos de moderação, conselhos 
também dados às duas partes em presença para que se reconciliem, conselhos aos 
soberanos para que pratiquem a amizade com os povos submetidos, em vez de lhes 
impor uma sujeição violenta, etc. [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 236). 

 

 Platão, embora comprometido com a verdade, fazia uso do cuidado de si, criando, 

nesse sentido, estratégias, técnicas e formas de falar ao tirano. De todo modo, os conselhos de 

Platão que aparecem da Carta VII parecem em nada alterar a cena política de Siracusa; do 

mesmo modo, sua terceira viagem a Siracusa também não muda a natureza do tirano. 

Contudo, Foucault considera como bastante interessantes os relatos da Carta VIII115, a qual 

não possui unicamente conselhos, uma vez que, na análise do francês, elas têm também o seu 

valor nas recomendações políticas. É a carta em que Platão responde ao convite à sua quarta 

viagem. Afirma Foucault (2010a, p. 196): “[...] E a família e os amigos de Dion escrevem de 

novo a Platão, ou em todo caso reatam o contato com Platão a fim de lhe pedir que 

intervenha, e que intervenha como conselheiro, de certo modo pela quarta vez [...]”. 

Platão atende ao círculo de Dion, depois da morte deste, não com a realização da 

quarta viagem, pois se posiciona através de escritos, escreve aos parentes e amigos de Dion e 

estende aos cidadãos siracusanos o diagnóstico116 do estado atual em que se encontra a Sicília. 

Platão denuncia dois defeitos do tirano, primeiro o de “[...] querer fazer da Sicília uma só 

cidade, [...] não ter sido capaz de constituir um império sob uma forma plural, não ter pensado 

corretamente, [...] as dimensões e a forma dessa nova unidade política, que seria uma espécie 

de império [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 241). Por outro lado, como agravamento da 

situação, a forma como Dionísio comandava não agradava nem aos siracusanos nem aos 

chefes das cidades conquistadas. Nesse sentido, afirma Foucault, na análise sobre o tirano: 

“[...] ele não pôde estabelecer as relações de amizade e de confiança. Essas relações de 

amizade e de confiança com os outros chefes, [...] teriam possibilitado a cada cidade 

conservar sua independência” (Idem, ibid). 

Por fim, ao diagnóstico está “A unificação forçada [...] e a ausência de vínculo e de 

amizade que possibilitassem a justa distribuição dos poderes, garantidos e selados pela 
                                                
115 Conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, “a carta VIII é uma carta mais curta do que a carta VII, 
muito menos cheia de reflexões filosóficas, mais política, se vocês preferirem, que responde de modo mais 
imediato a uma situação dramática que se desenvolvia em Siracusa nos meses que seguiram o contexto da carta 
VII. Ou seja, depois do exílio de Dionísio, expulso por Dion, e da morte do próprio Dion, assassinado por sua 
vez em Siracusa, pois bem, a guerra civil se desenvolve na cidade. Os dois lados, o de Dionísio e o de Dion, 
estão se defrontando. É nesse contexto que Platão escreve essa carta VIII” (FOUCAULT, 2010a, p. 238). 

116 Vale salientar o que observa Foucault (2010a, p. 241) a este respeito: “[...] não se trata em absoluto, nesse 
diagnóstico, de criticar o que poderia ser um governo monárquico, autocrático ou tirânico [...]”. 



	 202 

amizade e pela confiança, essa é que foi a falta de Dionísio, e é isso que constitui a doença” 

[...] (Idem, p. 242). Contudo, Platão não diagnostica somente a política de Siracusa, realiza 

também uma espécie de retorno a si mesmo no que diz respeito às suas atuações como 

conselheiro em Siracusa. Conforme Foucault (2010a, p. 236-237): 

  
[...] [Platão] explica que ele próprio, com ajuda de Dion, exortava Dionísio "a se 
preocupar antes de mais nada em conquistar, entre seus parentes e os camaradas da 
sua idade, outros amigos que estivessem acordes entre si em tender à virtude e, 
principalmente, para fazer reinar a concórdia nele, porque necessitava muitíssimo 
dela. Não falávamos [Dion e ele, a Dionísio; M.F.] tão abertamente assim - teria 
sido perigoso -, mas com palavras veladas, e insistíamos sobre o fato de que era esse 
o meio para todo homem se preservar, a si e aos que ele governava, e que agir de 
outro modo era alcançar resultados absolutamente opostos. Se, caminhando pela via 
que lhe indicávamos, tornando-se ponderado e prudente, ele [= Dionísio; M.F.] 
soerguesse as cidades devastadas da Sicília, as ligasse por leis e constituições que 
estreitassem sua união mútua e seu entendimento com ele tendo em vista a defesa 
contra os bárbaros, não apenas duplicaria o reino de seu pai, mas na verdade o 
multiplicaria".  

 

Estamos no contexto histórico do que seria a quarta viagem; Platão não mais age como 

um conselheiro político, mas um analista de si - de sua própria atuação - e um analista político 

- da situação da Sicília. É com esse aspecto que nos deparamos nos percursos de Platão em 

suas viagens a Siracusa, com Foucault a realizar neste foco de experiência o cruzamento das 

relações de poder entre o governo de si e o governo dos outros, entre filosofia e política, entre 

poder e liberdade. Conforme Foucault (2010a, p. 238): 
 
 
E, depois, uma segunda passagem, que estudarei em seguida, uma passagem na qual, 
ao falar da atualidade da carta que está escrevendo, ele diz: sendo agora a situação 
como é, tendo fracassado meus primeiros conselhos a Dionísio, tendo Dion sido 
exilado depois morto, e tendo vocês ficado sozinhos, quais são os conselhos que 
posso lhes dar? [...]  
 

 
Assim, em Carta VIII, 353a117, Platão retoma suas viagens anteriores, analisando-as à 

procura de um diagnóstico da situação. Nessa perspectiva, ele aponta que a nação está 

dividida em duas causas e que não são causas próprias; ao contrário, de um lado, a causa de 

Dionísio, de outro, a de Dion, acrescentando ainda que estas causas só possuem existência no 

                                                
117 Platão, Carta VII em 353 a-b, “[...] É devido à uma fortuna divina e à um deus, é devido aos valores dos 
chefes, é a essas duas causas sustentadas pelo concurso dos cidadãos de então, que nós devemos atribuir a 
salvação que aconteceu – A cada um de ter sua opinião, -  em todo caso, deveu-se a salvação dessa geração”. 
(1949, p. 68) 
“[...] Est-ce à une fortune divine et à un dieu, est-ce à la valeurs des chefs, est-ce à ces deux causes aidées par le 
concours des citoyens d'alors, que l'on veut attribuer le salut qui survint – A chacun d’avoir son opinion, - en tout 
cas, de fut bien le salut pour cette génération”. (1949, p. 68) 



	 203 

apoio dos cidadãos. Essa análise, o que de forma imediata poderia se apresentar como crítica, 

é logo deslocada, como se Platão estivesse a sugerir, nas entrelinhas, que cada cidadão possui 

certa responsabilidade na forma em que se encontra a nação, como se sugerisse que só cabe 

aos próprios siracusanos a mudança na situação política e o cessar da guerra civil instaurada 

em Siracusa.  

Assim, persiste Platão em sua análise a falar a estes mesmos siracusanos, aos do 

círculo de Dionísio e aos amigos de Díon. Recomenda então que percebam, naquilo que lhes 

parece o fim de uma idade com todas as dificuldades perceptíveis nessa realidade, outra 

perspectiva que possa se apresentar como nascimento de um novo momento118. É neste 

aspecto que Foucault observa Platão a desenvolver uma análise acerca dos problemas 

políticos de Siracusa como um médico ao apresentar uma doença em que, no próprio 

diagnóstico, propõe possibilidades de intervenção à cura: 
 

Parece-me que, quando Platão compara a função do conselheiro filosófico com a do 
médico, quando por conseguinte revela que é a politeía inteira que deve ser levada 
em conta pelo conselheiro, é dessa politeía no sentido amplo que se trata. Trata-se, 
para o conselheiro, de se dirigir a quem, no fundo? Pois bem, parece-me que o 
conselheiro, tal como Platão o define, comparando-o com o médico, é 
essencialmente alguém que tem de falar, não, mais uma vez, para impor - no ponto 
de partida da cidade ou como seu marco institucional - as leis fundamentais, mas 
deve se dirigir no fundo à vontade política. Seja essa a do monarca, seja a dos chefes 
oligárquicos ou aristocráticos, seja a dos cidadãos, ele tem de informar essa vontade 
[...] (FOUCAULT, 2010a, p. 214). 
 

 
É na função não mais de conselheiro político, mas de conselheiro filosófico, que 

Foucault apresenta a análise de Platão a partir dos fatos reportados na Carta VII e das 

recomendações políticas da Carta VIII. Admite Foucault (2010a, p. 214): “A filosofia só 

existe no real, a filosofia só encontra seu real se ao filósofo que faz seu discurso respondem a 

expectativa e a escuta daquele que quer ser persuadido pela filosofia”. E é nesse aspecto que 

Platão, no olhar de Foucault, realiza as aproximações entre a função do conselheiro filosófico 

e a função do médico, sugerindo que “[...] um conselheiro na ordem da política deve ser como 

um médico [...]” (idem, p. 239). 

Nesta perspectiva, Foucault retoma a função do médico apresentando as três condições 

fundamentais: primeiro, “[...] restabelecer a saúde tratando dos males [...]. Para tanto é preciso 

                                                
118 Platão, em Carta VIII, 353 c: “[...] mas, continuamente, aquilo que parece ser o fim de uma antiga dificuldade 
se associa ao nascimento de uma nova, e sob o peso dessa cadeia arrisca de cair tanto o partido tirânico todo 
completamente como o partido democrático” (1949, p. 69). 
“[...] mais continuellement ce qui paraît être le terme d'une ancienne difficulté se soude  à la naissance  d'une 
nouvelle, et sous le poids de cette chaîne risque de s'effondrer aussi bien le parti tyrannique tout entier que le 
parti démocratique” (PLATÃO, 1949, p. 69). 



	 204 

conhecer os males. O médico tem, pois, um trabalho de observação, um trabalho de 

diagnóstico a fazer, ele tem de dialogar com seu enfermo para tentar identificar onde está o 

mal. [...]” (Idem, p. 239). Uma segunda característica é a de que “[...] o bom médico não [...] 

se contenta em distribuir receitas e prescrições. [...] é aquele que persuade, [...] que fala a seu 

paciente e o convence da doença que o aflige e dos meios para curá-la [...]” (Idem, ibid). 

Como terceira proposta para um bom médico, considera que “[...] Ele é também aquele que 

consegue, por sua persuasão, convencer o doente de que não basta tomar remédios, mas [que 

é preciso mudar totalmente a maneira de viver, o regime, a dieta [...]” (Idem, ibid). 

Nesse sentido, os conselhos que Platão antes havia prescrito ao nível de um ideal de 

governo ao tirano Dionísio, nesse momento da eclosão da guerra civil, são retomados, 

apresentando-os novamente com algumas modificações como recomendações reais aos 

siracusanos. Conforme Foucault, em O governo de si e dos outros, Platão aconselhara ao 

tirano, através da expressão grega apergázein, que consiste em elaborar, trabalhar e 

aperfeiçoar a si mesmo no sentido de se tornar ponderado e moderado; dizia a Dionisío que o 

symphonos consigo mesmo é fundamental para que o governante possa exprimir, nas cidades 

que tem de administrar, essa sinfonia; ademais, observava que não se deve mudar 

autoritariamente uma constituição por outra unicamente para atender seus próprios fins; por 

fim, expressa que um bom governo deve expressar a phonê, isto é, a voz do cidadão: “[...] o 

que é a voz de cada politeía, e depois governar acorde com essa phonê [...]” (FOUCAULT, 

2010a, p. 244 ss). 

Foucault percebe que Platão não somente faz uso do exercício da retórica, do recurso 

ao logos, mas utiliza uma técnica similar à prática médica. Nesse sentido, o filósofo grego 

exerce a filosofia no érgon. Através desta técnica, Platão - entre estatuto filosófico e estatuto 

político, entre liberdade e poder - tanto luta consigo mesmo como com o outro, representado 

por Dionísio. Desse modo, Foucault passa a analisar um segundo conjunto de conselhos, 

expressos agora na Carta VIII, em resposta ao convite à quarta viagem por parte dos amigos 

de Dion após sua morte. Este grupo de conselhos aparece como reais recomendações políticas 

e possui a intenção de orientação aos cidadãos siracusanos no encontro de saídas ao estado de 

caos em que estão inseridos. Conforme Foucault (2010a, p. 246): 

 
São os mesmos conselhos, [...] Ele se contenta simplesmente em dizer que é preciso 
que cada cidade tenha suas leis. Em compensação, e é perfeitamente normal, pois se 
está atualmente, no momento em que ele fala, numa situação em que a guerra civil 
está a ponto de estourar em Siracusa, em que os dois partidos se enfrentam 
(Dionísio, exilado mas tentando voltar; os amigos de Dion privados de Dion, mas 
que estão na cidade) [...]. 



	 205 

 

Assim, na análise de Foucault, Platão – um filósofo, um indivíduo, um conselheiro 

político – não se comporta, em nenhum momento, como nomóteta, no sentido de considerar 

aspectos de uma constituição, como fizera Aristóteles com as várias constituições das cidades 

atenienses, inclusive a de Atenas (da qual há um texto atribuído a Aristóteles), ou o próprio 

Platão na elaboração de Leis119. Trata-se de recomendações à instituição das leis para a  

cidade, mas Platão, ao invés de elaborar leis, aconselha ao apaziguamento dos ânimos: 

 
[...] quando seus conflitos forem apaziguados e quando os dois grupos que estão se 
defrontando (os partidários de Dionísio exilado e os partidários de Dion assassinado) 
tiverem se reconciliado, não será preciso, diz ele, haver diferença entre os 
vencedores e os vencidos. Não é preciso que os vencedores façam a lei valer para os 
vencidos, é preciso estabelecer nómos koinós (uma lei comum) [...]. Não apenas é 
preciso que a lei seja comum, mas é preciso que os que são vencedores, e que por 
conseguinte exercerão a maior influência na cidade, mostrem que são ainda mais 
submissos às leis que os próprios vencidos (FOUCAULT, 2010a, p. 247). 

 

Conforme Foucault, a Carta VIII apresenta recomendações instauradas na 

movimentação do ethos no momento em que Siracusa ainda estava na ameaça da guerra civil. 

Então, observa e questiona o francês: “[...] esses conselhos são introduzidos e esteados por 

uma reflexão geral sobre a parresía, e é aí que vamos voltar a encontrar nosso problema. [...] 

quais são os conselhos que Platão vai dar agora aos siracusanos que estão se dilacerando na 

guerra civil?” (FOUCAULT, 2010a, p. 250). Foucault apresenta, a partir do jogo nas relações 

de poder, estratégias de governo que possibilitem um simphonos ou um mínimo de diálogo 

entre os litigantes. A primeira observação é para o uso da phonê na politeía: 
 

[...] ele vai propor portanto um sistema organizacional para a cidade. É um sistema 
que podemos representar esquematicamente assim. Primeiro, uma monarquia, mas à 
maneira de Esparta, isto é, na qual os monarcas não terão na realidade nenhum 
poder real [...] esses monarcas serão - é o que Platão propõe no texto -, não dois, 
como em Esparta, mas três, por algumas razões. É que ele quer, e ele diz isso, 

                                                
119 Foucault percebe uma atitude diferente no que Platão vive nesse foco de experiência de Siracusa, o filósofo 
grego não se comporta como monóteta, “É bem sabido que a definição, digamos, morfológica da democracia nos 
textos teóricos de Platão, de Aristóteles, etc., é relativamente fácil de obter, pelo menos em oposição e distinção 
à monarquia, à aristocracia ou à oligarquia. É o governo do dêmos, isto é, do conjunto dos cidadãos. Em 
compensação, vocês sabem que, se essa definição, digamos morfológica, da democracia é relativamente simples, 
a caracterização daquilo em que consiste a democracia - suas características, os elementos indispensáveis para 
que ela funcione bem, suas qualidades -, tudo isso é muito mais instável nos textos gregos. E, de modo geral, 
faz-se intervir, para caracterizar esses elementos internos e funcionais da democracia, um certo número de 
noções, como a de eleutéria (de liberdade), que se refere à independência nacional, à independência de uma 
cidade em relação à dominação de outra. Eleutéria também se refere à liberdade interior, isto é, [ao] fato de que 
o poder não é detido de maneira despótica ou tirânica por um só chefe. Os cidadãos são livres. É uma 
caracterização. Vocês sabem que a democracia se caracteriza também pela existência de um nómos, isto é, pelo 
fato de que a regra do jogo político e do exercício do poder se realiza no âmbito de algo que é lei, que é tradição, 
que é constituição, princípio fundamental, etc.” (2010a,  p. 140). 



	 206 

integrar os descendentes de Dionísio, o Moço, outro descendente de Dionísio, o 
Velho, e o filho de Dion (FOUCAULT, 2010a, p. 250). 

 

Nesse momento, Foucault observa que, embora apareçam pela primeira vez na Carta 

VIII de Platão recomendações nomotéticas, estas não devem ser consideradas como 

elaboração de um filósofo, tendo em vista uma maneira ideal de governar sem nenhuma 

consideração com a história efetiva; ao contrário, trata-se de estratégias que se constituem na 

necessidade da própria situação da cidade com o objetivo de reconstituir uma espécie de 

simphonos na cidade, isto é, em seus indivíduos. Assim, conforme Foucault, poderíamos 

afirmar que Platão, um parresiasta que constitui e exercita compõe, ao mesmo tempo, o 

discurso filosófico no érgon: 

 
[...] esses conselhos na [...] sua função de parresía. É de fato a um exercício de 
parresía que ele se atém. Essa passagem está em 354a da carta VIII, onde está dito o 
seguinte: "Minha recomendação agora, vou tentar dá-la a vós com toda a franqueza 
(ego peirásomai páse parresía) valendo-me de um raciocínio justo e imparcial. 
Estou falando, por assim dizer, como o árbitro que se dirige às duas partes [...], e a 
cada uma delas como se estivesse só [em particular; M.F.] dou meu conselho 
(symboulén) que não é novo." Estamos portanto na ordem da symboulé política, que 
é ao mesmo tempo uma manifestação e um exercício da parresía. [...] é da parresía 
que se trata e que é uma atividade parresiasta que Platão persegue (FOUCAULT, 
2010a, p. 251). 
 

 Nesse sentido, nas recomendações políticas da Carta VIII temos um discurso 

parresiástico dirigido a todos os siracusanos, indicando que cada um deles, enquanto 

indivíduo, é um ser de atitude diante do enfrentamento do que vive. Desse modo, embora 

escrevendo aos amigos de Dion, Platão em 355a, pede que sejam tais recomendações 

extensivas a todos os siracusanos:, “[...] assim, os conselhos que eu dou, solicito aos amigos 

de Dion de os comunicar à todos os Siracusanos, como sendo nossa concepção comum, à ele 

e a mim” (PLATON, 1949, p. 71)120. Foucault esclarece, em O governo de si e dos outros, 

que não se trata “[...] simplesmente aquele discurso geral que se dirige à cidade para lhe 

impor prescrições e leis, mas um discurso de persuasão que se dirige a cada um para obter de 

cada um certo comportamento, certa conduta, certa maneira de fazer [...]” (FOUCAULT, 

2010a, p. 253). 

 Dessa forma, temos no percurso de Platão em suas viagens a Siracusa a resistência a 

um discurso formal e ideal – logos descontextualizado da história efetiva – e a liberdade 

                                                
120 Platão em 355a pede que suas recomendações chegue a todos os siracusanos, “[...] ainsi, les conseils que je 
donne, je prie les amis de Dion de les communiquer à tous les Syracusins, comme étant notre avis commun et à 
lui et à moi” (PLATON, 1949, p. 71). 



	 207 

expressa na vida filosófica na forma de uma alethès bíos, como esclarece Foucault, em A 

coragem da verdade, obra na qual ele aponta quatro tipos de valores a esta expressão de vida; 

à vida filosófica. Primeiro, viver uma vida não dissimulada ou “[...] uma vida que não encerra 

nenhuma parte de sombra [...]” (2011c, p. 195)121. O segundo valor, conforme Foucault, se 

mostra em:  

 
[...] A alethés bíos, em Platão, aparece como a vida sem mistura, sem mistura de 
bem e de mal, sem mistura de prazer e de sofrimento, sem mistura de vício e de 
virtude. Uma verdadeira vida é uma vida que não pode ser abigarrada. Todo esse 
abigarramento (abigarramento da parte concupiscível ou irascível da alma, 
abigarramento das cidades democráticas ou tirânicas em que todos os desejos têm 
seu lugar, em sua violência ou em sua singularidade) é precisamente o que impede 
de levar a verdadeira vida. [...] Que o homem abigarrado, que o homem presa da 
multiplicidade dos seus desejos, de seus apetites e dos movimentos da sua alma, que 
esse homem não possa, não seja capaz de verdade, é exatamente o que está dito na 
República no livro VIII, onde se trata da descrição do homem democrático 
(FOUCAULT, 2011c, p. 196). 

 

O terceiro valor que Foucault identifica nos percursos político-filosóficos de Platão 

“[...] é uma vida reta (euthus). Segundo a caracterização da verdade como retidão, do 

verdadeiro como o que é reto, a verdadeira vida é uma vida reta, isto é, uma vida conforme 

aos princípios, às regras e ao nómos [...]” (FOUCAULT, 201lc, p. 197). O quarto valor 

apontado por Foucault na análise do foco de experiência de Platão aponta que: 
 
[...] essa vida verdadeira é uma vida que escapa da perturbação, das mudanças, da 
corrupção e da queda, e se mantém sem modificação na identidade do seu ser. É essa 
identidade da vida em relação a si mesma que a faz escapar de todo elemento de 
alteração e, por um lado, lhe assegura uma liberdade entendida como independência, 
não dependência, não escravidão, com respeito a tudo o que poderia submetê-la à 
dominação e ao controle, e por outro lado lhe assegura a felicidade (eudaimonía), 
entendida como controle de si e gozo de si por si [...] (FOUCAULT, 2011c, p. 198). 

 

Porém, não poderíamos deixar de acrescentar que o maior dos valores que nós 

consideramos em nossa pesquisa é a movimentação própria do ethos na relação entre 

parástema, paraskeue e parresia que se constitui naquilo que Platão viveu, aconselhou e 

recomendou para os siracusanos na “[...] esperança para todo o mundo ter uma alethinòs bios 

(uma vida verdadeira) [...]” (Idem, ibid). 

É considerando estes aspectos das relações de poder que se entrelaçam com as 

relações de força que Platão vive a liberdade do indivíduo. Esta liberdade não é ideal; ao 

contrário, se encontra na capacidade e na potência de cada um de nós, podendo também, 
                                                
121 Concepção da verdadeira vida, como vida que não dissimula nada, como podemos ver no Hípias menor, nos 
parágrafos 364e-365a.	



	 208 

assim como vemos em Platão, ser mais do que aparenta. Foucault, por sua vez, conseguiu 

mostrar que Platão viveu uma verdadeira vida e, por intermédio dela, legou a retidão de sua 

filosofia para todos aqueles que vieram depois dele122. 

 

 

3.2 Devaneios de Rousseau no caminho da liberdade e do reconhecimento de si  

 

Em Platão, filósofo considerado idealista por uma tradição filosófica de mais de dois 

mil anos, Foucault, considerando os focos de experiência das viagens do filósofo grego a 

Siracusa, nos abre caminhos a novas compreensões da filosofia. Contudo, isso não parece ter 

sido suficiente ao filósofo francês, pois ele continua problematizando, na história da filosofia, 

os conceitos estabelecidos como verdade e persiste na desconfiança das concepções fechadas 

da filosofia. Por outro lado, defende a vida filosófica como o que diz o real. Nessa 

perspectiva, Foucault realiza um trabalho de arqueólogo em busca dessa gênese e nos 

apresenta outras formas de compreensão no exercício do érgon na expressão de uma vida 

filosófica. 

É com o objetivo de compreender a vida filosófica que será tratado outro foco de 

experiência, para o que outro filósofo que Foucault nos indica como aquele que assim como 

Platão exercita o érgon, a saber, Jean-Jacques Rousseau, filósofo que se encontra envolto aos 

ideais e concepções iluministas cuja filosofia possui como aspecto central a natureza123 . 

                                                
122 Foucault cita o filósofo contemporâneo checo Jan Patocka como aquele que considera a filosofia de Platão 
nessa perspectiva da atividade fenomenológica da filosofia. Em Liberté e Sacrifice, “[...] Ora, a liberdade do 
homem reside, antes de tudo, na possibilidade de ser ou de não ser mais que aquilo que ele parece. Há uma 
profunda experiência filosófica que Sócrates e Platão legaram à meditação de todos aqueles que se achegam a 
eles. É o χωρισµος, a separação entre aquilo que é e aquilo que não é e se imporia como mais imperioso que o 
ser. Platão interpreta essa diferença como a linha de demarcação daquilo que é concebível pela razão, daquilo 
que é acessível aos sentidos. Razões especulativas de uma relevância considerável nos impedem de seguir sobre 
esse terreno, mas a separação, o χωρισµος, está aí e se dá à palavra nos numerosos fenômenos que, sem ser 
neles mesmos provas, nos ajudam entretanto à compreender o que se passa”	(PATOCKA, 1990, p. 31). 
“[...] Or, la liberté de l’homme réside avant tout dans la possibilité d’être ou de ne pas être plus que ce qu’il 
paraît. Il y a une profonde expérience philosophique que Socrate et Platon ont léguée à la méditation de tous 
ceux venus après eux. C’est le χωρισµος, la séparation entre ce qui est et ce dont l’être n’est qu’une simple 
apparence, quand bien même cette apparence dissimulerait initialement l’être et s’imposerait plus 
impérieusement que l’étant. Platon interprète cette différence comme la ligne de démarcation de ce qui est 
concevable par la raison et de ce qui est accessible aux sens. Des raisons spéculatives d’une portée  considérable 
nous empêchent de le suivre sur ce terrain, mais la séparation, le χωρισµος est bien là et se porte à la parole 
dans de nombreux phénomènes qui, sans être en eux mêmes des preuves, nous aident néan moins à comprendre 
ce dont il y va” (PATOCKA, 1990, p. 31). 

123 O pesquisador acerca das problemáticas de Michel Foucault, Frédéric Gros, em Foucault et la folie, ao 
apontar o lugar de Sade no contexto da literatura do século XVIII, aí incluindo Rousseau, confirma essa relação 
com a natureza como ponto fulcral de tais teóricos. Assim, a originalidade de Sade consiste em ao “[...]reverso 



	 209 

Foucault considera, seja no aspecto físico, seja no social, seja no âmbito da política, que o 

pensamento do genebrino está movido no entendimento sobre a natureza. O francês não nega 

nem invalida esse pensamento de Rousseau; ao contrário, nos elementos próprios da condição 

da natureza pensada por Rousseau, Foucault nos surpreende e nos apresenta, no âmago do 

pensamento do genebrino, fortes relações de poder que estão na natureza daquilo que o sujeito 

vivencia em seus processos de subjetivação. A pesquisa realizada sobre o Conceito de 

natureza em Rousseau de Soares nos esclarece que “a presença da natureza na vida humana”:  

 
[...] se apresenta de duas formas predominantes: possibilitando a existência humana, 
dando suporte para que ela possa subsistir e, nesse processo, possibilitando que a 
existência humana emerja como diferença em relação à própria natureza, como parte 
dos primeiros esforços cognoscitivos do homem na tentativa de compreender-se e 
desprender-se da natureza. Subsistência e existência autônoma são os dois 
momentos básicos da relação do homem com a natureza. Neste sentido a natureza 
sempre foi e, sempre será, uma referência para o homem (SOARES, 2014, p. 27). 

 
É então, considerando esse entendimento de natureza enquanto possibilidade e 

condição para a existência humana, que Foucault ousa investigar, na história efetiva de 

Rousseau e dos seus escritos, condições, formas e modos de existências que se constituem 

como grandes embates entre poder e liberdade. Conforme Foucault, nas relações que se 

estabelecem na história efetiva de Rousseau com suas lutas nos caminhos da liberdade e do 

reconhecimento de si está a vida filosófica. 

No Discurso sobre a desigualdades entre os homens, por exemplo, Rousseau nos 

apresenta uma belíssima passagem sobre a instituição da sociedade civil em que supõe aos 

indivíduos uma luta da qual o resultado será a vitória do amor próprio levando ao 

deflacionamento do amor de si. Se não considerarmos nisso uma proposta para a vida temos 

aí - no mínimo - o alerta ao indivíduo de que ele se esqueceu de lutar por aquilo que lhe é 

próprio, o “governo de si”, como compreende Foucault. Entretanto, de todo modo, temos 

nesta hipótese o indivíduo como aquele que é alertado por Rousseau a lutar por sua liberdade: 
 

O verdadeiro fundador da sociedade civil foi o primeiro que, tendo cercado um 
terreno, lembrou-se de dizer isto é meu e encontrou pessoas suficientemente simples 
para acreditá-lo. Quantos crimes, guerras, assassínios, misérias e horrores não 
pouparia ao gênero humano aquele que, arrancando as estacas ou enchendo o fosso, 
tivesse gritado a seus semelhantes:  ‘Defendei-vos de ouvir esse  impostor; estareis  
perdidos se esquecerdes que os frutos são de todos e que a terra não pertence a  
ninguém!’(ROUSSEAU, 1991, p. 259). 

                                                                                                                                                   
de dos discursos de Rousseau, de todos os teóricos do século das Luzes. Tudo que era dito sobre o homem, a 
Natureza e Deus deve aí se encontrar aniquilado [...] (1997, p. 100). 
“[...] renverse les discours de Rousseau, de tous les théoriciens du siêcle des Lumières. Tout ce qui s'est dit sur 
l'homme, la Nature et sur Dieu doit s'y trouver anéanti [...]” (1997, p. 100). 



	 210 

  

 Uma das preocupações de Rousseau em seus textos consiste em apontar o lugar e a 

importância da liberdade, de demarcar como o surgimento da sociabilidade foi marcante para 

a perda de uma liberdade natural por uma forma de liberdade moral, baseada no 

consentimento social, nas formas das vivências, o que remete a um simulacro de liberdade 

que passa a ser modelada e aceita conforme os modos da sociedade. Neste sentido, o 

indivíduo se esquece de si próprio no exercício de seu poder e de sua própria soberania. 

Rousseau parece ter sido aquele que, no âmago dos ideais iluministas, percebe o indivíduo 

que luta por transformações e que, nas propostas de mudanças, acaba por perder a si mesmo, 

seu governo, seu referencial, sua liberdade. É o que nos aponta Foucault em Segurança, 

território, população, ao considerar o verbete sobre Economia política que Rousseau 

escreveu para compor a enciclopédia, bem como uma passagem do Contrato Social: 

 
Leiam os dois textos de Rousseau – o primeiro, cronologicamente, o verbete 
“Economia política” da Enciclopédia – e verão como Rousseau postula o problema 
do governo e da arte de governar, registrando precisamente o seguinte (o texto é 
muito característico desse ponto de vista). Ele diz: a palavra "economia" designa 
essencialmente a gestão pelo pai de família a gestão dos bens da família; mas esse 
modelo não deve mais ser aceito, ainda que se tenha feito referência a ele no 
passado. Em nossos dias, diz ele, sabemos que a economia política não é mais a 
economia familiar e, sem se referir explicitamente nem a fisiocracia, nem a 
estatística, nem ao problema geral da população, ele registra esse corte e o fato de 
que “economia”, “economia política” tem um sentido totalmente novo, que não deve 
mais ser reduzido ao velho modelo da família. Em todo caso, ele se atribui nesse 
verbete a tarefa de definir uma arte do governo [...] (2008a, p. 141). 

 

Foucault nos mostra que Rousseau, ao definir a economia política, aponta um sentido 

totalmente novo à arte de governo na abordagem do genebrino: no que diz respeito à 

economia a partir do século XVIII não há mais espaço para entendê-la apenas como uma 

gestão do pai de família. Rousseau não reporta essa arte de governo nenhum modelo nem 

mesmo a fisiocracia; não considera as estatísticas ou o problema geral que envolve a 

população, admitindo, no entanto, a existência de uma arte de governo. Desse modo, a 

questão que nos inquieta é: que arte seria essa? Seria essa arte uma proposta de restaurar a 

liberdade natural usurpada? Continua Foucault, analisando o que Rousseau escreve no 

Contrato Social: 
 

Depois escreverá o “Contrato social": o problema será precisamente saber como, 
com noções como as de "natureza", de "contrato", de "vontade geral", pode-se 
oferecer um princípio geral de governo que dará lugar, ao mesmo tempo, ao 
princípio jurídico da soberania e aos elementos pelos quais se pode definir e 
caracterizar uma arte do governo. Logo, a soberania não é de forma alguma 
eliminada pelo surgimento de uma nova arte de governar, uma arte de governar que 



	 211 

agora transpôs o limiar de uma ciência política, o problema da soberania não é 
eliminado; ao contrário, é tornado mais agudo do que nunca (FOUCAULT, 2008a, 
p. 142). 

 

Vimos que a questão da soberania persiste, o que significa como que retirar da figura 

do soberano o poder e transferi-la para o indivíduo, como oposição ao absolutismo 

monárquico que fora defendido no auge das ideias iluministas na perspectiva do déspota 

esclarecido. A  soberania em Rousseau consiste nesse poder constitutivo do indivíduo que, 

alienado por todos e a favor de si e de todos, entra na construção do contrato. Isso não 

significa, é claro, na concepção de Rousseau, a exclusão do estatuto de soberania. Foucault 

percebe que Rousseau vincula a soberania à arte de governar, de modo que a soberania é um 

elemento que faz parte e constitui a natureza do indivíduo.  

Nessa perspectiva, se na arte de governar absolutista o soberano é o responsável pela 

soberania, considerando, de outro modo, que na concepção de Rousseau cada um é 

naturalmente soberano, Foucault – embora não desenvolva sobre a questão do “governo de 

si”, neste momento em que escreve Segurança, território e população, uma vez que se trata 

do tema de suas últimas aulas no College de France nos cursos O governo de si e dos outros e 

A coragem da verdade – nos indica, outrossim, que, ao observar em Rousseau esse problema 

acerca da soberania, percebeu a relação dessa questão com a questão do indivíduo. Por 

conseguinte, enquanto em Rousseau a soberania se torna cada vez mais forte na condição do 

indivíduo, em Foucault mais fortes estão os vínculos entre soberania e “governo de si” no 

processo próprio de subjetivação do indivíduo.  

De todo modo, podemos considerar que Foucault percebe na estrutura do pensamento 

de Rousseau uma abordagem sobre o “governo de si”. Essa possibilidade fica cada vez mais 

evidente quando consideramos o alerta ao indivíduo no sentido de não se deixar alienar a 

outrem, não se deixar governar por nenhum outro regime que implique no domínio sobre si, 

como, por exemplo, o da força. Nesse sentido, Rousseau alerta que aquele que se doa a 

outrem perde, no mesmo momento, a sua própria humanidade. Foi isso o que Foucault 

percebeu em Rousseau nos caminhos da liberdade e nas relações de poder. 

Em Foucault, as condições, modos e formas de autonomia do indivíduo são similares à 

ideia de soberania proposta por Rousseau. Nessa proposta de autonomia estão a luta e a 

elaboração de estratégias como um processo da vida criativa. A luta pela liberdade é a luta de 

cada um. É a luta por si mesmo. É o governo de si. Nessa perspectiva, o entendimento da 

soberania de Rousseau coincidiria com a noção de “o governo de si” em Foucault, de modo 



	 212 

que nenhuma forma de governo exterior teria o poder de usurpar a liberdade do indivíduo, o 

qual, por sua vez, deveria lutar no exercício de sua liberdade. 

É essa a arte de governo que Rousseau propõe, isto é, o governo é um corpo 

constituído por cada indivíduo que constitui essa totalidade. Nesse aspecto, possui todo 

sentido a frase de Rousseau quando afirma que busca um pacto em que “[...] cada um, unindo-

se a todos, só obedeça, contudo, a si mesmo, e permaneça tão livre quando antes [...]” 

(ROUSSEAU, 1996, p. 20-21). Conforme Jean Starobinski, em Accuser et séduire, essais sur 

Jean-Jacques Rousseau, os escritos do genebrino, por não poupar nenhum vício da sociedade 

- uma vez que, ao contrário, desnuda a sociedade e denuncia todos os seus vícios em seus 

mais íntimos detalhes - impulsiona na intelectualidade europeia a indignação e a repulsa da 

obra e da pessoa de Rousseau:  
 

Mudo pela indignação, enlevado por um elã negador, a entrada de Rousseau na 
literatura tem, pois, a aparência de uma entrada na guerra. O breves anos de 
efervescência que se seguem ao sucesso do primeiro Discurso são anos de cólera e 
de intransigência. Ele não poupa nenhum dos vícios da sociedade. Esta, bem 
entendido, encontrará numerosos defensores, desejosos de revidar com brilhantismo. 
Rousseau, fortalecido por seus novos princípios, retornará golpe por golpe. “Logo 
[...] eu não via mais que erro e loucura nas doutrinas dos sábios, que opressão e 
miséria na nossa ordem social. Na ilusão de meu insensato orgulho, eu acreditava ter 
sido feito para dissipar todos esses prestígios”. A posteriori, Rousseau descreve seu 
estado de indignação como um tipo de expansão conquistadora do pensamento 
acusador que se radicaliza e se exacerba. Se Rousseau não desautoriza a acusação 
ele mesmo, ele ironiza acerca da missão libertadora à qual ele cria está encarregado. 
Ele virá a considerar que essa tensão virtuosa e esse perpétuo desafio eram “o estado 
o mais contrário ao [seu] natural”. Sua paixão, sua embriaguez não tinham, portanto, 
nada de dissimulado. “Eu não representei nada” (STAROBINSKI, 2012, p. 13)124. 

 

Diante dessa realidade, Rousseau tenta se defender, muito embora, no jogo de 

interesses, o genebrino enfrenta um duplo golpe. Primeiro, por tudo o que lhe é imputado, de 

loucura, de erro; segundo, ao tentar se defender é alvejado com mais acusações daqueles que 

o criticam, isto é, de que não existe essa realidade de perseguição, de que nenhuma pessoa o 

denomina de louco ou de errante e que todas as questões são apenas devaneios de Rousseau. 

                                                
124 Mue par l'indignation, portée par l'élan négateur, l'entrée de Rousseau en littérature a donc les allures d'une 
entrée en guerre. Les quelques années d'effervescence qui font suite au succès du premier Discours sont des 
années de colère et d'intransigeance. Il n'épargne aucun des vices de la société. Celle-ci, bien entendu, trouvera 
de nombreux défenseurs, désireux de riposter avec éclat. Rousseau, fort de ses nouveaux principes, rendra coup 
pour coup. “Bientot [...] je ne vis plus qu'erreur et folie dans la doctrine de nos sages, qu'oppression et misére 
dans notre ordre social. Dans l'illusion de mon sot  orgueil je me crus fait pour dissiper tous ces prestiges”. A 
posteriori, Rousseau décrit son état d'indignation comme une sorte d'expansion conquérante de la pensée 
accusatrice, qui se radicalise et s'exacerbe. Si Rousseau ne désavoue pas l'accusation elle-même, il ironise sur la 
mission libératrice dont il s'était cru chargé. Il en viendra à estimer que cette tension  vertueuse et ce  perpétuel 
défi étaien “l’état le plus contraire à [son] naturel”. Son emportement, son ivresse n’avaient pourtant rien de 
simule. “Je ne jouai rien” (STAROBINSKI, 2012, p. 13) 



	 213 

Nessa perspectiva, vale salientar as abordagens de Manoel Barros da Motta, na 

apresentação da edição brasileira do Ditos e escritos I, ao explicitar sobre o itinerário que 

Foucault percorre em questões como psicose, devaneios e criação, observando que o francês 

retoma a problemática da loucura desenvolvida pela psicanálise abordando aspectos da vida 

de Rousseau, além de sugerir que Foucault consagrou não somente ao que viveu Rousseau, 

mas às obras do genebrino, a possibilidade de estas serem postas em paralelo às investigações 

que ele realiza acerca da loucura. 

Vale salientar e deixar claro que Foucault não considera Rousseau louco, ao contrário, 

na sua análise encontramos uma espécie de estratégia de Foucault que aparece como uma 

denúncia do quanto a sociedade promove no indivíduo psicoses, delírios e devaneios, o que se 

coaduna com a compreensão do genebrino de que a sociedade corrompe o homem. Mas, mais 

que isso, o próprio Rousseau admite, em Os devaneios do caminhante solitário, que: 

 
Quando meu destino me lançou na torrente da sociedade, nada mais encontrei que 
pudesse deleitar, por um momento, meu coração. A nostalgia de meus doces lazeres 
me seguiu por toda a parte e lançou a indiferença e o desgosto sobre tudo o que 
pudesse se encontrar ao meu alcance que fosse próprio a conduzir ao sucesso e às 
honras. Incerto em meus inquietos desejos, esperei pouco, obtive menos e senti, nos 
próprios vislumbres de prosperidade, que, mesmo quando tivesse obtido tudo o que 
julgava procurar, não teria encontrado esta felicidade de que meu coração estava 
ávido, sem saber distinguir seu objeto. Assim, tudo contribuía para separar minhas 
afeições deste mundo, mesmo antes das infelicidades que nele deviam tornar-me 
completamente estranho. Cheguei aos quarenta anos flutuando entre a indigência e a 
riqueza, entre a sabedoria e o erro, cheio de vícios, adquiridos pelo hábito, sem 
nenhuma má inclinação no coração, vivendo ao acaso, sem princípios bem formados 
por minha razão e desatento diante de meus deveres, sem os desprezar, mas 
freqüentemente [sic], sem os bem conhecer (1986, p. 43-44). 

 

Então, considerando a abordagem de Motta e as inquietantes revelações de Rousseau 

sobre o que estava a vivenciar, temos o que nos afirma Foucault em História da loucura: “[...] 

os delírios de Rousseau pertencem a suas obras, assim como essas mesmas obras lhes 

pertencem. Aqui nos textos, lá nessas vidas de homens, a mesma violência falava, ou a 

mesma amargura; visões eram certamente trocadas; linguagem e delírio se entrelaçavam [...]” 

(FOUCAULT, 1978, p. 581-582). 

De todo modo, temos aí indícios de relações de poder inseridas nas relações entre os 

indivíduos, mas Foucault nos surpreende em mostrar de modo original a luta e as relações de 

poder existentes entre a realidade e os devaneios naquilo que Rousseau vive no caminho da 

liberdade e do reconhecimento de si. Em Introduction, de 1962, publicado em Ditos e escritos 



	 214 

I, texto em que Foucault faz a apresentação da obra Diálogos125 de Rousseau à sociedade 

parisiense, o francês mostra o genebrino no embate do indivíduo consigo mesmo, isto é, com 

sua própria natureza.  

Foucault percebe a relação de poder e força entre os textos autobiográficos de 

Rousseau e a própria pessoa do genebrino, nos apresentando no Rousseau escrivão e na 

escrita autobiográfica aquilo que possibilita ver o autor em sua obra e a obra pelo autor. É 

nesse limite próprio entre o real e o imaginário, ou o imaginário real, que Foucault admite, em 

As palavras e as coisas, estar os dilemas da natureza do indivíduo: 

 
[...] Reina exatamente em seu limite. A partir dele, a violência, a vida e a morte, [...] 
vão estender, por sob a representação, uma imensa camada de sombra, que nós 
agora tentamos retomar como podemos, em nosso discurso, em nossa liberdade, em 
nosso pensamento. Mas nosso pensamento é tão curto, nossa liberdade tão submissa, 
nosso discurso tão repisado que é preciso realmente nos darmos conta de que, no 
fundo, essa sombra subterrânea é um poço de dificuldades [...] (FOUCAULT, 1999, 
p. 292). 

 

Essa “sombra subterrânea” está em Introduction, texto singular em que Foucault 

percebe nos aspectos próprios da natureza humana, vivenciados na persona de Rousseau, o 

jogo existente nas relações entre os indivíduos e o poder em exercício. Neste jogo, está a 

liberdade como uma história do pensamento viva. É como se o indivíduo estivesse, em sua 

história efetiva, em uma caçada. Deste modo, fazendo uma analogia com o indivíduo que usa 

arco e flecha em busca de sua presa, teríamos no arco o lugar onde se encontra tudo aquilo 

que Rousseau vive em seu momento presente, isto é, as adversidades em que o genebrino está 

inserido; nas flechas, que não são atiradas sem o arco e sem o indivíduo que as tome no pulso, 

se move o jogo de relações. Nessa relação do arco, da flecha e dos indivíduos, estes últimos – 

indivíduos – caça e caçador adentram na floresta; nela, no interior da própria natureza, estão 

as relações análogas do que apresenta Foucault sobre Rousseau a partir dos seus escritos 

autobiográficos. 

Nos escritos autobiográficos de Rousseau, Confissões (2007), Rousseau, o juiz de 

Jean-Jacques (2002) e em Os devaneios do caminhante solitário (2008), podemos perceber 

Rousseau como o indivíduo livre que vivenciou, nos limites de sua vida, processos de 

alternância da natureza de si, na medida em que, no exercício de sua liberdade, se 

entrecruzava com o poder na relação com outros indivíduos. Desse modo, no movimento 

                                                
125  ROUSSEAU, J-J. Dialogues, Rousseau juge de Jean-Jacques. In.: Bibliotéque de la Pléiade, Paris: 
Flamarion, 2002. 



	 215 

próprio das relações de poder e na luta diante destas relações, tem-se o que força Rousseau na 

criação de estratégias, além da preocupação com o cuidado de si. 

Foucault analisa esta relação de poder tendo como foco principal as Confissões e os 

Diálogos, e nas discussões que entrelaçam os conteúdos dos discursos das duas obras nos 

apresenta Rousseau como aquele que vive com criatividade através da relação poder e força 

no enfrentamento do real uma vida filosófica. Contudo, na análise do francês, o ponto 

nevrálgico se expõe quando, depois de escrever a obra Confissões, Rousseau a oferece à 

leitura pública. 

Vale salientar: nesta questão fica evidente uma das temáticas que Foucault aprecia nas 

análises dos discursos, isto é, a relação entre público e privado. Embora muitas outras 

abordagens estejam a se mover na trama das relações, poderíamos, de certo modo, considerar 

nesse momento o exercício da parresia. Assim, a partir do momento em que Rousseau tomou 

a decisão não só de escrever sobre si, nas Confissões, mas de expor seu discurso - 

consequentemente expondo a si mesmo e sua obra à análise de um público - o genebrino 

assume o risco da aceitação ou da reprovação. 

Nesse sentido, Rousseau ousou, e nesse movimento que se desdobra da disputa entre 

as relações de poder e força existentes no âmago das relações entre público e privado tem-se 

uma dupla exposição: a da obra e a do autor. Contudo, a leitura se realiza por sequência de 

encontros na casa do Sr. Du Pezay, em Dorat, diante do príncipe real da Suécia. Algumas 

outras leituras aconteceram na casa de Egmont, local onde a leitura foi concluída. Conforme 

Foucault, tratava-se de uma leitura em confidência para um público restrito: 

 
[...] No início do mês de maio de 1771, Rousseau concluiu a leitura das 
Confissões, na casa do conde de Egmont: “Qualquer um que, mesmo sem ter 
lido meus escritos, examinar por seus próprios olhos meu natural, meu caráter, 
meus costumes, minhas inclinações, meus prazeres, meus hábitos e vier a 
considerar-me um homem desonesto, é ele próprio um homem a ser sufocado”. 
Um jogo de sufocação começa, e não cessará antes da redescoberta do caminho 
aberto, respirável, irregular, enredado, mas sem entrelaçamento do passeio e do 
devaneio [...] (2011a, p. 165). 

 

É nesse jogo de sufocação entre o real e o imaginário que Rousseau se depara com a 

mais angustiante das lástimas que podem ser atribuídas a um autor: o silêncio. A reação do 

público não comportou sequer uma única palavra emitida ou um mísero comentário sobre a 

leitura, o que coloca Rousseau no uso da liberdade na busca do reconhecimento de si. Então, 

nesse aspecto encontramos os motivos de Foucault, em História da loucura, ao abordar a 

doença mental apresentando aspectos tão similares ao que Rousseau estava a vivenciar: 



	 216 

 
[...] a loucura não mais indica um certo relacionamento do homem com a verdade — 
relacionamento que, pelo menos silenciosamente, implica sempre a liberdade; ela 
indica apenas um relacionamento do homem com sua verdade. Na loucura, o 
homem cai em sua verdade: o que é uma maneira de sê-la inteiramente, mas também 
de perdê-la. A loucura não mais falará do não-ser, mas do ser do homem, no 
conteúdo daquilo que ele é e no esquecimento desse conteúdo. E enquanto ele era 
outrora o Estranho em relação ao Ser — homem do nada, da ilusão, Fatus (vazio do 
não-ser e manifestação paradoxal desse vazio) —, ei-lo agora retido em sua própria 
verdade e, por isso mesmo, afastado dela. Estranho em relação a si mesmo, 
Alienado. A loucura sustenta agora uma linguagem antropológica visando 
simultaneamente, e num equívoco donde ela retira, para o mundo moderno, seus 
poderes de inquietação, à verdade do homem e à perda dessa verdade e, por 
conseguinte, à verdade dessa verdade (FOUCAULT, 1978, p. 561). 

 

Desta feita, o genebrino se encontra em meio a uma urbanidade dissimulada, uma 

adesão ao pensamento da época, uma estética superficialista e caminha da indiferença das 

pessoas à perda da liberdade. Desse modo, o poder em exercício se apresenta como aquele 

que o move e restaura a liberdade, a partir do momento em que Rousseau assume, diante das 

adversidades, buscar a verdade e o reconhecimento de si. Encontramos aqui os motivos que 

levaram Foucault à abordagem de Rousseau, reconhecendo o sentido que faz com que 

Foucault prefacie os Dialogues, enquanto um texto que caminha de par a par com as 

Confissões nessa busca de mostrar um homem em toda sua verdade.  

Nessa obra autobiográfica, Rousseau se entrega por inteiro, descreve a si mesmo: por 

meio do que está escrito, é possível conhecer quem é a pessoa de Rousseau na medida em que 

a escrita o afirma. Trata-se, como Foucault (2011a, p. 165) observa, do “[...] conhecimento 

que é dado sem maquiagem [...]”. Contudo, se o que está escrito o afirma por um lado, por 

outro o compromete na medida em que, na trama em que se forma em as Confissões, 

Rousseau expressa uma subjetividade excepcional, mostra-se, fala sobre si mesmo da forma 

mais legítima. É fato que lastima as críticas que lhe são imputadas em sua obra confessional, 

lamenta a série de impressões a ele atribuída, tenta esclarecer que essas ideias não 

correspondem à pessoa que ele é, muito embora reconheça que pode ter sido ele que as deu de 

si aos outros, por isso, ele mesmo, autor de Confissões, deverá esclarecê-las. Conforme 

Foucault (2011a, p. 166), na obra Confissões, as declarações emitem: 

 
[...] a verdade que ela quer transmitir será, através desse segredo, liberada para um 
percurso indefinido e imediato, verdade já idealizada para tornar-se crença. No éter 
onde a voz enfim triunfa, o malvado que não crê não poderá mais respirar; não serão 
mais necessárias mãos nem cordões para sufocá-lo.  

 

É assim que se desenvolve a obra nessa tentativa de esclarecer os mal-entendidos, pois 

ele fala sobre si mesmo por meio dos seus escritos em confissão; contudo, a linguagem por 



	 217 

Rousseau utilizada era a mesma linguagem filosófica que utilizara para falar da sociedade em 

que vivia. O resultado foi a incompreensão e o reforço aos insultos a ele. Por conseguinte, a 

verdade não aparece, a voz é sufocada pelo silêncio dos ouvintes e a aclamação que Rousseau 

aguardava na escuta não se realizou. Assim, a voz emitida nas Confissões eram ecos, o 

genebrino estava diante da rejeição do público à sua obra, obra que dizia a si mesmo, sua 

persona, mas que, ao invés do efeito instantâneo da aclamação, foi recepcionada pelo 

silêncio. Observa Foucault (2011a, p. 166) o seguinte em um trecho no qual Rousseau narra a 

reação do público: “Todos se calaram:  Madame d'Egmont foi a única que me pareceu 

emocionada; ela estremeceu visivelmente, mas bem depressa refez-se e guardou o silêncio 

assim como toda a companhia. Tal foi o fruto que colhi dessa leitura e de minha declaração”. 

Neste sentido, considerando o contexto da incompreensão, da voz sufocada, Rousseau 

continua sua caminhada no enfrentamento da realidade que vivencia. Assim, se uma voz - a 

própria voz de Rousseau - não foi suficiente para dizer sobre si mesmo, o genebrino agora 

buscará outras vozes a dialogarem entre si, surgindo a obra Diálogos. Sobre esta abordagem, 

contextualiza Foucault (2011a, p. 166-167) que: 

 
Provavelmente, foi no decorrer do inverno seguinte que Rousseau pôs-se a escrever 
os Diálogos, segundo um uso da voz absolutamente diferente. De início, trata-se de 
uma voz já sufocada e encerrada em um “silêncio profundo, universal, não menos 
inconcebível que o mistério que ele encobre ... silêncio assustador e terrível”. 

 

Em Introduction, quando apresenta os Diálogos de Rousseau à sociedade parisiense, 

Foucault (2011a, p. 165) admite: “São anticonfissões. E vindas, como que de seu monólogo 

interrompido, de um refluxo da linguagem que explode por ter encontrado uma obscura 

barragem” [...]. Os Diálogos, em um primeiro momento, apresentam uma espécie de sujeito 

fraturado, expresso nas vozes das várias personagens que dialogam. Trata-se de um 

dispositivo inverso ao utilizado na escrita de Confissões. Não há mais a voz que fala: o que há 

são muitos anônimos. Entre a personagem formada e a deformada está o francês evocando um 

Jean-Jacques criminal no endereço de um Rousseau honesto a defender um virtuoso Jean-

Jacques. Nessa trama literária, os Diálogos são uma reconstrução de si e, ao mesmo tempo, 

uma demonstração de si que até aquele momento, para o público em geral, esteve alheia aos 

olhos e ouvidos daqueles que se detiveram nas fábulas e fabulações acerca de Jean-Jacques 

Rousseau:  

 
[...] Justificar a existência é reconduzi-la à sua vontade de natureza, nesse 
ponto imóvel onde nascem, realizam-se e depois acalmam-se todos os 



	 218 

movimentos segundo uma espontaneidade que é igualmente necessidade do 
caráter e frescor de uma liberdade não ligada (FOUCAULT, 2011a, p. 178-
179)126. 
 

Ao percorrer as obras de Rousseau, Foucault ratifica essa posição e a assume a partir 

de seus referenciais teóricos. Aliás, nisto consiste a novidade de sua perspectiva analítica, o 

que aproxima Rousseau de uma leitura mais contemporânea de sua obra, ao mesmo tempo em 

que atualiza as inquietações do genebrino, dando a estas uma abordagem atual.  

No movimento da obra Diálogos, a persona de Rousseau se insere no jogo do que 

intitulamos devaneios, entre equívocos e incompreensões; nas lacunas a serem preenchidas, 

estão realidade e integralidade em que se delineia o próprio Rousseau. É nesse aspecto entre 

real e imaginário, devaneios e verdade, com todas as variações dos discursos, que estão os 

temas do curso que Foucault proferiu em Louvain em 1981 sobre a confissão e sobre seu 

papel na busca à justiça, uma abordagem que lança um olhar contemporâneo sobre o texto do 

genebrino; deste modo, continua Foucault (2011a, p. 178-179):  
 
[...] O julgamento de fato supõe a explosão da fala: seu edifício só é 
totalmente sólido se culminar com a confissão do acusado, nesse 
reconhecimento falado do crime pelo criminoso. Ninguém tem o direito de 
isentar quem quer que seja de um julgamento: é preciso ser julgado e 
condenado, já que sofrer a punição é ter falado. O suplício supõe sempre 
uma fala anterior. Finalmente, o mundo fechado do tribunal é menos 
perigoso que o espaço vazio onde a palavra acusadora não se choca com 
nenhuma oposição, já que ela se propaga no silêncio, e onde a defesa não 
convence jamais, já que ela não responde senão a um mutismo. [...] 
Rousseau, ele, aceitou ser juiz de Jean-Jacques. 
 

 Sendo uma obra cujo mote é um processo judiciário, um julgamento, os Diálogos se 

enquadram no tipo de análise que Foucault segue em suas obras, como Vigiar e punir. No que 

tange ao discurso rousseauniano, ele destaca o espaço do tribunal como um espaço mais 

seguro. Entretanto, segundo o mesmo Foucault, este espaço não é menos exasperante para a 

figura daquele que lá se expõe e confessa. Nas aulas em Louvain, ele declara o seguinte: “[...] 

dizer a verdade também se insere em tecituras rituais densas e complexas, ele está 

acompanhado de numerosas crenças, nós o dotamos de estranhos poderes. Haveria a 

necessidade de se fazer, talvez, toda uma etnologia do dizer a verdade” (FOUCAULT, 2012, 

p. 3). 

                                                
126 Neste sentido, a leitura de Foucault se assemelha à de Starobinski, por estabelecer como relação primordial da 
obra do genebrino a oposição entre transparência e opacidade, entre verdade e fabulação, entre imediaticidade e 
mediação.  



	 219 

No tribunal montado por Rousseau, o que se busca é a verdade. O que o genebrino 

almeja de fato é que se faça justiça à sua pessoa. Foucault aponta que à época das Confissões 

Rousseau usava o pseudônimo de Jean-Jacques Renou. À época dos Diálogos, ele volta a 

assinar com seu nome. Mas não é o autor em sua totalidade que se encontra neste texto, antes 

é o sujeito dissociado. Deste modo, nos Diálogos estão presentes, para Foucault, ao menos 

quatro personagens:  

 
[...] A discussão põe em jogo um Francês anônimo, representativo dos que 
roubaram de Rousseau seu nome; diante dele um certo Rousseau que, sem 
outra determinação concreta além da honestidade, leva o nome do Rousseau 
real arrebatado pelo público, e ele conhece precisamente o que é de 
Rousseau: suas obras. Enfim, uma terceira, mas consistente presença, aquele 
que não se designa mais senão por Jean-Jacques, com uma familiaridade 
arrogante, como se ele não tivesse mais direito ao nome próprio que o 
individualiza, mas apenas à singularidade de seu próprio nome. Porém esse 
Jean-Jacques não é nem mesmo dado na unidade à qual tem direito: há um 
Jean-Jacques-para-Rousseau que é o "autor dos livros", e um outro para o 
francês, que é o "autor dos crimes". [...] É através desses quatro personagens 
que, progressivamente, o Jean-Jacques Rousseau real é delimitado [...] 
(FOUCAULT, 2011a, p. 170-171). 

 

Rousseau é um homem que defende a liberdade e continua na perspectiva adotada por 

Foucault vivendo e defendendo a liberdade, escrevendo e mostrando em seus escritos a si 

mesmo, a natureza na exemplaridade de um indivíduo que é livre, mesmo diante das 

adversidades. Mesmo porque ele, o indivíduo, encontra espaço para a busca da liberdade em 

sua história efetiva, era isso que Rousseau fazia e nos indica em Os devaneios de um 

caminhante solitário: 

 
[...] Vi que da solução desse problema dependia a precisão do julgamento que 
deveria neste ponto aplicar a mim mesmo, e, após tê-lo bem examinado, eis de que 
maneira consegui aplicá-lo a mim mesmo. Lembro-me de ter lido um livro de 
filosofia que mentir é esconder uma verdade que deve ser manifestada. Conclui-se 
perfeitamente dessa definição que calar uma verdade que não se é obrigado a dizer 
não é mentir; mas aquele que, não contente, em semelhante caso, em não dizer a 
verdade, diz o contrário, mente então ou não mente? Segundo a definição, não se 
poderia dizer que mente; pois se dá uma moeda falsa a um homem ao qual nada 
deve, sem dúvida, engana esse homem, mas não o rouba. Apresentam-se aqui duas 
questões para serem examinadas, ambas muito importantes. A primeira, quando e 
como se deve a outrem a verdade, já que não se a deve sempre. A segunda, se há 
casos em que se pode enganar inocentemente. Esta segunda questão está 
perfeitamente resolvida, sei-o muito bem; de maneira negativa, nos livros, onde a 
mais austera moral nada custa ao autor, de forma positiva, na sociedade, onde a 
moral dos livros é considerada palavra frívola impossível de praticar. Deixemos, 
portanto, essas autoridades que se contradizem e procuremos, através de meus 
próprios princípios, resolver, para mim, essas questões (ROUSSEAU, 1986, p. 56). 

 



	 220 

Conforme Rousseau, é preciso que busquemos em nós mesmos e por nós mesmos as 

resoluções de nossos problemas. Deste modo, antes de aplicar, apontar ou propor ao outro, 

deveriam nossas verdades ser aplicadas primeiramente a nós mesmos. Em nossa análise, 

Rousseau propõe com muita lucidez – mesmo que necessário à criação de estratégias – 

transpor as autoridades das verdades presentes nos livros, enquadradas nos pressupostos 

morais ou nas imposições da sociedade. Há alguma proposta com maior lucidez, maior 

indicação de soberania e de “governo de si” do que esta? Entretanto, sua busca pela liberdade 

era entendida como loucura. E nesse contexto é interessante salientar o quanto em uma época 

da civilização127- época em que se entroniza o homem, que o elege como seu motivo principal 

– não se reconhece o status em que o homem se encontra; muito pelo contrário, se considere 

que as formas da escravidão humana sejam associadas, paradoxalmente, à mais sofisticada 

forma de escravidão.  

Nesse sentido, no foco de experiência que trabalhamos acerca dos devaneios de 

Rousseau nos caminhos da liberdade e no reconhecimento de si, nos deparamos com a 

sociedade como responsável pela escravidão do homem. Da liberdade natural, o homem 

passou a um estado próximo à escravidão. Para Rousseau, em um trecho clássico no início do 

Contrato social, “O homem nasceu livre e por toda parte está agrilhoado” (ROUSSEAU, 

1996, p. 8). Rousseau vai se tornar um defensor dessa liberdade. A própria noção de 

civilidade, de costumes, de vida social que se impõe castra o indivíduo por um lado e, em 

outro aspecto, o indivíduo convicto das condições em que está inserido encontra formas de 

atuação de modo a perceber até que ponto o que se considera civilidade está relacionado com 

o que vive e, ainda, uma vez o que vive, é autêntico por ser um ato livre do indivíduo livre, 

podendo ser, entretanto, apenas uma obrigação ou uma automação imposta pelas normas da 

civilidade. 

Desse modo, a “loucura” de Rousseau, nesse sentido, se constitui segundo a 

perspectiva adotada por Foucault, como forma de clarificação das coisas que os homens ao 
                                                
127 Sobre civilização o pesquisador acerca de Rousseau, Jean Starobinski, em Le remède dans le mal, esclarece: 
“A palavra civilização pôde ser adotada muito rapidamente uma vez que ela consitui um vocábulo sintético de 
um conceito pré existente, formulada precedentemente de uma maneira múltipla e variada: abrandamento dos 
costumes, educação dos espíritos, desenvolvimento da polidez, cultivo das artes e das ciências, desenvolvimento 
do comércio e da indústria, aquisição de comodidades materiais e do luxo. Para os indivíduos, os povos, a 
humanidade inteira, ela designa de início o processo que foi realizado pelos civilizados (termo pré existente), 
sendo o resultado cumulativo desse processo. É um conceito unificador” (STAROBINSKI, 1989, p. 15). 
“Le mot civilisation a pu être adopté d'autant plus rapidement qu'il constitue un vocable synthétique pour un 
concept préexistant, formulé précédemment de façon multiple et variée: adoucissement des moeurs, éducation 
des esprits, développement de la politesse, culture des arts et des sciences, essor du commerce et de l'industrie, 
acquisition des commodités matérielles et du luxe. Pour les individus, les peuples, l’humanité entière, il désigne 
d'abord le processus qui en fait des civilisés (terme préexistant), puis le résultat cumulatif de ce processus. C'est 
un concept unificateur” (STAROBINSKI, 1989, p. 15). 



	 221 

redor não compreendem ou, quando muito, não aceitam. Rousseau e sua loucura 

esclarecedora compõem um importante modelo para considerar o que Foucault nos quer 

mostrar acerca da liberdade. 

 

 

3.3 Passos de Kant à pragmática de si 
 

Foucault nos apresenta, na história efetiva de Platão, no foco de experiência sobre as 

viagens do filósofo grego a Siracusa, uma perspectiva do que é uma vida filosófica. Da 

mesma forma, vimos no foco de experiência dos devaneios e da luta pela liberdade de 

Rousseau, bem como em meio à subjetividade excepcional das Confissões, os processos de 

subjetivação dos Diálogos e, na “loucura” esclarecedora do genebrino, outras expressões do 

que é uma vida filosófica. O filósofo francês continua, entretanto, a nos inquietar sobre a 

insuficiência, a falta, a carência da filosofia quando enclausurada nas concepções fechadas 

acerca do real. Nesse aspecto, Foucault problematiza a história da filosofia de seu tempo 

persistindo na necessidade do real da filosofia, da consideração da luta, do jogo presentes nas 

relações existentes naquilo que o indivíduo vive. Assim, da mesma forma que percebeu em 

Platão e em Rousseau a vida filosófica, deixa-nos a abertura de investigarmos essa 

possibilidade em outro filósofo que viveu no período que a história das configurações 

denomina contemporaneidade. Neste sentido, consideraremos, a partir das abordagens de 

Foucault, o exercício do érgon na expressão de uma vida filosófica também no filósofo 

alemão Immanuel Kant. 

Considerando ainda o item anterior de nossa pesquisa ao tratarmos sobre o olhar de 

Foucault acerca da vida filosófica em Rousseau, vale salientar o interessante aspecto que nos 

apresenta o filósofo alemão Ernst Cassirer (1874-1945), em sua obra Rousseau, Kant, Goethe, 

acerca de como o filósofo alemão que investigaremos nesse momento de nossa pesquisa, 

Immanuel Kant, aprecia a pessoa e o pensamento de Rousseau. Cassirer (1991, p. 30), ao 

analisar alguns fragmentos do filósofo alemão, afirma que “Kant considerava Rousseau não 

como o inventor de um novo "sistema", mas como um pensador que tinha uma nova 

concepção de natureza e da função da filosofia, de sua vocação e dignidade [...]” 128. Cassirer 

teve acesso ao fragmento de Kant em que considera Rousseau aquele que o inspirou e guiou 

                                                
128 Cassirer, ao analisar alguns fragmentos do filósofo alemão: “Kant considérait Rousseau, non pas comme 
l'inventeur d'un nouveau “systéme”, mais comme un penseur qui avait une nouvelle conception de la nature et 
de la fonction de la philosophie, de sa vocation et de sa  dignité” [...] (CASSIRER, 1991, p. 30). 
 



	 222 

no caminho certo do conhecimento, isto é, sobre o conhecer a si mesmo, o pensar sobre si 

mesmo. Eis o fragmento citado por Cassirer (1991, p. 30): 

 
Eu sou, eu mesmo, por uma inclinação natural, - escreve ele à idade de quarenta 
anos -, um homem que busca a verdade: eu sinto uma sede ardente de conhecimento 
e o vivo desejo de progredir por essa via, sobre a qual cada passo adiante me enche 
de satisfação. Houve uma época na qual eu pensava de fato que o conhecimento e 
seu avanço constituiam tão somente a honra da humanidade em meio à qual eu 
desprezava o homem ordinário que nada sabia. Rousseau me remeteu ao caminho 
correto [...].129 

 

Neste sentido, se Kant considera Rousseau como aquele que lhe deu o caminho certo 

ou lhe serviu como guia, vale considerar que o genebrino influenciou o filósofo alemão em 

seus passos rumo à pragmática de si. É com o objetivo de compreender a expressão do real da 

filosofia em Kant que investigaremos, sob o olhar de Foucault, esses passos que o filósofo 

alemão seguiu na “pragmática de si”.  

Kant, como Platão, ficou conhecido na história da filosofia como filósofo idealista. 

Seu pensamento está envolto na conjuntura dos ideais do iluminismo aderidos à filosofia 

alemã, cuja preocupação era tratar da episteme contemporânea fundada na racionalidade. 

Contudo, Foucault percebe em Kant vários aspectos que põem em suspeita o uso ordinário da 

razão, se evidenciando na Aufklarung130 um debate sobre o domínio da razão no âmbito da 

política. Em Conversa com Michel Foucault, de 1980, publicada em Ditos e escritos VI, o 

francês questiona esse domínio da razão como uma forma de derrisão da liberdade: 

                                                
129 Fragmento de Kant citado por Cassirer em Rousseau, Kant, Goethe: “Je suis moi-même par inclination 
naturelle, écrit-il à l'âge de quarante ans, un homme qui cherche la vérité :  j'éprouve une soif ardente de 
connaissance et le vif désir de progresser dans cette voie, sur laquelle chaque pas en avant m'emplit de 
satisfaction. Il y eut une époque où je pensais même que la connaissance et son avancement constituaient seuls 
l'honneur de l'humanité et où je méprisais l'homme ordinaire qui ne sait rien. Rousseau m'a remis sur le droit 
chemin [...]” (CASSIRER, 1991, p. 30). 

130 Sobre Kant e a abordagem acerca da Aufklärung, Foucault emite várias considerações, sobretudo no texto de 
1984 em que consta a interrogação O que são as luzes?, publicado na edição brasileira por duas vezes, em Ditos 
e escritos II e Ditos e escritos VII. Neste texto, Foucault emite a seguinte consideração: “Tenho a impressão de 
que este texto faz aparecer um novo tipo de questão no campo da reflexão filosófica. É claro que ele não é com 
certeza nem o primeiro na história da filosofia, nem mesmo o único texto de Kant a tematizar uma questão 
concernindo à história. Encontramos em Kant textos que interrogam a história sobre a questão da origem: o texto 
sobre os começos da própria história, sobre a definição do conceito de raça. Outros textos indagam a história 
sobre a sua forma de realização: assim, no mesmo ano 1784, L'idée d'une histoire uníverselle du point de vue 
cosmopolite. Outros, enfim, se interrogam sobre a finalidade interna organizando os processos teóricos, tal como 
o texto dedicado ao emprego dos princípios teleológicos. Todas essas questões, extremamente ligadas, aliás, 
atravessam, com efeito, as análises de Kant da história. Penso que o texto sobre a Aufklärung é bastante 
diferente. Ele não formula, pelo menos diretamente, nenhuma questão, nem a da origem, nem, apesar da 
aparência, a da conclusão, e se interroga, de uma maneira relativamente discreta, quase lateral, sobre a questão 
da teleologia imanente ao processo mesmo da história” (FOUCAULT, 2011b, p. 259). 
 



	 223 

 
Ora, como dissociar essa racionalidade dos mecanismos, procedimentos, técnicas, 
efeitos de poder que a acompanham e que suportamos tão mal, designando-os como 
a forma de opressão típica das sociedades capitalistas e, talvez, também das 
socialistas? Não poderíamos concluir que a promessa da Aufklarung de alcançar a 
liberdade pelo exercício da razão voltou-se, ao contrário, para uma dominação da 
razão mesma, a qual usurpa mais e mais o lugar da liberdade? É um problema 
fundamental, no qual todos nos debatemos, que é comum a muitos [...] 
(FOUCAULT, 2010b, p. 323). 

 

Sobre como se encontra a filosofia nesse momento histórico da Aufklarung, temos o 

olhar de Foucault acerca de Kant e do Iluminismo no texto Omnes et Singulatim: uma crítica 

da razão política, de 1981, publicado em Ditos e escritos IV, no qual o francês reconhece: 

 
 [...] eis-me no embaraço de quem não tem senão delineamentos e esboços 
inacabáveis a propor. Há muitos anos que a filosofia renunciou a tentar compensar a 
impotência da razão científica, e que não tenta mais concluir seu edifício. Uma das 
tarefas das Luzes era multiplicar os poderes políticos da razão. Mas os homens do 
século XIX logo iriam se perguntar se a razão não estava a ponto de tornar-se 
demasiado potente em nossas sociedades. Eles começaram a se inquietar com a 
relação que eles confusamente conjeturavam entre uma sociedade propensa à 
racionalização e algumas ameaças pesando sobre o indivíduo e suas liberdades, a 
espécie e sua sobrevivência. Dito de outro modo, a partir de Kant, o papel da 
filosofia foi o de impedir a razão de ultrapassar os limites do que é dado na 
experiência; [...] (FOUCAULT, 2012a, p. 348-350). 

 

Assim, no que diz respeito à episteme contemporânea, Kant se insere no uso da 

fundamentação metafísica para uma compreensão do real. Embora admita, na questão do 

conhecimento, uma divisa entre aquilo que é e aquilo que não é cognoscível, entre o noumeno 

e o fenômeno, estabelece uma luta, em sua primeira crítica, para resguardar a metafísica 

frente às abordagens, descobertas e teorias da ciência ou, ao menos, elabora esforços na 

tentativa de mostrar que filosofia e ciência podem caminhar juntas. Sobre este aspecto, afirma 

Kant em Crítica da razão pura: 

 
A crítica da razão acaba, necessariamente, por conduzir à ciência, ao passo que o 
uso dogmático da razão, sem a crítica, leva, pelo contrário, a afirmações sem 
fundamento, a que se podem opor outras por igual verossímeis e, consequentemente, 
ao cepticismo (KANT, 1989, p. 51). 

 

O filósofo alemão nos alerta para os perigos do “uso dogmático da razão”. Neste 

sentido, considerando este aspecto e outros que se incluem no ato de conhecer elementos 

próprios da criação humana, como a cultura e as relações entre os indivíduos, Foucault 

percebe em Kant o mesmo que o filósofo alemão percebera em Rousseau: que há uma atitude 

em ir além da proposta de um sistema filosófico. Neste sentido, o francês se detém também 



	 224 

em aspectos da vida de Kant que estão além dos enunciados e das abordagens contidas nas 

críticas, pois, conforme Foucault, o próprio Kant sempre realizou uma crítica sobre si mesmo, 

sendo esta atitude elemento indispensável à vida filosófica. E questiona Foucault, a partir de 

Kant, seu momento atual, isto é, a realidade em que vive: 

 
Mas o problema é então saber o que fazer com um dado tão evidente. Faremos nós o 
"processo" da razão? Em minha opinião, nada seria mais estéril. Em primeiro lugar, 
porque não se trata nem de culpabilidade nem de inocência nesse domínio. Em 
seguida, porque é absurdo invocar a "razão" como a entidade contrária da não razão. 
Enfim, porque um tal processo nos armaria uma armadilha obrigando-nos a 
representar o papel arbitrário e enfadonho do racionalista ou do irracionalista. 
Sondaremos nós esta espécie de racionalismo que parece ser específica de nossa 
cultura moderna, e que remonta as Luzes? Esta é, penso eu, a solução escolhida por 
alguns membros da Escola de Frankfurt. Meu propósito não é abrir uma discussão 
de suas obras - e elas são das mais importantes e das mais preciosas. Eu sugeriria, de 
minha parte, uma outra maneira de estudar os laços entre a racionalização e o poder 
[...] (2012a, p. 348-350). 

 

Deste modo, embora na leitura das obras críticas de Kant, a saber: Crítica da razão 

pura (1781), Crítica da razão prática (1789) e Crítica da faculdade do juízo (1790), 

encontremos o filósofo alemão sempre fiel aos pressupostos de como a razão se movimenta e 

permite conhecer, de todo modo Foucault reconhece que, além dos sistemas de regras do 

pensamento, há em Kant estruturas objetivas que estão presentes na produção da cultura 

humana e que permitem, ao mesmo tempo, explorar “[...] os laços entre a racionalização e o 

poder” (FOUCAULT, 2012a, p. 350). Neste sentido, a obra kantiana que permite esse 

testemunho é Antropologia de um ponto de vista pragmático (1798)131.  

Dentre os vários motivos que conduziram Foucault a tentar compreender a 

antropologia de Kant, destacamos dois: primeiro, o interesse em investigar sobre a gênese e a 

estrutura deste homem moderno / contemporâneo, isto é, como se constitui este indivíduo do 

seu tempo em sua produção de cultura considerando as relações de poder e as relações de 

força; um segundo motivo que ousamos especular foi o de que Foucault, ao perceber que o 

indivíduo moderno apresenta processos de subjetivação que vão além de uma compreensão 

lógica, se aproximaria, neste sentido, muito mais de processos fenomenológicos. Assim, 

poderíamos inferir sobre a possibilidade de uma antropologia fenomenológica em Foucault. 

Essa possibilidade não seria absurda se considerássemos que Foucault sofreu influência de 

Jean Hyppolite, que havia investigado uma Gênese e estrutura da fenomenologia de Hegel. 
                                                
131 Conforme Foucault, a obra de Kant Antropologia de um ponto de vista pragmática vem ao público pela 
primeira vez em 1798, ano em que Kant se afasta de suas funções de docentes na universidade de Königsberg. 
Trata-se de uma reunião de apontamentos elaborados no decorrer de vinte e cinco anos - que serviam de base aos 
cursos que ministrava. Após o término dos cursos, foram devidamente revisados por Kant e tornaram-se 
públicos. 



	 225 

Neste sentido, considerando a similitude ao títulos das obras de Foucault e Hyppolite, 

poderíamos destacar a dívida de Foucault a Hyppolite132, na medida em que Foucault intitula 

sua tese complementar de Gênese e estrutura da antropologia de Kant133. 

Nessa obra, podemos considerar a aposta de Foucault em encontrar na filosofia de 

Kant alternativas de brecar o crescimento das capacidades da razão e uma intensificação das 

relações de poder existentes no indivíduo e em suas relações com o outro. No texto O que São 

as Luzes?, por exemplo, de 1984, publicado em Ditos e escritos II, nos informa Foucault 

(2013a, p. 351) que: “[...] um periódico alemão, a Berlinísche Monatsschrift, publicou em 

dezembro de 1784, uma resposta à pergunta:  Was ist Aufklärung? E essa resposta era de 

Kant”; acrescentando: “[...] qual é então esse acontecimento que se chama a Aufklärung e que 

determinou, pelo menos em parte, o que somos, pensamos e fazemos hoje? [...]” (Idem, ibid). 

Assim, conjectura o francês sobre a possibilidade da existência da Berlinísche Monatsschrift 

em nossos dias e se a pergunta fosse, a saber: ‘O que é a filosofia moderna?’. Nesse sentido, 

Foucault sinaliza que há nos dois questionamentos – o que é  a Aufklärung? de Kant, o que é a 

filosofia moderna? Segundo sua modulação da pergunta, - relações de poder que estão no 

movimento próprio do ethos. Na tentativa de resposta sobre a filosofia moderna, o francês se 

debruça nos elementos da antropologia de Kant: 

 
[...] é preciso concebê-la como uma atitude, um éthos, uma via filosófica em que a 
crítica do que somos é simultaneamente análise histórica dos limites que nos são 
colocados e prova de sua ultrapassagem possível. Essa atitude filosófica deve se 
traduzir em um trabalho de pesquisas diversas: estas têm sua coerência 
metodológica no estudo tanto arqueológico quanto genealógico de práticas 
enfocadas simultaneamente como tipo tecnológico de racionalidade e jogos 
estratégicos de liberdades; elas têm sua coerência teórica na definição das formas 
historicamente singulares nas quais têm sido problematizadas as generalidades de 

                                                
132  O caminho que Foucault percorre em Kant é similar ao que Hyppolite investiga em Hegel. O próprio 
Foucault admite, em Ordem do discurso, ser devedor de Hyppolite: “Ora, se somos muitos os devedores de Jean 
Hyppolite, é porque, infatigavelmente, ele percorreu para nós e antes de nós esse caminho através do qual nos 
afastamos de Hegel, tomamos distância, e através do qual nos encontramos de volta a ele mas de outra maneira, 
logo em seguida obrigados a deixá-lo novamente” (FOUCAULT, 1996, p. 73). 
 
133 Vale salientar que a obra Gênese e estrutura da antropologia de Kant, de autoria de Foucault, constitui a tese 
complementar à sua tese principal, História da loucura, defendida na Sorbonne, em 20 de maio de 1961, sob a 
orientação de Jean Hyppolite. Embora tenha permanecida inédita, não significa uma obra inferior ou que 
Foucault tenha ficado insatisfeito com sua investigação acerca do pensamento de Kant; ao contrário, atendendo 
aos conselhos dos membros da banca, resolveu, com a tese complementar, alimentar a base crítica dos conteúdos 
de uma obra maior que estava a escrever. Assim, a partir de 1963, Foucault utilizou boa parte do conteúdo de 
Gênese e estrutura da antropologia de Kant como material central de seu grande livro As palavras e as coisas. É 
o que nos informam Defert, Ewald e Gros quando da apresentação da edição francesa de Gênese e estrutura da 
antropologia de Kant: “Ademais, para a tese complementar, o júri Jean Hyppolite e Maurice de Gandillac - 
havia estimulado Foucault a dissociar a edição de sua tradução e a edição do comentário, no qual reconheciam o 
esboço de um ensaio autônomo a ser prosseguido. O que Foucault fez então, com o brilho que conhecemos, foi 
As palavras e as coisas” (GROS apud FOUCAULT, 2011, p. 7). 



	 226 

nossa relação com as coisas, com os outros e conosco. Elas têm sua coerência 
prática no cuidado dedicado em colocar a reflexão histórico-crítica à prova das 
práticas concretas. Não sei se é preciso dizer hoje que o trabalho crítico também 
implica a fé nas Luzes; ele sempre implica, penso, o trabalho sobre nossos limites, 
ou seja, um trabalho paciente que dá forma à impaciência da liberdade 
(FOUCAULT, 2013a, p. 368). 

 

Conforme Foucault, Kant fez essa tentativa de ir além do quadro conceitual em que 

apresenta as três críticas, pois enquanto nas críticas ele estabelece as três áreas autônomas – 

a saber: lógica, moral e estética – na Antropologia de um ponto de vista pragmático, o 

filósofo alemão considera a atitude criadora da mente humana. Nesse sentido, seja na 

pergunta o que é o esclarecimento?, ou o que é a filosofia moderna?, a questão, além de ser 

antropológica, incide sobre outra indagação: o que é esse presente que vivo? Em O que São as 

Luzes?, conforme Foucault: 

 
A questão incide sobre o que é esse presente, incide primeiro sobre a determinação 
de um certo elemento do presente que, entre todos os outros, trata-se de reconhecer, 
distinguir, decifrar. O que, no presente, faz sentido para uma reflexão filosófica? Na 
resposta que Kant tenta dar a essa interrogação ele se põe a mostrar em que esse 
elemento é o portador e o sinal de um processo concernente ao pensamento, ao 
conhecimento, à filosofia. Trata-se de mostrar em que e como aquele que fala como 
pensador, sábio, filósofo faz parte desse processo e (mais que isso) como ele tem um 
certo papel a desempenhar nesse processo no qual ele será a um só tempo elemento 
e ator. Em suma, penso que se vê aparecer no texto de Kant a questão do presente 
como acontecimento filosófico ao qual pertence o filósofo que dele fala. Se 
quisermos cogitar a filosofia como uma forma de prática discursiva que tem sua 
própria história, com esse texto sobre a Aufklarung vemos a filosofia [...] 
problematizar sua própria atualidade discursiva, atualidade que ela interroga como 
um acontecimento, acontecimento do qual cabe a ela dizer o sentido, o valor, a 
singularidade filosófica, e na qual deve encontrar ao mesmo tempo sua própria razão 
de ser e o fundamento do que diz (FOUCAULT, 2013a, p. 260). 

 

Neste sentido, é possível considerar que a filosofia não se esgota em um sistema, na 

medida em que a filosofia entendida do ponto de vista pragmático aborda questões 

importantes sobre novos aspectos e referenciais que não estão no âmbito do conceito, mas no 

cerne do espírito criador do homem frente aos condicionantes das convenções e costumes 

sociais. Conforme Clélia Martins, na apresentação da antropologia de Kant à edição 

brasileira, o filósofo alemão propõe um caminho pragmático: 

 
[...] a história, a biografia, o teatro, a novela e as viagens. A experiência do mundo 
ou as relações com o mundo estão sempre ligadas com a experiência do homem em 
relação a si mesmo, e com o conhecimento que ele possa ter de si como pessoa: 
porque o homem se distingue de outros seres vivos e diante deles é que ele pode "ter 
o eu em sua representação" [...] (MARTINS, 2006, p. 14). 

 



	 227 

É então, considerando estes aspectos da vida e do cotidiano, que se apresenta a vida 

filosófica. Ora, na intenção de Kant em ir além do sistema – mesmo que retome a abordagem 

das críticas e aos seus elementos conceituais, o filósofo alemão realiza uma crítica sobre si 

mesmo. Embora Kant se mantenha fiel aos pressupostos da razão no ato de conhecer, 

Foucault admite que há em Kant deslocamentos da questão transcendental e justifica os 

motivos em As palavras e as coisas: 

 
Porque é duplo empírico-transcendental, o homem é também o lugar do 
desconhecimento — deste desconhecimento que expõe sempre seu pensamento a ser 
transbordado por seu ser próprio e que lhe permite, ao mesmo tempo, se interpelar a 
partir do que lhe escapa. É essa a razão pela qual a reflexão transcendental, sob sua 
forma moderna, não mais encontra o ponto de sua necessidade, como em Kant, na 
existência de uma ciência da natureza (à qual se opõem o combate perpétuo e a 
incerteza dos filósofos), mas na existência muda, prestes porém a falar e como que 
toda atravessada secretamente por um discurso virtual, desse não-conhecido a partir 
do qual o homem é incessantemente chamado ao conhecimento de si (FOUCAULT, 
1999, p. 445). 

 

Nesse sentido, o próprio Kant é a prova desse exercício que Foucault considera de 

parresiástico, pois mesmo o filósofo alemão considerando o homem como pressuposto de 

razão, admite haver nesse homem um chamado ao conhecimento de si mesmo. É neste sentido 

que Foucault, ao analisar o pensamento filosófico de Kant, nos apresenta quatro 

deslocamentos. 

Um dos primeiros deslocamentos que Foucault percebe é o passo de Kant do caminho 

da lógica à trilha de uma antropologia, sendo este o campo por excelência das investigações 

kantianas na maior parte de sua obra134. Conforme Foucault, não se trata mais de estabelecer 

uma verdade, o que se apresenta como mais importante é o ser próprio do homem naquilo que 

ele “É”. Sobre este deslocamento, questiona Foucault, em As palavras e as coisas: 

 

[...] A questão não é mais: como pode ocorrer que a experiência da natureza dê 
lugar a juízos necessários? Mas sim: como pode ocorrer que o homem pense o que 
ele não pensa, habite o que lhe escapa sob a forma de uma ocupação muda, anime, 
por uma espécie de movimento rijo, essa figura dele mesmo que se lhe apresenta sob 
a forma de uma exterioridade obstinada? [...] (FOUCAULT, 1999, p. 445). 

                                                
134 Na Introdução à Crítica da Razão Pura, Kant aponta esta questão ao anunciá-la acerca da metafísica do 
conhecimento. Sobre a diferença entre conhecimento puro e conhecimento empírico, afirma e em seguida 
questiona: “Não resta dúvida de que todo o nosso conhecimento começa pela experiência; efetivamente, que 
outra coisa poderia despertar e por em ação a nossa capacidade de conhecer senão os objetos que afetam os 
sentidos e que, por um lado, originam por si mesmo as representações e, por outro lado, põe em movimento a 
nossa faculdade intelectual e levam-na a compará-las, liga-las ou separá-las, transformando assim a matéria bruta 
das impressões sensíveis num conhecimento que se denomina experiência? Assim, na ordem do tempo, nenhum 
conhecimento precede em nós a experiência e é com esta que todo o seu conhecimento tem o seu início” 
(KANT, 1989, p. 36). 



	 228 

 

Nesse questionamento, observa Foucault, se o próprio Kant já desconfiava da razão 

enquanto fechada em si mesma, caracterizando este aspecto como dogmático, a razão não 

pode ser entendida como suficiente e autônoma, a razão não basta a si próprio e a questão que 

se move agora é antropológica e não exclusivamente lógica.  

A partir da consideração acerca da antropologia, Foucault evidencia o segundo 

deslocamento no passo que Kant percorre nos próprios caminhos da natureza humana, isto é, 

o pensamento se entrelaça na rede de relações que transborda naquilo que o indivíduo 

vivencia. Trata-se de algo que aponta Clélia Martins na introdução da Pragmática de Kant: 

 
A razão comum do homem tem, perante si, o princípio da moralidade e a razão 
ilustrada tem a natureza como referência e contraste de suas representações. Kant 
segue uma linha convergente com as inquietudes de seu tempo: o desnível entre a 
razão pura e a prática o conduz a elaborar uma Antropologia para superá-lo [...] 
(MARTINS, 2006, p. 14). 

 

Eis o deslocamento do pensamento naquilo que o indivíduo experiencia ou a 

consideração de que a natureza humana se modifica na relação daquilo que sente em sua 

própria carne, em seu próprio corpo, como uma espécie de fenômeno antropológico.  No texto 

de 1982, O pensamento, a emoção, publicado em Ditos e escritos VII, Foucault, ao retratar 

sobre a fotografia de Duane Michals, evidencia esse fenômeno antropológico: 

 
Não sou capaz de falar das fotos de Duane Michals, de seus procedimentos, de sua 
plástica. Elas me atraem como experiências. Experiências que só foram feitas por 
ele, mas que, não sei bem como, deslizam na minha direção - e penso eu. Na direção 
de qualquer um que as olhe -, suscitando prazeres, inquietações, maneiras de ver, 
sensações que já tive ou que pressinto dever provar um dia, sobre as quais me 
pergunto sempre se são dele ou minhas, sabendo muito bem que as devo a ele, 
Duane Michals: "Eu sou meu presente para você", diz ele. [...] “Tudo é matéria para 
fotografia, principalmente as coisas difíceis de nossa vida:  a ansiedade, as grandes 
tristezas de criança, o desejo, os pesadelos. As coisas que não podemos ver são as 
mais carregadas de sentido. Não podemos fotografá-las, apenas sugeri-las.”  [...] 
Amo as formas de trabalho que não se acercam como obra, mas se abrem por serem 
experiências [...] (FOUCAULT, 2011b, p. 94). 

 

Nesse sentido, questiona Foucault (1999, p. 445): “[...] Como pode o homem ser essa 

vida cuja rede, cujas pulsações, cuja força encoberta transbordam indefinidamente a 

experiência que dela lhe é imediatamente dada? [...]”. Foucault considera então como se o 

filósofo alemão, ao analisar a existência humana, percebesse que ela se desdobra em uma 

dimensão pragmática, a saber: em uma disposição para a civilidade que se expressa por meio 

da cultura. 



	 229 

Embora Kant considere as normas de civilidade, a despeito do que concerne às 

disposições morais, resultados da experiência vivida, apontando que estas nem sempre 

apresentam o resultado desejado, isto é, o exercício das boas maneiras e práticas pelo 

exercício das virtudes, nesta mesma linha de raciocínio Foucault observa, no questionamento 

acerca das disposições naturais, se estas não são também as mesmas que levam o ser humano 

a se inclinar para o mal e não considerar a esfera do outro, aquela da alteridade e do altruísmo, 

na medida em que o próprio Kant, ao considerar a antropologia, aponta o homem para este ser 

duplo nas relações, seja as relações consigo ou com o outro. 

Como consequência da relação com o outro, no âmbito da civilidade bem como da 

manifestação das suas disposições naturais, dá-se o conflito entre civilidade e natureza, no 

qual o homem se manifesta como um ser duplo. Foucault observa, em Gênese e estrutura da 

antropologia de Kant, que “[...] não se trata de um duplo Eu, mas de uma dupla consciência 

desse Eu [...]” (FOUCAULT, 2011, p. 32). Para Kant, porém, esse Eu manifesta uma 

finalidade última que o perscruta no horizonte da civilidade: a humanidade. Assim, conforme 

o filósofo alemão: 
 

O ser humano está destinado, por sua razão, a estar numa sociedade com seres 
humanos e a se cultivar, civilizar e moralizar nela por meio das artes e das ciências, 
e por maior que possa ser sua propensão animal a se abandonar passivamente aos 
atrativos da comodidade e do bem-estar, que ele denomina felicidade, ele está 
destinado a se tornar ativamente digno de humanidade na luta com os obstáculos que 
a rudeza de sua natureza coloca nele (KANT, 2006, p. 219). 

 
A Antropologia do ponto de vista pragmático de Kant aponta como finalidade última 

do ser humano o processo de aprimoramento, ao passo que o fim último, desde as origens 

gregas do pensamento filosófico, é o Bem, normalmente entendido como busca da felicidade. 

Kant, por seu turno, mostra que o fim último do ser humano não pode ser outro senão a 

própria humanidade. Então, buscando elementos na pragmática, Kant observa, acerca da 

relação dos aspectos ligados à natureza e ao humano, uma luta constante que envolve o 

indivíduo consigo mesmo em meio a todas as dificuldades que dessa relação se originam. 

Neste sentido, o ser humano tende a se inserir naturalmente nas relações sociais e, 

logo, os discursos, as palavras, as falas deixam de lado a individualidade. Essa saída de si 

implica em que sejam aprimoradas, cada vez mais, as faculdades humanas associadas aos 

relacionamentos sociais. É neste sentido que Foucault percebe o terceiro deslocamento no 

pensamento de Kant. Assim, na medida em que o homem, não sendo mais natureza edificada 

no pensamento, está exposto ao estranhamento de si, não se trata da possibilidade do 

conhecimento; ao contrário, conforme Foucault, o indivíduo está diante da possibilidade no 



	 230 

desconhecido. Nesse entendimento do indivíduo frente não ao conhecimento, mas ao 

desconhecido, o filósofo francês percebe a abertura de Kant no percurso ao quarto 

deslocamento. Sobre este aspecto, interroga Foucault (1999, p. 445): 

 

[...] Como pode ele ser o sujeito de uma linguagem que, desde milênios, se formou 
sem ele, cujo sistema lhe escapa, cujo sentido dorme um sono quase invencível nas 
palavras que, por um instante, ele faz cintilar por seu discurso, e no interior da qual 
ele é, desde o início, obrigado a alojar sua fala e seu pensamento, como se estes nada 
mais fizessem senão animar por algum tempo um segmento nessa trama de 
possibilidades inumeráveis? [...].  

 
Neste sentido, embora na primeira Crítica Kant tenha se debruçado a conciliar os 

discursos metafísico e científico, não se trata mais de afirmar o fundamento último das teorias 

filosóficas em face de uma verdade: conforme Foucault, se apresenta agora ao indivíduo o 

retorno a si próprio, de modo a se constituir numa consciência clara do que vive e expressa a 

própria vida filosófica. 

Desse modo, no domínio do desconhecido ou de “[...] experiências não-fundadas em 

que o homem não se reconhece [...]” (FOUCAULT, 1999, p. 445) se insere a dimensão 

pragmática da antropologia. É o que, conforme Foucault, sugere Kant na antropologia, e é 

nela, nessa perspectiva, que Foucault encontra questões interessantes sobre a pragmática de si, 

afirmando: 
 

— Quádruplo deslocamento em relação à questão kantiana, pois que se trata não 
mais da verdade, mas do ser; não mais da natureza, mas do homem; não mais da 
possibilidade de um conhecimento, mas daquela de um desconhecimento primeiro; 
não mais do caráter não-fundado das teorias filosóficas em face da ciência, mas da 
retomada, numa consciência filosófica clara, de todo esse domínio de experiências 
não-fundadas em que o homem não se reconhece (FOUCAULT, 1999, p. 445). 

 

Se a possibilidade do desconhecido está no homem, quando não se reconhece no 

conhecimento conceitual, esta seria, na compreensão de Foucault ao pensamento de Kant, o 

entendimento do indivíduo em seu duplo empírico-transcendental. Esse duplo indivíduo, ao 

mesmo tempo em que ocupa o lugar do desconhecimento, expõe seu pensamento, se situa; ao 

expô-lo, se encontra na esfera do desafio e do risco, de modo que, observa Foucault, ao 

interpelar a si próprio e transbordar seu ser próprio a partir do que lhe escapa, o indivíduo se 

constitui como sujeito histórico ou sujeito de cultura. 

 Esses deslocamentos que Foucault visualiza no filósofo alemão estão presentes nas 

próprias vivências de Kant. Além das considerações que o filósofo alemão faz acerca da 

pessoa e do pensamento de Rousseau, ao mesmo tempo em que defende as atitudes,  

reconhece que a filosofia do genebrino não é um pensamento fechado e sistêmico. Ademais, 



	 231 

temos ainda a experiência que Kant vivenciou com Hume, quando o filósofo alemão admite, 

em Prolegómenos a toda metafísica futura, o seguinte: 

 
Confesso francamente: foi a advertência de David Hume que, há muitos anos, 
interrompeu o meu sono dogmático e deu às minhas investigações no campo da 
filosofia especulativa uma orientação inteiramente diversa. Eu estava muito longe de 
admitir as suas conclusões, que resultavam simplesmente de ele não ter representado 
o problema em toda a sua amplidão, mas de o ter abordado apenas por um lado que, 
se não se tiver em conta o conjunto, nada pode explicar. Quando se parte de um 
pensamento fundamentado, embora não pormenorizado, que outro nos transmitiu, 
pode esperar-se, graças a uma meditação contínua, ir mais longe do que o homem 
subtil a quem se deve a primeira centelha desta luz (KANT, 1988, p. 17). 

 

Por conseguinte, compreendemos aqui a autenticidade de Kant: ele reluta, investiga, 

não absorve o pensamento de Hume como uma verdade dogmática, embora reconheça o 

quanto esse foi um elemento importante na medida em que o colocara frente ao desconhecido. 

Neste sentido, há em Kant uma abertura de reavaliar seu pensamento e a si próprio, sua 

própria postura. O filósofo alemão já havia admitido que uma estrutura fixa da razão conduz 

ao dogmatismo, agora admite que Hume, pensador que desenvolve uma perspectiva oposta à 

sua, é aquele que o desperta do sono dogmático. Assim, embora Kant não concorde com o 

que Hume propõe em relação ao conhecimento, o filósofo alemão desafia a si mesmo diante 

do desconhecido, Kant se coloca à prova e arrisca repensar tudo o que até então havia 

considerado como verdade e idealizado como pressuposto à filosofia. 

Seguindo o que nos apresenta Foucault, está nos deslocamentos e nessa atitude diante 

de Hume a expressão de uma vida filosófica em Kant. Por conseguinte, na parresia do ato do 

franc-parler de Kant: “David Hume [...] interrompeu o meu sono dogmático e deu às minhas 

investigações no campo da filosofia especulativa uma orientação inteiramente diversa [...]” 

(FOUCAULT, 1998, p. 17). Nesse enunciado, três aspectos coincidem com a proposta de 

Foucault. Primeiro, a fratura na estrutura sistêmica da filosofia kantiana a partir do momento 

em que o próprio Kant assume repensar suas estruturas, o que vai incidir na produção do 

período crítico, como se a primeira crítica que Kant de fato elaborou tenha sido a crítica a si 

mesmo, no reconhecimento do seu sono pré-crítico. Desse modo, é como se o filósofo alemão 

estivesse diante do desconhecido, do outro, que não ele próprio. Eis o ser duplo! Nessa 

fratura, nesse repensar, nesse desconhecimento, temos o segundo aspecto, isto é, o retorno a si 

próprio – mesmo que forçado a partir do olhar do outro, nesse caso, David Hume. Assim, ao 

considerarmos os dois aspectos anteriores nos deparamos com o terceiro aspecto, isto é, as 

relações entre “governo de si” e “governo dos outros”. Este último aspecto, considerando a 

antropologia de Kant, está na humanidade em sua produção de cultura e no âmbito das 



	 232 

relações sociais, modo de existênica, que se produz na vida ou no momento presente em que o 

indivíduo vive e produz. 

Foucault acrescenta à inquietação kantiana a necessidade de responder à pergunta 

sobre o que é propriamente o humano, sendo o francês, vale lembrar, um dos principais 

pensadores contemporâneos a questionar a ideia de homem. Não haveria, segundo ele, na 

Antropologia de Kant um conceito fechado acerca desse tema. Parece haver, inicialmente, um 

distanciamento dos conceitos filosóficos já desenvolvidos por ele nas Críticas135. Assim, o 

próprio Kant serve de referência a Foucault, uma vez que o filósofo alemão – ao se deparar 

com o que apresentava Hume quanto a esse acordar que não se deu somente no passado, mas 

se deu de forma continuada, como uma intuição permanente, vivida, de alguém que vive seu 

presente – modifica a si e permite modificações nas estruturas de seus pensamentos em que a 

história viva e história do pensamento convergem, de modo que essa história só pode ser 

compreendida, conforme Foucault, como uma ontologia do presente. O que Kant fez no olhar 

de Foucault foi reconstituir o sistema geral do pensamento, articulando-o na história efetiva 

com a rede de relações tecidas entre os indivíduos. Em As palavras e as coisas, propõe: 

 
[...] Se se quiser empreender uma análise arqueológica do próprio saber, então não 
são esses debates célebres que devem servir de fio condutor e articular o propósito. 
É preciso reconstituir o sistema geral de pensamento, cuja rede, em sua positividade, 
torna possível um jogo de opiniões simultâneas e aparentemente contraditórias. É 
essa rede que define as condições de possibilidade de um debate ou de um problema, 
é ela a portadora da historicidade do saber (FOUCAULT, 1999, p. 103). 

 

Contudo, a questão que persiste é: como entender o momento presente em relação à 

memória das representações já solidificadas na mente do indivíduo? Seja a consciência se 

manifestando na relação consigo ou com o outro, o poder e o fazer estão estreitamente ligadas 

com o que se vive nesse momento presente. Em Kant, considerando a antropologia, Foucault 

observa as representações do tempo advindas daquilo que se vive no presente como 

associadas à faculdade da memória. Assim, embora o estudo da memória utilizado pela 

tradição filosófica, mesmo por Kant antes de 1798, era compreendido na dimensão da 

mnemosine, ou seja, associada à ideia de reminiscência, rememoração. Foucault, em Gênese e 

                                                
135 Ao menos da Crítica da razão pura, considerando que na antropologia, nos jogos de representação da 
consciência, estão presentes os dados da sensibilidade e, neste sentido, não há espaço para uma “razão pura” sem 
a estreita relação com a “razão prática”. Embora a razão persista, ela não é um controle, mas a possibilidade de 
julgar e ordenar acontecimentos relativos à vida do indivíduo. O próprio Foucault afirma, em Gênese e estrutura 
da antropologia de Kant, que “É preciso deter-se um pouco. E fingir, por cuidados de método, situar a 
antropologia, sem referência à crítica, como ela mesma nos convida fazer, pois em momento algum o texto de 
1798 explicitamente a supõe. Situar-se-ia ele apenas no sistema de atualidade do período pós-crítico, carregado 
somente de lembranças da época pré-crítica?” (FOUCAULT, 2011, p. 44). 



	 233 

estrutura da antropologia de Kant, observa que essa compreensão deve ser resignificada a 

partir de uma dimensão pragmática. Considera, então, o filósofo francês: “[...] se para ampliar 

a memória ou torná-la ágil, ele utiliza as percepções sobre o que considerou prejudicial ou 

favorável a ela, e para tanto precisa do conhecimento do ser humano, isso constitui uma parte 

da antropologia de um ponto de vista pragmático [...]” (FOUCAULT, 2011, p. 45).   

Contudo, ainda que considerando a implícita intenção pedagógica no decorrer da 

Antropologia de Kant, percebe-se uma referência direta à práxis da vida e à experiência 

habitual. É este o aspecto que Foucault valoriza em Gênese e estrutura da antropologia de 

Kant, na medida em que encontrará na “pragmática de si” do indivíduo, em sua constituição 

enquanto sujeito, as implicações do tempo na construção dos eventos. Nesta perspectiva, 

encontramos a relação entre as considerações acerca das condições dos eventos e 

acontecimentos no tempo que nos possibilita apresentar Kant na perspectiva da “ontologia do 

presente” de Foucault. 

Para Foucault, a Antropologia de Kant, de 1798, “[...] não buscará mais saber ‘como 

se pode utilizar o homem’, mas o que se pode dele esperar. Por outro lado, ela determinará 

oque o homem ‘pode e deve’ (kann und soll) fazer de si mesmo” (FOUCAULT, 2011, p. 45). 

Assim, enquanto na Crítica da razão pura a memória era compreendida enquanto 

reminiscência para dela servir-se, no sentido de conduzir o homem, por sua memória, às 

disposições a priori registradas na alma, na pragmática, o recurso à memória, no 

entendimento de Foucault sobre a antropologia de Kant, está estreitamente ligado às 

representações do tempo, do momento presente, no que diz respeito aos acontecimentos 

históricos que se vivencia. 

Todavia, ainda restam algumas questões concernentes ao conceito de humanidade: 

como continuar sendo autêntico, cultivar a si próprio e permitir, ao mesmo tempo, que o outro 

não se torne passivo face a essa relação de alteridade? Como superar tais obstáculos? 

Compreendido na perspectiva da representação das vivências, o tempo parece trazer 

elementos consideráveis que transitam nos modos da própria temporalidade, a saber, presente, 

passado e futuro. A análise de Kant acerca desta questão é pragmática. Por exemplo: 
 

O professor falando [...] a um auditório universitário, ou também o promotor de 
justiça ou advogado, quando devem demonstrar domínio da mente ao fazer 
livremente (de improviso) a sua exposição, ou mesmo também a sua narração, tem 
de prestar atenção em três coisas: primeiro, tem de olhar para o que está dizendo 
agora, a fim de o representar com clareza; segundo, tem de voltar o olhar para o que 
já tenha dito; e em terceiro, tem de prever o que quer dizer de agora em diante 
(KANT, 2006, p. 106). 

 



	 234 

Foucault, sobre o tempo e a espera, observa seu momento presente considerando o 

pós-guerra, levando em conta que o indivíduo não deve esperar da humanidade o poder de 

libertá-lo, na medida em que não poderia ser vislumbrada, de forma integral, neste ou naquele 

homem, nem nesta ou naquela instituição, tal perspectiva. Nesse sentido, propõe ao indivíduo 

a luta e o governo de si. Kant, por sua vez, afirma que somente o ser humano, por intermédio 

da imaginação, consegue tornar presente o passado vivido e o futuro do que se vive na 

“previsão” do acontecimento: 
 

A faculdade de tornar propositadamente presente o passado é a faculdade de 
recordar, e a faculdade de representar algo como futuro, a faculdade de prever. 
Ambas se fundam, enquanto são sensíveis, na associação, com o presente, das 
representações do estado passado e futuro do sujeito e, embora não sejam 
percepções elas mesmas, servem para a ligação das percepções no tempo, isto é, 
para ligar o que já não é com o que ainda não é, através do que é presente, numa 
experiência concatenada. [...] por que se é consciente das próprias representações 
como seriam encontradas no estado passado ou futuro (KANT, 2006, p. 80). 

 

Dessa forma, é possível admitir que mesmo a recordação, para vir à tona, possui 

relação com as representações do sentido. Mas Kant observa que o próprio ser humano cria 

mecanismos – também utilizando os sentidos – para distrair o pensamento e impedir o 

movimento das representações mentais dos acontecimentos na atuação do tempo, isto é, da 

recordação. Conforme Kant, as leituras de romances são exemplos de acomodações: 

 
[...] criar segundo o curso de sua imaginação, o que naturalmente distrai e torna 
habitual a distração mental (falta de atenção ao presente): com isso, a memória tem 
inevitavelmente de se enfraquecer. - Exercitar-se na arte de matar o tempo e tornar-
se inútil para o mundo, para depois lamentar a brevidade da vida, é, abstraindo-se da 
disposição fantasiosa da mente que a produz, um dos ataques mais hostis a memória 
(KANT, 2006, p. 83). 

 
Ora, ao considerarmos Foucault, a memória retrata a própria vida e, caso o indivíduo 

não se utilize de subterfúgios, de fuga e se decida ao enfrentamento da realidade, é possível, 

por intermédio do tempo naquilo em que se vive, a previsão do acontecimento. Desse modo, 

outro elemento relacionado ao tempo, além da memória é a espera. Embora esta seja uma 

categoria do tempo, como afirma Kant, é também, na perspectiva de Foucault, um aspecto da 

pragmática de si que investiga o que o indivíduo pode e deve fazer de si mesmo enquanto ser 

que age livremente. Nesse sentido, é importante considerar o que nos propõe o filósofo 

alemão, ao apresentar, na Antropologia de um ponto de vista pragmático, o indivíduo frente 

aos sinais prognósticos, aspecto que pode ser associado ao que considera Foucault sobre a 

capacidade de governar a si mesmo. 



	 235 

Por conseguinte, nestes aspectos dos sinais prognósticos e do governo de si, o 

indivíduo aparece como aquele que assume riscos e, ao mesmo tempo, se vincula com o 

outro, tanto frente ao desconhecido como na correção dos próprios pensamentos. Dessa 

forma, na faculdade de previsão, o ser humano emprega todas as suas forças no momento 

presente daquilo que vive na concretização do seu projeto de vida, focando no que pode fazer 

de si próprio. Assim, acerca da importância do tempo e dos seus sinais prognósticos: 
 

Os sinais prognósticos são os mais interessantes de todos, porque na série das 
mudanças o presente é só um momento, e o fundamento-de-determinação da 
faculdade de desejar o toma em consideração apenas em vista de consequências 
futuras (ob futura consequentia) [...] (KANT, 2006, p. 91). 

 
Nesse sentido, o tempo é aprendizado e tanto serve de referência, conforme Kant, 

quanto interfere no constituir humano, conforme Foucault, sendo parte ainda para que o 

processo de constituição da vida esteja baseado na sabedoria. Ser sábio no uso prático é fazer 

uso dos sinais prognósticos, consiste em não se acomodar. Portanto, 

 
Exigir sabedoria, como ideia do uso prático, legal e perfeito da razão, é por certo 
exigir muito do ser humano; mas nem mesmo num grau mínimo um outro pode 
infundir sabedoria nele, já que tem de retirá-la de si mesmo. A prescrição de 
alcançar esse fim contêm três máximas que conduzem a ele: l. pensar por si mesmo, 
2. colocar-se no lugar do outro (na comunicação com seres humanos), 3. Pensar 
sempre em concordância consigo mesmo (KANT, 2006, p. 98-99). 

  
Neste aspecto, o saber se constitui na vida e o próprio indivíduo é responsável por ele. 

Na prescrição, pelo filósofo alemão, de como alcançar a sabedoria, percebemos que não há 

como fugir das relações de poder, seja consigo ou com o outro. Do mesmo modo, aí encontra-

se intrínseca a relação com os acontecimentos no tempo histórico. Neste sentido, o tempo 

tanto é aquele que coloca o ser humano no jogo das representações mentais quanto o que o 

coloca na comunicação com os outros. O tempo se constitui, até mesmo, como prova acerca 

do que o indivíduo faz de si mesmo e sobre a concordância dos seus atos, tanto consigo 

mesmo como na adequação deste com a realidade: 
 

A idade em que o homem chega ao pleno uso de sua razão poderá ser fixada, em 
vista de sua habilidade <Geschicklichkeit> (a faculdade de atuar com arte em 
qualquer propósito), por volta dos vinte anos; em vista de prudência <Klugheit> (de 
utilizar outros homens para os seus fins), dos quarenta; finalmente, em vista da 
sabedoria <Weisheit> por volta dos sessenta; nesta última época, porém, ela é mais 
negativa, para compreender todas as tolices das duas primeiras, quando se pode 
dizer: "É pena ter que morrer quando enfim se aprendeu como se poderia viver 
bem", e mesmo então esse juízo ainda é raro, pois que a inclinação pela vida se torna 
tanto mais forte, quanto menos valor ela tem, tanto na ação quanto no prazer 
(KANT, 2006, p. 98-99). 

 



	 236 

Percebe-se que o desdobramento da consciência de si em meio ao tempo, apresentada 

por Kant e, de certo modo, absorvida por Foucault, é o que permite mirar o olhar para as 

rupturas da história e, provavelmente por esse motivo, Foucault afirme, em Arqueologia do 

saber, que o tempo “[...] rompe o fio das teleologias transcendentais e aí onde o pensamento 

antropológico interroga o ser do homem ou sua subjetividade faz com que o outro e o externo 

se manifestem com evidência” (FOUCAULT, 2008b, p. 149). 

A consciência das relações de poder naquilo em que o indivíduo vive, na “pragmática 

de si”, se evidencia em seus modos temporais, de maneira que o indivíduo se interroga a si 

mesmo. Contudo, em meio a essa autopercepção o ser do outro se manifesta no jogo das 

distinções entre o que o indivíduo identifica, percebe, apreende no que vivencia e as 

diferenças com o que o outro indivíduo também identifica, percebe e apreende para si. 

Desse modo, é preciso considerar que a história da humanidade também apresenta, 

considerando o tempo, a história da diferença. É válido considerar a diferença dos vários 

sujeitos, bem como a diferença ou disputas existentes no próprio pensamento interior de cada 

um. Isso significa “que a diferença longe de ser origem esquecida e recoberta, é a dispersão 

que somos e que fazemos” (FOUCAULT, 2008b, p. 149). 

As representações do tempo presente, passado e futuro se interligam no momento em 

que o indivíduo vive e atinge o domínio do que podemos, em Foucault, situar como ontologia 

do presente. O que o indivíduo faz e diz no momento presente tem que ser representado com 

clareza, o que só ocorre se for considerado o passado. Contudo, não o passado deslocado, pois 

nesta perspectiva o passado está presente naquilo que o indivíduo vive. Significa, então, que o 

ser humano é hoje o que ele viveu ontem e é isso o que permite uma avaliação sobre o seu 

estado atual ou sobre si mesmo. Então, nesse aspecto de reavaliação, de retorno a si, encontra-

se o “governo de si”, isto é, na medida em que o indivíduo percebe se suas ações se 

encontram de acordo ou em contradição com seu projeto de vida. É esse o indivíduo que 

interessa a Foucault, o indivíduo que se faz, se processa, se constitui subjetivamente. Desse 

modo, é certo que esse processo de voltar a si mesmo não determinará o que é o homem, mas 

possibilita ao indivíduo o caminho a percorrer naquilo que ‘pode e deve’ fazer de si mesmo. 

Em Kant, deve ser constante o exercício da capacidade de julgar, e o tempo é o 

elemento que permite o julgamento das ações. Foucault, por sua vez, apresenta essa 

perspectiva como movimento parresiástico que subsiste na relação entre tempo e espera, a 

qual ele denomina “ontologia do presente”. Isto posto, é preciso considerar não somente que a 



	 237 

relação passado e presente é real, mas que o amanhã – seja enquanto previsão ou 

consequência – é presente136. 

Deste modo, temos em Kant toda uma relação que liga o homem ao seu tempo 

presente. Nessa relação, Foucault percebe que está o que força o indivíduo à luta. Assim, 

tempo e espera coincidem, pois neles está o poder de lutar contra o comodismo, na medida em 

que o tempo aparece com referência à ação. É neste aspecto que se esclarece a proposta de 

Foucault de que a antropologia de Kant não buscará mais saber ‘como se pode utilizar o 

homem’, mas o que se pode dele esperar. 

 Por isso Kant, ao analisar a relação do ser humano com o tempo, considerando a 

forma positiva e jurídica, classifica-a em maioridade e menoridade civil. Neste sentido, o 

tempo, entendido como uma categoria de direito da ação, está relacionado com a maturidade e 

a devida emancipação do sujeito: 
 

As crianças são naturalmente incapazes, e os pais são os tutores naturais delas. A 
mulher é declarada civilmente incapaz em qualquer idade; o marido o seu curador 
natural. Contudo, quando vive com ele em regime de separação de bens, um outro é 
esse curador. - pois ainda que no tocante à fala, a mulher tenha pela natureza de seu 
sexo saliva suficiente para defender a si mesma e a seu marido diante de um tribunal 
(no que diz respeito àquilo que lhe pertence), e, portanto, possa ser declarada 
literalmente mais que capaz de falar por si própria [...] (KANT, 2006, p. 106). 

 
 

Contudo, em Kant, o tempo não é somente uma regra para o direito positivo, pois  a 

liberdade de ação mostra que o tempo também se interliga com a evolução dos 

acontecimentos na história, visto que a emancipação da mulher é um elemento da 

contemporaneidade. Mas Kant observa que ela, a mulher, é pertencente ao mesmo gênero 

humano e, portanto, possui o poder de defender a si mesma. Todavia, a mulher pode fazer a 

opção de não se defender por seus próprios meios. Kant observa que tal atitude é mais 

cômoda, o mesmo podendo acontecer com o povo. Assim, um grupo social pode vir a 

considerar mais cômodo se deixar governar por chefes de Estado ou mesmo por líderes 

                                                
136 Sobre essa questão do tempo presente, do passado e do futuro, podemos retroceder até Sófocles, em Édipo-
Rei, quando podemos diferenciar, já na tradição clássica, os modos do tempo (presente, passado, futuro), 
diferenciando aquilo que é profético do que é prescritivo, algo que pode ser associado à tradição oracular em 
que, muito embora haja aí um caráter prescritivo, em uma ordem retrospectiva, em que se dá o acontecimento 
vivenciado, o sujeito, em verdade, é testemunha e ator ativo, por fazer parte dele e nele, por produzir suas 
escolhas, como bem assevera Foucault, em Ditos e escritos X, quando trata d’A verdade e as formas jurídicas: 
“[...] é uma maneira de deslocar a enunciação da verdade de um discurso de tipo profético e prescritivo  para 
outro discurso de  ordem retrospectiva, não mais  da ordem  da profecia, mas do testemunho” (FOUCAULT, 
1974, p. 155). 
	



	 238 

religiosos, a fim de usufruir desse “suposto” benefício. Conforme Foucault, em O governo de 

si e dos outros, considerando este aspecto da Antropologia de Kant: 

 
[...] Ora, diz ele, esses indivíduos não são capazes na realidade de fazer a 
humanidade sair da sua menoridade. E por que não são capazes? Pois bem, 
precisamente porque eles começaram pondo os outros sob a sua própria autoridade, 
de tal sorte que esses outros, habituados assim ao jugo, não suportam a liberdade e a 
emancipação que lhes é concedida (FOUCAULT, 2010a, p. 33). 

 

Sobre os chefes de Estados, afirma Kant (2006, p. 107) que estes “[...] se 

autodenominam pais do povo, porque sabem, melhor do que seus súditos, como se deve fazer 

para que eles sejam felizes; para o seu próprio bem, no entanto, o povo está condenado a uma 

constante menoridade [...]” (Idem, ibid). Sobre o clero, ele diz que estes “[...] mantêm, 

rigorosa e constantemente, o leigo em estado de menoridade. O povo não tem voz nem juízo 

sobre o caminho que há de tomar para alcançar o reino dos céus. Não é preciso os próprios 

olhos humanos para chegar até lá: o povo será guiado [...]” (Idem, ibid). 

Em geral, fazer com que os seres humanos sigam mecanicamente a direção de outros é 

o meio mais seguro para o cumprimento de uma ordem legal. Mas será que esta ordem legal, 

positivada, passou pela faculdade do juízo e foi considerada sob a perspectiva da ideia de 

humanidade ou trata-se de um só da espécie que usurpa o poder para comandar todos os 

demais? Considerando essa interrogação, temos em Kant não somente um fundamento 

positivo-jurídico de maioridade e menoridade, de representação e emancipação; o filósofo 

alemão nos apresenta a necessidade para o indivíduo da libertação do estado de menoridade, 

sapere aude!137:  

 
[a] menoridade é a incapacidade de se servir do entendimento sem a orientação de 
outrem. Tal menoridade é por culpa própria se a sua causa não reside na falta de 
entendimento, mas na falta de decisão e de coragem em se servir de si mesmo sem a 
orientação de outrem. Sapere aude! Tem a coragem de te servires do teu próprio 
entendimento! Eis a palavra de ordem do Iluminismo (KANT, 2009, p. 9). 

 

Essa saída da menoridade está estreitamente ligada à relação de poder e força na 

interação com o outro. Neste sentido, é preciso não somente considerar a igualdade de 

pensamento, mas entender que a diferença faz parte do processo de emancipação do sujeito. 

Nessa perspectiva é que se deve buscar a autonomia na ordem dos discursos. Assim, quando 

Foucault faz referência ao indivíduo em sua dupla consciência do eu, está se referindo a esse 

                                                
137 A expressão sapere aude remonta a Horácio, o qual, em suas Epístolas, aponta que “aquele que começou já se 
encontra na metade da obra”, devendo seguir guiado pelo próprio entendimento. 



	 239 

processo do governo de si com suas técnicas de governamentalidade. Uma abordagem 

interessante sobre a questão da emancipação do sujeito e as relações de poder pode ser 

encontrada na obra El maestro ignorante, que trata do processo de aprendizagem de uma 

língua estrangeira, do francês por alunos flamands em Louvain, tendo por base o processo de 

reconhecimento de sua realidade, de suas competências e da emancipação do aprendiz no 

processo de aprendizagem:  

 

A consciência da emancipação é, em primeiro lugar, o inventário das competências 
intelectuais do ignorante. Ele sabe sua língua. Sabe utilizá-la para protestar contra 
seu estado ou para perguntar aos que sabem ou crêem saber mais que ele. Conhece 
seu ofício, suas ferramentas e seu uso; seria capaz, se fosse preciso, de melhorá-lo. 
Deve começar por refletir sobre suas capacidades e sobre o modo como as adquiriu 
(RANCIÈRE, 2002, p. 23). 

 

Por isso mesmo, considerando a autonomia e a emancipação do sujeito em sua história 

efetiva, deve-se, ao considerar a pragmática de Kant, perceber uma espécie de reviravolta 

antropológica, pois parece-nos que um conceito fechado de homem, a ideia de uma unidade 

ou de uma razão ordenadora colocou em crise a própria vida: 
 

[...] crise em que estão comprometidas a reflexão transcendental com a qual se 
identificou a filosofia desde Kant; a temática da origem, da promessa do retorno 
pela qual evitamos a diferença de nosso presente; um pensamento antropológico que 
consagra todas as interrogações à questão do ser do homem, e permite evitar a 
análise da prática; todas as ideologias humanistas; e - enfim e sobretudo - o status do 
sujeito. É esse debate que você sonha mascarar e de que espera, creio, desviar a 
atenção, prosseguindo os jogos agradáveis da gênese e do sistema, da sincronia e do 
devir, da relação e da causa, da estrutura e da história. Você está certo de não 
praticar uma metátese teórica? (FOUCAULT, 2008b, p. 229). 
 

 Assim, considerando “[...] a diferença do nosso presente [...]” e o vínculo com o outro 

na correção dos próprios pensamentos, é importante o que nos propõe Foucault sobre a 

questão do cuidado. Neste sentido, na investigação sobre o eu, na pragmática de si, no 

governo de si, é preciso que se utilize da sutileza e do cuidado para evitar cair nas rédeas da 

transposição teórica das grandes ideologias humanistas e dos sistemas filosóficos unitários, 

como adverte Foucault. 

O próprio Kant, na Antropologia, considera que seria falta de bom senso o ser humano 

abdicar de viver e seria perigo ainda maior, na vida ativa, não considerar a importância e o 

lugar do outro, pois até mesmo em uma situação de absurdo o outro poderia vir a ajudá-lo, no 

sentido de que, dada a existência de um conflito, no confronto do indivíduo no retorno a si, 

considerando a impossibilidade de apaziguá-lo, seria possível o olhar do outro para ajudá-lo, 



	 240 

muito embora coubesse a ele, ao próprio indivíduo, resolver seus dilemas. Mesmo assim, o 

outro poderia auxiliá-lo no recurso a uma revisão ou reestruturação do pensamento: 
 

[...] por exemplo, quando em dia claro um indivíduo vê sobre sua mesa uma luz bem 
forte que um outro ali presente não vê, ou quando ouve uma voz que nenhum outro 
ouve. Pois é uma pedra de toque subjetivamente necessária da retidão de nossos 
juízos em geral e, portanto, também da saúde de nosso entendimento, que o 
confrontemos com o entendimento de outros, e não nos isolemos com o nosso e 
julguemos como que certa publicamente nossa representação privada (KANT, 2006, 
p. 116). 

 

É nesse aspecto que seria importante admitir a necessidade do diálogo para correção 

dos próprios pensamentos do ser humano. Por isso mesmo, as discussões em meio a grupo de 

estudo permitem um meio mais eficaz e útil de corrigir as representações internas. Temos 

aqui a correlação com o aspecto que Foucault aprecia, a saber, da relação o público e o 

privado: 
 

[...] o que ocorre quando os expomos publicamente para ver se também se 
coadunam com o entendimento dos outros, porque, caso contrário, algo 
simplesmente subjetivo (por exemplo, o hábito ou a inclinação) seria facilmente 
tomado por objetivo, e nisso consiste precisamente a aparência, da qual se diz que 
engana, ou melhor, pela qual se é induzido a se enganar a si mesmo na aplicação de 
uma regra. - Aquele que absolutamente não se volta para essa pedra de toque, mas 
põe na cabeça que reconhece a validade do senso privado sem ou mesmo contra o 
senso comum, está entregue a um jogo mental no qual não procede nem julga num 
mundo em comum com outros, mas (como nos sonhos) se vê em seu próprio mundo 
(KANT, 2006, p. 117). 

 

Em nossa pesquisa, já abordamos anteriormente sobre como Foucault analisa a relação 

entre o público e o privado, seja no âmbito da política; seja no aspecto técnico, ele sempre 

associa o público e o privado ao movimento parresiástico que se desdobra da disputa entre as 

relações de poder e força existentes no indivíduo. Assim, se intercruza, entre público e 

privado, a própria questão do governo de si. Tratamos dessa abordagem quando consideramos 

Foucault na análise sociopoética do Íon de Eurípedes. Nela, o filósofo francês percebe o jogo 

agonístico entre o público e o privado que se desdobra das grandes questões existenciais em 

que se movem os personagens da tragédia. Da mesma forma, quando investigamos acerca dos 

devaneios de Rousseau no caminho da liberdade e do reconhecimento de si, nos deparamos, 

na vida do genebrino, com esse movimento que se desdobra da disputa entre as relações de 

poder e força existentes no âmago das relações entre público e privado.  

Deste modo, de uma forma ou de outra, seja na experiência-estética do Íon, seja na 

experiência-real do que Rousseau vivenciou, os indivíduos são movidos por buscas e 

inquietações, lutas e angústias, dores e sofrimentos. Ademais, outro aspecto comum, 



	 241 

intrínseco à abordagem do público e do privado em relação ao governo de si, é o aspecto da 

dupla exposição do sujeito. É nesse sentido que Foucault percebe em Kant, acerca da questão 

do público e do privado, aspectos presentes nas relações de poder que se instituem na análise 

do uso da razão: 

 
Seria possível pensar que nada há aí de muito diferente do que se entende, desde o 
século XVI, por liberdade de consciência: o direito de pensar como se queira, desde 
que se obedeça como é preciso. Ora, é ali que Kant faz intervir uma outra distinção e 
a faz intervir de uma maneira bastante surpreendente. Trata-se da distinção entre o 
uso privado e o uso público da razão [...] (FOUCAULT, 2013a, p. 355). 

 

 Conforme Foucault (Idem, ibid), Kant “[...] acrescenta logo a seguir que a razão deve 

ser livre em seu uso público e que deve ser submissa em seu uso privado. O que é, palavra por 

palavra, o contrário do que usualmente se chama liberdade de consciência [...]”. É nesse 

aspecto que Foucault se questiona, isto é, sobre o uso privado da razão: em que se caracteriza 

essa submissão? Qual é o domínio que ela exerce sobre o indivíduo? Continua Foucault 

(2013a, p. 355-356):  
 

[...] O homem, diz Kant, faz um uso privado de sua razão quando ele é "uma peça de 
uma máquina"; ou seja, quando ele tem um papel a desempenhar na sociedade e 
funções a exercer: ser soldado, ter impostos a pagar, dirigir uma paróquia, ser 
funcionário de um governo, tudo isso faz do ser humano um segmento particular na 
sociedade; por aí, ele se encontra colocado em uma posição definida, em que ele 
deve aplicar as regras e perseguir fins particulares. [...] uma obediência cega e tola; 
mas que se faça um uso da razão adaptado a essas circunstâncias determinadas; e a 
razão deve submeter-se então a esses fins particulares. Não pode haver portanto, aí, 
uso livre da razão [...].  

  

 Contudo, afirma Foucault, no que diz respeito a análise de Kant: “[...] quando se 

raciocina apenas para fazer uso de sua razão, quando se raciocina como ser racional (e não 

como peça de uma máquina), quando se raciocina como membro da humanidade racional, 

então o uso da razão deve ser livre e público [...]” (Idem, ibid). Neste aspecto, devemos 

considerar em Kant que a razão enquanto esclarecimento não deve se caracterizar apenas na 

garantia da liberdade de expressão do indivíduo, na medida em que considera o filósofo 

alemão, no esclarecimento, que o uso livre da razão é o uso público. Neste entendimento, é no 

uso público da razão que o indivíduo se expõe e, consequentemente, vai pouco a pouco se 

constituindo na teia de relações:  
 

A relação descrita pela Antropologia tem sua dimensão própria no trabalho lento, 
precário, sempre duvidoso da sucessão: o múltiplo, tal como se oferece aos sentidos, 
não está ainda (noch nicht) ordenado; o entendimento deve vir juntar-se 
(hinzukommen) e inserir uma ordem que ele próprio traz (hineinbringen). Um juízo 
que se produza antes desta ordenação (zuvor) arrisca-se a ser falso. Em 



	 242 

contrapartida, esta relação de sucessão não suporta ser impunemente estendida; se, 
na ordem do tempo, intervém a ruminação retrospectiva do raciocínio (nachgrübeln) 
e a dobra indefinida da reflexão (Úberlegüng), o erro pode igualmente insinuar-se. 
O dado, portanto, jamais é enganador, não porque julgue bem, mas porque 
absolutamente não julga, e porque o juízo se insere no tempo, constituindo verdade 
de acordo com a própria medida deste tempo (FOUCAULT, 2011, p. 79). 

 
Para Kant, o conhecimento do ser humano por meio da experiência interna é de grande 

importância, mas na medida em que este também julga os outros surge uma dificuldade. 

Quais as garantias de que o julgamento do outro sobre mim é adequado ou mesmo se o meu 

julgamento sobre o outro está correto? Kant sugere que: 
 

[...] o investigador de seu íntimo, em vez de simplesmente observar, facilmente 
introduz muita coisa na autoconsciência, por tudo isso é aconselhável e até 
necessário começar pelos fenômenos observados em si mesmo, e somente então 
passar a afirmação de certas proposições que concernem à natureza do ser humano, 
isto é, à experiência interna (KANT, 2006, p. 42). 

 

Por outro lado, Foucault, embora admita que algo é pensado em tudo o que é dito, 

convida o ser humano a considerar não somente a experiência interna, mas o que ele próprio 

vai denominar pensamento exterior. Nesse sentido, o pensamento é a prática em exercício do 

movimento da vida. A prática é a execução do pensamento vivo. Nessa perspectiva também, 

Kant afirma e sugere que:  
 

O surgimento da modéstia pela necessidade de unificar num mesmo pensamento, 
engenho e profundidade, penetra por si mesma na mente daquele que se vê 
convocado por algo dessa natureza, isto é, vivificar as ideias da razão necessárias 
para o conhecimento em assuntos importantes, de modo que, surge a desconfiança 
de seus talentos e, com ela, a desconfiança de que não podia decidir sozinho, mas de 
que deve levar em conta também os juízos dos outros (KANT, 2006, p. 120-121). 

 

É o exteriorizar o entendimento correto, um juízo exercitado e uma razão profunda, 

que constitui a inteira extensão do conhecimento intelectual, principalmente quando se 

constitui na habilidade à promoção do prático, isto é, do pragmático, tendo em vista a 

efetivação dos fins da humanidade. Conforme Foucault (1999, p. 333): “Em face da 

Ideologia, a crítica kantiana marca, em contrapartida, o limiar de nossa modernidade; 

interroga a representação [...]”. Contudo, encontramos nos passos de Kant à pragmática de si 

não somente uma crítica à filosofia da representação, mas uma abertura ou, conforme 

Foucault, deslocamentos dos aspectos conceituais à filosofia da vida. Assim, em As palavras 

e as coisas, ele nos diz que: 

 

[...] a Crítica ressalta a dimensão metafísica que a filosofia do século XVIII quisera 
reduzir unicamente pela análise da representação. Mas abre, ao mesmo tempo, a 



	 243 

possibilidade de uma outra metafísica que teria por propósito interrogar, fora da 
representação, tudo o que constitui sua fonte e origem; ela permite essas filosofias 
da Vida, da Vontade, da Palavra, que o século XIX vai desenvolver na esteira da 
crítica (FOUCAULT, 1999, p. 333). 

 

 Nesse sentido, podemos considerar a antropologia de Kant como movimento 

parresiástico na medida em que, em O governo de si e dos outros, Foucault (2010a, p. 65) 

considera que: “Com a parresía, vemos aparecer toda uma família de fatos de discurso, 

digamos, que são totalmente diferentes, que são quase o inverso, a projeção em espelho do 

que é chamado pragmática do discurso [...]”. Essa projeção dos discursos que se apresentam 

de “ponta cabeça” ou a essa imagem distorcida no espelho é possível associar ao que nos 

indica Ernst Cassirer quando relaciona a sabedoria de Kant em pensar ao seu tempo e a si 

mesmo com a criatividade de Goethe: 
 

Kant não acreditava mais que a civilização, mesmo levada ao seu mais alto grau de 
prefeição, pudesse levar a felicidade à humanidade, e ele não lhe pede mais isso. 
Para ele, a civilização é regida por uma outra lei que lhe é própria. Ela não é a fonte 
de felicidade e sua significação nem mesmo consiste em fornecer aos homens 
satisfações intelectuais. Ela é mais o quadro no qual o homem é chamado a 
experienciar e a promover sua liberdade, e ele deve sem cessar se submeter à essa 
prova. A sabedoria de Kant, à época de sua maturidade, coincide com a de Goethe: 
"Somente aquele que ganha sua liberdade e sua vida deve conquistá-las novamente à 
cada novo dia". É por meio dessa conquista que a vida encontra essa significação 
que somente o homem pode lhe dar e que faz, senão sua felicidade, ao menos sua 
dignidade específica (CASSIRER, 1991, p. 78)138. 

 

Neste sentido, considerando a análise de Foucault no que diz respeito aos passos de 

Kant à pragmática de si, temos que: “[...] quaisquer que sejam efetivamente as determinações 

sociais [...] têm uma certa maneira de se vincular, como sujeitos, à verdade do que dizem [...]” 

(FOUCAULT, 2010a, p. 66). Desse modo, enquanto Kant responde à pergunta “o que são as 

Luzes?” E Foucault, a partir de Kant, questiona “o que é a filosofia moderna?” ambos se 

deparam com a verdade do indivíduo que é chamado a testar e provar a si próprio no uso de 

sua liberdade.  

 
 

                                                
138 Cassirer, em Rousseau, Kant, Goethe, relaciona a sabedoria de Kant em pensar ao seu tempo e a si mesmo 
com a criatividade de Goethe: “Kant ne croit plus que la civilisation, même poussée à son plus haut degré de 
perfection, puisse apporter le bonheur à l'humanité, et il ne le lui demande plus. Pour lui, la civilisation est régie 
par une autre loi, qui lui est propre. Elle n'est pas source de bonheur et sa signification ne consiste même pas à 
fournir aux hommes des satisfactions intellectuelles. Elle est plutôt le cadre dans lequel l'homme est appelé à 
éprouver et à prouver sa liberté, et il doit sans cesse se soumettre à cette épreuve. La sagesse de Kant, à l'époque 
de sa maturité, coincide avec celle de Goethe: “Celui-là seul gagne sa liberté  et sa vie qui doit les conquérir 
chaque jour à nouveau.” C'est par cette conquête que la vie trouve cette signification que  l'homme seul peut lui 
donner, et qui fait, sinon son bonheur, du moins sa dignité specifique” (CASSIRER, 1991, p. 78). 
 



	 244 

3.4 As caminhadas de Foucault no processo de subjetivação 

 

A liberdade é, para Foucault, a vida não dissimulada e a vida sem dissimulação é a 

verdadeira vida. O francês esclarece, acerca da expressão de uma vida filosófica, em A 

coragem da verdade, sobre a vida não dissimulada: “[...] Procurei mostrar da última vez que a 

noção de verdadeira vida (alethès bíos) se construía primeiro e antes de tudo em função do 

princípio geral de que o alethés é o não oculto, o não dissimulado [...]” (FOUCAULT, 2011c, 

p. 221). 

Essa vida é possível. Foucault a vivenciou no percurso de sua existência. A vida é não 

ter vergonha de si mesmo: “[...] A vida não dissimulada é portanto a vida da qual você não se 

envergonha porque não tem de se envergonhar. [...]” (Idem, ibid). É esse o processo no qual 

Foucault continua a insistir em seus últimos momentos de vida, em seus últimos cursos. 

No curso anterior A coragem da verdade, em O governo de si e dos outros, inspirado 

no diálogo Alcibíades de Platão, Foucault nos indica algumas práticas filosóficas. A primeira 

delas, já citada anteriormente, embora se coloque como importante ressaltar novamente, é a 

prática do “caminho a percorrer” (FOUCAULT, 2010a, p. 218). Para o autor, esse percurso 

deve ser testado, posto à prova; se o indivíduo nele se reconhece, deve então percorrê-lo. A 

segunda prática, também já nos referimos a ela, isto é, a partir da escolha filosófica, propõe 

Foucault: 

 
[...] o candidato, aquele que é submetido a essa prova, deve se apressar com todas as 
suas forças, se apressar também sob a direção de um guia que lhe mostre o caminho, 
que o pegue pela mão e o faça percorrer o caminho [...] para chegar o mais depressa 
possível ao fim (Idem, ibid).  

 

Desse modo, no exercício das práticas filosóficas uma última e importante indicação 

de Foucault ao sujeito é a de que “na escolha do caminho, percorra-o”, se agarre ao outro, 

peça ajuda e não relaxe em seus esforços de ir até ao final. Ir até o extremo, lutar, sobrepor os 

limites sem nunca abandonar ou deixar de reconhecer aquele que o colocou na direção desse 

caminho, afirma Foucault: 
 

[...] E não deve abandonar - é mais uma indicação que vocês encontram no texto - a 
direção daquele que o conduz, a não ser que tenha ganhado forças o bastante para se 
- conduzir sem seu instrutor, para se conduzir a si mesmo. Aí está uma primeira 
série de indicações (Idem, ibid). 

 



	 245 

Assim, temos que a caminhada de Michel Foucault no processo de subjetivação, 

proposta de abordagem desse tópico, é indicação de nosso orientador, Professor Iraquitan 

Caminha, vem a ser uma tentativa de mostrar a caminhada de Foucault seguindo o mesmo 

itinerário que percorremos na investigação dessa pequisa, o que foi realizado com outros 

pensadores, como Platão, Rousseau e Kant. Assim, seguindo essa dica, guiados pelas mãos 

dos meus orientadores Iraquitan Caminha e Michel Dupuis, caminhamos com Foucault, algo 

justo e adequado ao processo até aqui desenvolvido, embora ousado e perigoso, como 

qualquer caminho novo que venha a ser aberto nesse pensamento emaranhado por palavras e 

coisas, de arqueologias e genealogias, de estratégias e lutas, de poderes e resistências no qual 

vislumbramos, pelo conhecimento de si e pelo cuidado de si, vielas e caminhos para a 

constituição do sujeito e da liberdade. 

Nesse sentido, o primeiro caminho escolhido para trilhar em nossa pesquisa foi sobre a 

abordagem Historicidade humana: uma agonística nas relações de poder, e uma das 

constatações de que seguimos um caminho seguro está na declaração de Foucault sobre seu 

próprio trabalho. Em Verdade, poder e si mesmo, ele observa: “[...] Se verdadeiramente 

procurei analisar as mudanças em meus livros, não foi para encontrar suas causas materiais, 

mas para mostrar a interação entre diferentes fatores e a maneira como os indivíduos reagem” 

(FOUCAULT, 2006b, p. 299). Nesse sentido, acrescenta ele: “[...] Acredito na liberdade dos 

indivíduos. Diante da mesma situação, as pessoas reagem de maneira muito diferente” (Idem, 

ibid). 

 Do mesmo modo, no aspecto sobre Esclarecimentos sobre história versus poder e 

história efetiva, a indicação de Foucault sobre o processo que percorreu é de que “[...] Todas 

as minhas análises se contrapõem à ideia de necessidades universais na existência humana. 

Elas acentuam o caráter arbitrário das instituições e nos mostram de que espaço de liberdade 

ainda dispomos, quais são as mudanças que podem ainda se efetuar” (Idem, p. 296). 

 Nessa possibilidade de liberdade no espaço do “caráter arbitrário das instituições”, 

acerca das investigações do conteúdo que se insere no século XIX, principalmente nas 

considerações sobre historicismo e humanismo, encontramos na horizontalidade das 

regularidades históricas, cortando-as, Foucault com suas análises a nos apresentar sua 

pesquisa de forma verticalizada. Desse modo, a pesquisa de Foucault se localiza como que 

traçando uma linha imaginária a perpassar estas estruturas. Assim, considerando o aspecto da 

relação saber / poder, utilizando para tanto o recurso da fala, do discurso, temos a indicação 

de que nessa relação está o sujeito, com suas possibilidades de atuação em si e com os outros, 



	 246 

criando, se constituindo e, ao mesmo tempo, elaborando e intervindo nas formas de atuações 

nas instituições.  

Nesse entroncamento, o indivíduo - aqui apontamos como proposta de investigação o 

próprio Foucault - se subjetiva, de modo que a cada passo, no processo de subjetivar-se, nos 

são apresentadas relações diferentes. Nelas, estão as possibilidades de outras subjetivações a 

se processarem. É nesse aspecto que vimos intercalar de forma transversal aos dois modos 

reais de existência histórica, o das regularidades (horizontal) e o da linha imaginária 

(vertical), o recurso da liberdade. É esse recurso que Foucault considera no próprio 

acontecimento forças que estão em jogo na história: 

 
Os problemas que estudei são os três problemas tradicionais. 1) que relações 
mantemos com a verdade através do saber científico, quais são nossas relações com 
esses “jogos de verdade" tão importantes na civilização, e nos quais somos 
simultaneamente sujeitos e objetos? 2) que relações mantemos com os outros, 
através dessas estranhas estratégias e relações de poder? Por fim, 3) quais são as 
relações entre verdade, poder e si mesmo? Gostaria de concluir a entrevista com 
uma pergunta: o que haveria de mais clássico do que essas questões e de mais 
sistemático do que passar da questão um à questão dois e à questão três para voltar à 
questão um? É justamente nesse ponto que me encontro (FOUCAULT, 2006b, p. 
300). 

 

Na caminhada de Foucault em seu processo de subjetivação, nos deparamos com o 

ponto de encontro entre a história das problemáticas e história do pensamento, embora, 

conforme prefácio de As palavras e as coisas, Foucault  (1999, p. IX) se encontre como que 

“[...] abalando todas as superfícies ordenadas e todos os planos que tornam sensata para nós a 

profusão dos seres, fazendo vacilar e inquietando, por muito tempo, nossa prática milenar do 

Mesmo e do Outro”. Nesse aspecto, considera o francês, no súbito esbarrar com outro 

pensamento, nos deparamos constantemente com o limite do nosso próprio pensamento. 

Assim, considerando a História das problemáticas, Foucault, em Verdade, poder e si 

mesmo, esclarece: “- Cada um dos meus livros representa uma parte da minha história. Por 

uma razão ou por outra, foi-me concedido experimentar ou viver essas coisas. Tomando um 

exemplo simples, trabalhei em um hospital psiquiátrico durante os anos 50 [...]” 

(FOUCAULT, 2006b, p. 296). Nesse trabalho, temos a relação do francês com a problemática 

da loucura, o que Foucault vivenciou e cujas observações e análises eram reais e se 

estabeleciam no indivíduo, em seu corpo, em sua carne. Contudo, somente a experiência no 

hospital não foi suficiente para Foucault entender a loucura. Desse modo, destacamos que sua 

pesquisa sobre a loucura e os processos de subjetivação que dela derivaram o colocaram, de 

certa forma, no caminho da “vida filosófica”. Sobre este aspecto, esclarece Foucault (Idem, 



	 247 

ibid): “Depois de ter estudado filosofia, quis ver o que era a loucura: eu tinha sido muito 

louco para estudar a razão, fui bastante racional para estudar a loucura. Nesse hospital, eu 

tinha a liberdade de ir dos pacientes à equipe médica, pois não tinha uma função precisa [...]”. 

A necessidade da inversão é constante na proposta de Foucault (Idem, Ibid), que 

considera ter sido “louco para estudar a razão e racional para estudar a loucura”. É nessa 

postura que nos apresenta as relações, tanto as relações de poder, como as de força, inclusive 

a relação entre filosofia e experiência do que se vive, o que Foucault sempre deixa em 

evidência, sendo essa a relação que tenta esclarecer, em seus últimos cursos, como expressão 

de uma vida filosófica. Desse modo, o mesmo caminho trilhado na investigação da 

problemática da loucura, ele admite sobre a problemática da prisão, em A cena da filosofia, 

de 1978, publicado em Ditos e escritos VII: 
 
E é verdade que nos meus livros busco apreender um acontecimento que me 
pareceu, que me parece importante para nossa atualidade, mesmo sendo um 
acontecimento anterior. [...] Houve, num outro momento, um certo modo de 
apreender a intensidade do crime e o problema humano apresentado pelo crime. 
Todos esses acontecimentos me parecem repetidos por nós, em nossa atualidade. 
Procuro, então, apreender qual é o acontecimento sob cujo signo nascemos e qual o 
que continua a nos atravessar (FOUCAULT, 2011b, p. 225). 

 

Sobre este aspecto, é interessante o que observa Foucault em O Mallarmé de J.-P. 

Richard, de 1964, publicado em Ditos e escritos III, embora analisando a obra Mallarmé de 

Richard, o enunciado é instigante. Acreditamos que tenha sido esse o percurso que o próprio 

Foucault trilha, pois nos diz que: “Um livro não é importante porque ele movimenta as coisas, 

mas quando a linguagem, em torno dele, se desloca, preenchendo um vazio que se torna seu 

lugar de permanência” (FOUCAULT, 2013b, p. 183). Então, quando lemos estas obras 

exploratórias, percebemos que Foucault quer deixar claro, além do vazio que circunda em 

suas problemáticas de investigação, loucura, prisão, etc, este vazio que ele encontra em si 

próprio, considerando o seu presente e enquanto sujeito de “razão”. Nessa perspectiva, o 

discurso e a linguagem acerca do sujeito e de suas problemáticas possibilitam manobras a 

preencher esse vazio. 

É o que ocorre com Foucault também nos escritos acerca da problemática da 

sexualidade, quando aponta o vazio e o desconhecimento do sujeito da sociedade do século 

XIX, no que concerne às relações sexuais. Em Sexualidade e poder, de 1978, publicado em 

Ditos e escritos V, ele anuncia o seguinte sobre suas descobertas: 

 
[...] o desconhecimento pelo sujeito de seu próprio desejo - e isso se manifestava 
especialmente na histeria -, e ao mesmo tempo, pelo contrário, um fenômeno de 



	 248 

super saber cultural, social, científico, teórico da sexualidade. Esses dois fenômenos 
- de desconhecimento da sexualidade pelo próprio sujeito e de supersaber sobre a 
sexualidade na sociedade - não são fenômenos contraditórios. Eles coexistem 
efetivamente no Ocidente, e um dos problemas é certamente saber de que modo, em 
uma sociedade como a nossa, é possível haver essa produção teórica, essa produção 
especulativa, essa produção analítica sobre a sexualidade no plano cultural geral e, 
ao mesmo tempo, um desconhecimento do sujeito a respeito de sua sexualidade 
(FOUCAULT, 2006b, p. 58-59). 

 

Enfim, poderíamos constatar, nos caminhos percorridos por Foucault no processo de 

subjetivação, que há uma agonística nas relações dos indivíduos; ademais, por meio dos 

próprios depoimentos sobre suas investigações, essa agonística é vivenciada pelo próprio 

pensador francês. Por isso mesmo, ele propõe no texto Resposta a uma questão, de 1968, 

publicado em Ditos e escritos VI, o seguinte: 
 

Ao invés de lidarmos com uma história econômica, social, política, englobando uma 
história do pensamento (que lhe seria a expressão e como duplicação), em vez de 
lidarmos com uma história das ideias que se referiria (seja por um jogo de signos e 
de expressão, seja por relações de causalidade) a condições extrínsecas, lidaríamos 
com uma história das práticas discursivas nas relações específicas que as articulam 
com as outras práticas (FOUCAULT, 2010b, p. 15). 

 

Em Foucault, na agonística, estão as dobras e nelas, nos deslocamentos forçados no 

percurso da história efetiva com o jogo de suas relações, estariam as possibilidades de 

desdobramentos que mostrem a singularidade do indivíduo em suas práticas. Desse modo, 

estas se apresentariam ao indivíduo em meio das dependências na condição de existência aos 

modos de liberdade na ação. É nesse aspecto que pode ser considerado tal percurso como os 

Processos de subjetivação: condições, formas e modos do sujeito se constituir em Foucault 

mesmo. Sobre esta questão, em O que é um autor?, de 1969, publicado em Ditos e escritos 

III, vemos que se trata, de fato:  

 
[...] de inverter o problema tradicional. Não mais colocar a questão: como a 
liberdade de um sujeito pode se inserir na consistência das coisas e lhes dar sentido, 
como ela pode animar, do interior, as regras de uma linguagem e manifestar assim 
as pretensões que lhe são próprias? Mas antes colocar essas questões: como, 
segundo que condições e sob que formas alguma coisa como um sujeito pode 
aparecer na ordem dos discursos? Que lugar ele pode ocupar em cada tipo de 
discurso, que funções exercer, e obedecendo a que regras? Trata-se, em suma, de 
retirar do sujeito (ou do seu substituto) seu papel de fundamento originário, e de 
analisá-lo como uma função variável e complexa do discurso (FOUCAULT, 2013b, 
p. 287). 

 

Neste aspecto, Foucault esclarece a condição do sujeito se constituir, isto é, retirando 

da “função variável e complexa dos discursos” os elementos da luta, pois é preciso se ocupar 

com cada tipo de discurso, e neles se posicionar sobre qual função exercer e quais regras 



	 249 

devem ser obedecidas, conforme Foucault, compreender “segundo que condições e sob que 

formas” os discursos se apresentam deve ser prioridade ao sujeito em seus processos de 

subjetivação. 

Nessa proposta, Foucault, em Diálogo sobre o poder, de 1978, publicado em Ditos e 

escritos IV, diz: “[...] Gostaria de observar a maneira como diferentes mecanismos de poder 

funcionam em nossa sociedade, entre nós, no interior e fora de nós [...]” (FOUCAULT, 

2012a, p. 252). É aqui que vimos inseridas no processo de subjetivação as questões 

concernentes ao poder, salientando que o poder caminha lado a lado com a liberdade. Nesse 

sentido, diz Foucault, acerca de sua grande busca: “[...] Gostaria de saber de que maneira 

nossos corpos, nossas condutas do dia a dia, nossos comportamentos sexuais, nosso desejo, 

nossos discursos científicos e teóricos se ligam a muitos sistemas de poder que são, eles 

próprios, ligados entre si”. (Idem, ibid).  

Embora questionado e provocado constantemente, ele admite, em Precisões sobre o 

poder, respostas a certas críticas, de 1978, publicado em Ditos e escritos IV, que: 
 

Mas é preciso voltar a situar as relações de poder no interior das lutas, e não supor 
que há, de um lado, o poder e, do outro, aquilo sobre o qual ele se exerceria, e que a 
luta se desenrolaria entre o poder e o não poder. Inversamente a essa posição 
ontológica entre poder e resistência, eu diria que o poder não é outra coisa senão 
uma certa modificação, a forma com frequência diferente de uma série de conflitos 
que constituem o corpo social, conflitos do tipo econômico, político. Portanto, o 
poder é como a estratificação, a institucionalização, a definição de técnicas, de 
instrumentos e de armas que servem em todos esses conflitos. É isto o que pode ser 
considerado, em um dado momento, como uma certa relação de poder, um certo 
exercício do poder (FOUCAULT, 2012a, p. 271). 

 

Essa foi a grande pesquisa de Foucault. Ele não acreditava que o indivíduo se deixasse 

vencer frente às problemáticas que se inserem em um corpo social. Nesse aspecto, busca 

compreender como tais problemáticas ocorrem no interior das lutas, no âmbito das Relações 

de poder: subterfúgios, estratégias e resistências. Insiste Foucault que é aí, onde está o poder,  

que há, por essa razão, uma manifestação da liberdade. 

É neste aspecto que vimos em Foucault a tentativa de tornar menos provocativa e mais 

exercitada a questão do poder. Nesse exercício, o poder existe, não pode ser negado e a 

liberdade está nele porque na estruturação do poder existe o exercício da liberdade. Então, a 

ação livre está na postura do indivíduo frente ao poder e com o poder em sua atuação. Assim, 

nos discursos ou na parresia, no franc-parler, estão técnicas e instrumentos indicados a esse 

exercício139. Nessa perspectiva, na caminhada de Foucault em seu processo de subjetivação se 

                                                
139  Assim como a interpretação de Louis Althusser acerca do poder aponta para técnicas que indicam a 
manipulação como as que são utilizadas nos aparelhos ideológicos do Estado, técnicas, instrumentos e exercícios 



	 250 

evidenciam as Relações de força: verdade, poder e sujeito. Tais relações estão atreladas ao 

discurso e, assim, como admite que onde há poder, há liberdade, também é válida a 

perspectiva de que onde há discurso, há força. Contudo, o discurso não é harmônico nem 

puramente reflexo. Ademais, o discurso se instaura no âmago das relações de poder, por isso 

mesmo, assim como o poder, o discurso tanto possui funções como exerce operações a que se 

não obriga, compromete o indivíduo no jogo de forças a uma espécie de dupla relação, isto é, 

na fala, há no sujeito o expor a si próprio e o risco com a exposição do que enuncia. Em um 

primeiro olhar e de forma imedita, é como se o indivíduo estivesse, em seu discurso, 

aprisionando a si próprio, muito embora a ação seja inversa, pois ao “libertar” as palavras, na 

fala, o que ocorre é a ação livre operada na relação de força frente ao jogo de relações. É o 

que esclarece Foucault, em O discurso não deve ser considerado como..., de 1976, publicado 

em Ditos e escritos VII: 

  
Discurso batalha e não discurso reflexo. Mais precisamente, é preciso fazer aparecer 
no discurso funções que não são simplesmente as da expressão (de uma relação de 
forças já constituída e estabilizada) ou da reprodução (de um sistema social 
preexistente). O discurso - o simples fato de falar, empregar palavras, utilizar as 
palavras dos outros (com o risco de retorná-las), palavras que os outros 
compreendem e aceitam (e, eventualmente, por sua vez, as retornam) -, esse fato é 
em si mesmo uma força. O discurso é para a relação das forças não apenas uma 
superfície de inscrição, mas um operador (FOUCAULT, 2011b, p. 221). 

 

Como vimos, o discurso é um elemento próprio do processo de subjetivação em 

Foucault. É por meio do discurso que se apresentam as Formas do sujeito se constituir, por 

isso, no texto A ética do cuidado de si como prática de liberdade, de 1984, publicado em 

Ditos e escritos V Foucault, ao ser indagado sobre se “o sujeito é ou não uma substância”, 

responde sem reticências: “– Não é uma substância” (FOUCAULT, 2006b, p. 275), 

esclarecendo, em seguida, o que entende por sujeito: “[...] É uma forma, e essa forma nem 

sempre é, sobretudo, idêntica a si mesma”[...] (Idem, ibid). Ora, se no processo de 

subjetivação está o discurso, pois naquilo que se fala a relação de força se constitui, é nele 

também, no discurso dos sujeitos, que estão tanto problemáticas e riscos quanto possíveis 

elucidações e transformações. 

Conforme Foucault, é preciso considerar que há relações e interferências entre as 

diferentes formas, na medida em que não existe a forma modelo de indivíduo; ao contrário, 

estamos na presença de diferentes formas de sujeitos; ademais, diferentes formas se 

                                                                                                                                                   
se encontram presentes na concepção de Foucault, sendo algo próprio das condições acerca do que o indivíduo 
vive.   



	 251 

movimentam em cada indivíduo em sua singularidade. Assim, informa Foucault que: “[...] 

Em cada caso, se exercem, se estabelecem consigo mesmo formas de relação diferentes. E o 

que me interessa é, precisamente, a constituição histórica dessas diferentes formas do sujeito, 

em relação aos jogos de verdade” (Idem, ibid). 

 Foucault se defronta, na caminhada de seu processo de subjetivação, com a 

problemática de Saberes e veridicção. Assim, se cada indivíduo possui uma forma de se 

constituir e se, em sua constituição, outras várias formas se apresentam como uma relação em 

cadeia, ou melhor, uma espécie de relação celular como as que se desenvolvem na 

organização e funcionamento do corpo. Por exemplo, ao considerarmos as células, elas 

possuem uma unidade estrutural por compor o corpo de todos os seres vivos e uma unidade 

funcional, que, embora seja a menor estrutura do corpo, desempenha as funções 

características dos seres vivos. Para tanto, elas se comunicam, se interligam, se deslocam, se 

separam, se regeneram, etc.  

Nesse aspecto, considerando essa relação intracelular do poder, o saber constituído 

pelo indivíduo em sua diversidade não é uma ciência, embora tenhamos utilizado o exemplo 

da ciência da Biologia. Trata-se apenas de ilustração acerca da questão estrutural, funcional e 

suas comunicações, considerando as relações corpóreas. Conforme Deleuze, em seu livro 

intitulado Foucault, a música, em seus processos de construção e gradação, seria um exemplo 

mais adequado para ilustrar esta relação: 

 
[...] O saber é a unidade de estrato que se distribui em diferentes limiares, o próprio 
estrato existindo apenas como empilhamento desses limiares sob orientações 
diversas, das quais a ciência é apenas uma. Há apenas práticas, ou positividades, 
constitutivas do saber: práticas discursivas de enunciados, práticas não discursivas 
de visibilidades. Mas essas práticas existem sempre sob os limiares arqueológicos 
cujas repartições móveis constituem as diferenças históricas entre estratos. 
[...]Vimos como Foucault descobriu a forma da expressão numa concepção bastante 
original do "enunciado", como função que cruza as diversas unidades, traçando uma 
diagonal mais próxima da música do que de um sistema significante. É preciso então 
rachar, abrir as palavras, as frases e as proposições para extrair delas os enunciados 
[...] (DELEUZE, 2005, p. 61). 

 

No entendimento do saber enquanto estratos, conforme nos indica Deleuze, podemos 

compreender os motivos que levaram Foucault a tratar das Relações de poder e técnicas de 

governamentalidade. Se o saber não é uma ciência e se comporta como estratos, não se 

constitui em verdade. Desse modo, o saber enquanto estrato é uma camada, uma faixa, um 

aspecto, um elemento, uma condição, uma forma do indivíduo que se apresenta pelo discurso. 

Nesse estrato, se movimentam outros discursos que, embora possam vir a se fragmentar, 

continuam a existir enquanto resíduos. Assim, como forma de o indivíduo lidar com o 



	 252 

cruzamento dessas diversas unidades de saber ou singularidades, Foucault, na aula de 12 de 

janeiro de 1983, em O governo de si e dos outros, anuncia: “[...] O que eu gostaria de fazer 

este ano é, portanto, uma história do discurso da governamentalidade que tomaria como fio 

condutor essa dramática do discurso verdadeiro [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 67). 

 Contudo, uma expressão original na caminhada de Foucault no processo de 

subjetivação se apresenta acerca da questão sobre Atitude-limite: interpretação e diagnóstico 

do presente. Foucault, em O sujeito e o poder, de 1982, publicado em Ditos e escritos IX, nos 

esclarece sobre os percursos por ele trilhado na trajetória dos últimos vinte anos de sua 

pesquisa:  

 
[...] Eu gostaria de dizer primeiramente qual foi o objetivo do meu trabalho nesses 
últimos 20 anos. [...] Procurei, antes, produzir uma história dos diferentes modos de 
subjetivação do ser humano em nossa cultura; tratei, nessa ótica, dos três modos de 
objetivação que transformam os seres humano em sujeitos. [...] na objetivação do 
sujeito, falando de gramática geral, de filologia e de linguística. [...] na objetivação 
do sujeito produtivo, do sujeito que trabalha, em economia e na análise das riquezas.  
[...] na objetivação somente do fato de estar em vida, na história natural ou na 
filologia. Na segunda parte do meu trabalho, eu estudei a objetivação do sujeito no 
que chamarei as "práticas divisoras". O sujeito é ou dividido no interior dele mesmo, 
ou dividido dos outros. Esse processo faz dele um objeto. A separação entre o louco 
e o homem são de espírito, o doente e o indivíduo em boa saúde, o criminoso e o 
"rapaz gentil" ilustra essa tendência. Enfim, procurei estudar -  esse é meu trabalho 
em curso - a maneira como um ser humano se transforma em sujeito; [...] 
(FOUCAULT, 2014a, p. 118). 

 

 Foucault nos coloca diante do que ele identifica como a segunda parte de sua pesquisa, 

admitindo que no jogo, na luta e a partir das relações de poder o indivíduo está diante de 

“práticas divisoras”, nas quais encontramos paridades constitutivas, a saber: conhecido e 

desconhecido; relação consigo e com o outro; normatização e transgressão; utopia e distopia, 

etc. Assim, Foucault (Idem, Ibid) investiga nos últimos anos de sua vida “[...] a maneira como 

um ser humano se tranforma em sujeito [...]”. 

Nas “práticas divisoras”, há uma espécie de canal aberto às relações de poder. 

Conforme Foucault, o poder é uma relação entre duas pessoas e se estabelece na medida em 

que um indivíduo age sobre o outro, o conduzindo, por uma série de recursos, a agir de 

conformidade com seu discurso. 

Todavia, conforme Foucault, se um indivíduo exerce o poder sobre o outro de modo a 

ultrapassar o limite do conduzir ou orientar, se esse indivíduo, por outro lado, estabelece 

relações no sentido de guiar o comportamento e, ademais, conduzir o caminho do outro 

tirando-lhe a possibilidade de subjetivar-se, em fazer a si próprio, em caminhar por si mesmo 

em sua própria história, Foucault o considera como aquilo que tende a uma das partes à 



	 253 

negatividade. Como exemplo, podemos considerar e relacionar como as relações próximas às 

apresentadas na natureza: em cada mudança de estação, as temperaturas variam, as relações 

de poder em seu movimento entre os sujeitos aquecem, esfriam, sofrem mudanças como as 

observadas, a despeito de suas devidas singularidades, aquelas observadas no mundo físico. 

Neste sentido, o estabelecimento do grau zero de poder ou sua negatividade não seria 

funcional nem mesmo a uma criança. Nesse caso, considerando uma criança, por exemplo, 

melhor seria ensiná-la a olhar com atenção os dois lados de uma rua e descobrir maneiras 

seguras de atravessar do que impedi-la do percurso ou decidir por toda a vida, guiando-a pela 

mão. Contudo, mesmo quando se estabelece essa relação de grau zero de poder, o canal ao 

exercício das relações de poder está aberto. Assim, aquele que está na posição de dominador 

movimenta o outro ao exercício da forma limite, na medida em que nas próprias “práticas 

divisoras”, o indivíduo, no esgotamento ou no vazio de si, portanto, diante daquilo que 

Foucault denomina atitude-limite, retoma o caminho às relações de poder. 

Desse modo, a divisa ou as “práticas divisoras” sempre existirão, mas o indivíduo no 

uso de sua liberdade, no limite da repressão e na atitude de resistir, abre um canal, uma 

passagem e se movimenta, não ao outro extremo, isto é, inverter os papéis ou a posição de 

dominador, mas em seu próprio ethos, em sua própria vida, na retomada do caminho 

escolhido, do percurso a trilhar, pois o entendimento é o de que superar a repressão só é 

possível nas relações de poder, as quais, por sua vez, estão sempre abertas ao sujeito. É o que 

propõe Foucault em texto de 1980, L’Origine de l’herméneutique de soi: 
 

[...] É evidente que o poder não vai se definir a partir de uma violência restritora que 
reprimiria os indivíduos, os forçaria à fazer uma coisa e os impediria de fazer uma 
outra; mas quando ele enseja uma relação entre dois sujeitos livres e quando há 
nessa relação um desequilíbrio tal que um pode agir sobre o outro e que o outro 
"age", ou aceita tal situação [...] (FOUCAULT, 2013, p. 145)140. 

 

Enfim, nas condições do sujeito se constituir está presente uma diversidade de modos 

que circulam, por intermédio dos discursos, nas relações de poder e nas relações de força. 

Sobre os Modos do sujeito se constituir e formas de prática de si, Foucault insere um debate 

interessante acerca da questão da moral. Esse aspecto da moral é interessante abordarmos, 

pois que, certamente, servirá de subsídio às possíveis demandas oriundas do conteúdo 

desenvolvido no segundo capítulo dessa pesquisa, quando exploramos acerca do parástema, 

                                                
140 [...] Il est évident que le pouvoir ne va pas se définir à partir d'une violence contraignante qui réprimerait les 
individus, les forcerait à faire telle chose et les empêcherait de faire telle autre; mais c'est lorsqu'il y a un rapport 
entre deux sujets libres et qu'il y a dans ce rapport un déséquilibre tel que l'un peut agir sur l'autre et que l'autre 
est “agi”, ou accepte de l'être [...] (FOUCAULT, 2013, p. 145). 



	 254 

paraskeue e parresia. Contudo, sua importância se destaca, principalmente, por percebermos 

que se trata de algo próprio no processo de subjetivação em Foucault. Em nossa investigação, 

constatamos que a conduta moral não é eliminada; ao contrário, aqui se apresenta uma espécie 

de ressignificação, de um olhar diferenciado ou até mesmo uma inversão, por parte do 

francês, em relação à problemática da moral. 

Neste sentido, não há em Foucault uma moral universal, mas uma forma de prática de 

si que representam a moral. Concernente a essa questão, o francês observa que uma ação, para 

ser moral, não deve se reduzir à regra, lei ou a um valor estabelecido em relações metafísicas, 

abstratas ou universais. Em O Uso dos prazeres e as técnicas de si, de 1983, publicado em 

Ditos e escritos V, ele considera: “[...] Na verdade, toda ação moral implica uma relação com 

o real em que ela se realiza, e uma relação com o código ao qual ela se refere; mas também 

implica uma certa relação consigo mesmo; esta não é simplesmente “consciência de si”, mas 

constituição de si como “sujeito moral” [...]” (FOUCAULT, 2006b, p. 215).  

Assim, nessa consideração a moral não é imposta ao indivíduo, ao contrário, o próprio 

indivíduo em seu processo de subjetivação constitui sua moral e cria práticas de si que 

estejam em concordância, lugar, posição e preceito com o que ele acata como modo e estilo 

de vida. Conforme Foucault, o sujeito que desenvolve as práticas de si “[...] determina para si 

um certo modo de ser que valerá como cumprimento moral dele mesmo e, para realizar-se, 

age sobre ele mesmo, levando-o a se conhecer, a se controlar, a por-se à prova, a se 

aperfeiçoar e a se transformar [...]” (Idem, ibid). 

 É neste aspecto do aperfeiçoar-se que Foucault situa o Parástema: bem, liberdade e 

realidade. Ele próprio é exemplo nesse caminho do aperfeiçoar-se. O curso A coragem da 

verdade é uma espécie de “testamento filosófico” de uma pessoa que, na constituição de sua 

subjetivação, age sobre si mesmo, conforme Gros. Ao escrever sobre a situação do curso A 

coragem da verdade, Foucault escreve a Meurice Pinguet em janeiro de 1984. Na 

correspondência, consta que ele diz: “Achei que estava com aids, mas um tratamento enérgico 

me pôs novamente de pé” (FOUCAULT, 2011c, p. 306).  

Desse modo, depois de alguns dias de internação e após ministrados coquetéis de 

antibióticos, Foucault nos mostra, em sua própria experiência, o parástema enquanto 

movimento do ethos. Ele vive o seu projeto de vida filosófica. No caminho escolhido, ele 

percorre até o fim, mesmo que trave uma luta com seu próprio corpo. Foucault resiste e, na 

atitude-limite do sujeito em suas relações de força, abre o canal das relações de poder que se 

apresentam no interrogar acerca da função do “dizer-a-verdade”, conteúdo ministrado em seu 



	 255 

último curso no Collège de France, A coragem da verdade, entre os meses de fevereiro a 

março de 1984.  

Assim, apesar de se queixar de uma gripe forte no final do mês de março, Foucault 

morre de aids no dia 25 de junho de 1984, não sem antes dar por concluído seu curso, sua 

caminhada, ao percorrer por completo o caminho que escolheu, a moral que praticou para si. 

Foucault mostra que o aperfeiçoar-se é um processo que acompanha toda a trajetória da vida. 

Nesse processo da subjetivação da vida, podemos ver no exemplo de Foucault o 

Paraskeue: práticas e exercícios. Assim, embora Gros considere ser difícil saber a 

consciência exata que Foucault tinha em relação à doença que o abatia, nos informa que “[...] 

Daniel Defert indica, em sua Cronologia, que no mês de março, regularmente atendido no 

hospital Tarnier, ‘não pede nem recebe nenhum diagnóstico’ e que a única pergunta que ele 

parece fazer aos médicos é: ‘Quanto tempo de vida me resta?’” (Idem, p. 307).   

Nesse tempo que resta a Foucault, estão boas demonstrações de práticas de si e de 

exercício no aperfeiçoar-se. Essas práticas se evidenciam na escolha dos textos a serem 

trabalhados em seu último curso. O francês sempre elaborou seu próprio discurso a partir do 

que acreditava. Contudo, por algumas vezes, ele recorre aos discursos já proferidos para 

fundamentar a expressão da vida em exemplos reais. Sócrates é exemplo de vida em vários 

momentos dos últimos cursos ministrados por Foucault. Em A coragem da verdade, ele relata 

a passagem da Apologia de Sócrates em que, após as acusações de Meleto e Anito, Sócrates 

afirma que na expressão do dizer-a-verdade, deve-se sempre ser fiel a si mesmo, o homem 

não deve ter medo da morte. Desse modo, conforme Foucault: 

 
[...] ele diz isso claramente nesse momento:  um homem de algum valor não tem de 
"calcular suas chances de vida e de morte". Vocês estão vendo que, agora que 
estamos no ciclo, no desenrolar dessa forma de parresía e de veridicção, o risco de 
vida e de morte, que era há pouco uma razão para não fazer política, está, ao 
contrário, aqui, no próprio cerne da sua empreitada. Quaisquer que sejam os perigos 
que essa parresía, sob essa forma, lhe faz correr, pois bem, como homem "de algum 
valor", ele sabe muito bem que não deve pôr na balança a importância dessa parresía 
e suas próprias chances de vida ou de morte. "Um homem de algum valor deve 
considerar unicamente, quando age, se o que ele faz é justo ou não, se ele se conduz 
como homem de coração ou como covarde". Ele não deve, portanto, questionar o 
fato de que poderá morrer por causa disso (FOUCAULT, 2011c, p. 74). 

 

Foucault recorre ao discurso de Sócrates como uma forma de prática de si, suas 

palavras – as de Sócrates – estão repetidas por diversas vezes e dizem, ao mesmo tempo, o 

momento presente acerca do que o francês estava vivendo e, da mesma forma, como se 

Foucault, retomando a si próprio, tentasse avaliar acerca de sua fidelidade ou de sua covardia 

na trajetória do caminho concernente à sua escolha. Desse modo, destacamos, Foucault foi 



	 256 

demonstração, com o uso dessa prática de si, da fidelidade ao seu projeto de vida filosófica, 

de vida não dissimulada, nos deixando como exemplo de prática de si que se deve lutar até o 

fim por aquilo que escolheu, correndo riscos, vivendo com eles ou superando-os; a prova de 

si, de sua escolha, está em não questionar o fato de que poderá morrer por esta causa. 

Desse modo, é possível que a consciência exata do seu mal-estar não fosse naquele 

momento prioridade. Maior importância Foucault dava, nesse momento de sua vida, a manter 

a coerência consigo, com o seu discurso, com a sua escolha. É a isso que pode ser atribuída a 

função do paraskeue em seus exercícios e práticas, e é assim, até o final da expressão da sua 

vida, que temos Foucault, na atitude de buscar ser coerente com a moral que ele criou para si, 

completar seu percurso e deixar elementos para que outras pessoas pudessem seguir por si 

próprias nesse processo de investigação e de subjetivação.  

Nesse percurso de Foucault, vale salientar, embora tenhamos nos referido a Sócrates, 

os demais textos e temáticas propostas em seu último curso abordam acerca das práticas de si 

no horizonte da doença e da morte. Esse foi o exercício escolhido ao final da sua existência 

corpórea, isto é, no limite do corpo. 

Sobre a Parresia: fala franca e liberdade de palavra, movimento que efetiva o ethos 

por intermédio do discurso pronunciado, Foucault observa que há algumas formas de 

conceituar os discursos, de modo que o discurso pronunciado se expressa de diferentes 

maneiras, citando-se o discurso profético, prescritivo, descritivo, retrospectivo, etc. Para 

Foucault, não é o discurso enquanto elemento conceitual que é importante, mas a maneira 

como é possível deslocar, na enunciação de um discurso, sua verdade. E foi isso que Foucault 

em sua caminhada, em seu processo de subjetivação realizou em sua trajetória de vida, sem 

dissimulação.   

Desse modo, Foucault aparece como sujeito que se locomove nos discursos, vivendo 

cada realidade discursiva: seja em relação ao discurso sobre a história ou sobre o sujeito, ele 

vive os discursos filosóficos, como vimos acerca de Platão, Rousseau e Kant, e até mesmo, há 

quem achará absurdo, corremos o risco e nos pronunciamos acerca dessa questão. Pois bem, 

até nos discursos oraculares, aqueles proferidos no âmbito da antiga cultura grega e que foram 

preservados por várias tradições, inclusive a filosófica, Foucault permite o movimento do 

ethos parresiástico. 

E agora, depois de ter se arriscado em ter falado, estamos diante da parte mais difícil, a 

de realizar o exercício do ethos e se movimentar em busca de provar o que acabamos de 

pronunciar. Ora, Foucault admite que no discurso pronunciado, o sujeito, ao vivê-lo, na 

realidade discursiva, se apropria do dito, do falado, do enunciado. Contudo, ao mesmo tempo 



	 257 

em que se expõe, o sujeito analisa se há no discurso correspondência, concordância ou 

discordância com a realidade em que vive. Foucault segue esse caminho. 

Assim, na medida em que o sujeito transita e se movimenta no discurso, elucidando-o, 

se encontra no jogo das relações de poder discursivas. Nesse processo de investigação, na 

busca livre no intuito de desvendar, surgem, consequentemente, novas expressões, novas 

falas, nas quais estão os elementos de exploração com novos passos apresentados ao sujeito 

em seu caminhar. 

Em Hermenêutica do sujeito, existe uma passagem em que Foucault se refere aos 

modos como Epicuro, na condição de fisiólogo, se comportou em relação à parresia. Este 

contexto é interessante, por nos permitir perceber o que se caracteriza o franc-parler que 

Foucault tanto valoriza. Conforme Foucault (2004, p. 295-296), diz Epicuro: 

 
[...] a liberdade [de palavra], [...] prefiro "dizer profeticamente as coisas úteis a todos 
os homens" a "dar meu assentimento às opiniões recebidas". "Dizer profeticamente 
as coisas úteis" [...] na minha liberdade de fisiólogo, ou seja, pela parrhesía da 
fisiologia, prefiro sempre aproximar-me à formulação oracular que, mesmo 
obscuramente, me diz o verdadeiro e ao mesmo tempo prescreve, a reduzir-me a 
seguir a opinião corrente que, sem dúvida, tem o assentimento de todos, é 
compreendida por todos, mas de fato em nada muda ser admitida por todo o mundo 
- o próprio ser do sujeito.  

 

Foucault ressalta em Epicuro a referência ao discurso profético, mostrando, por meio 

da postura de Epicuro, que até nesse discurso há parresia. Nesse sentido, é necessário que o 

discurso permita certo engajamento do sujeito, o que é possível até no discurso profético; é 

esta a preferência que destaca o fisiólogo no momento da vivência na opção de sua escolha e 

de seu projeto de vida. É a isso que percebe Foucault. Contudo, a atitude de Epicuro apresenta 

vários estratos e muitas dobras, como afirma Deleuze, acerca do pensamento de Foucault; 

numa delas está o sujeito que resiste diante da acomodação, da aceitação tácita a certa 

compreensão do real, do assentimento de uma opinião universal; noutra, a luta frente aos 

indivíduos que rejeitam uma concepção diferenciada e as mudanças que essa possibilidade 

apresenta.  

Nessa perspectiva, encontramos na formulação do discurso oracular, embora este 

exiba uma prescrição, o sujeito que se engaja e luta diante dela, se movimenta, força e busca a 

verdade por si próprio. Nessa luta, o acontecimento se desdobra, de modo que há no obscuro 

essa abertura ao sujeito na construção de si. Desse modo, enquanto o oráculo prediz, o sujeito 

diz a si próprio. Naquilo que o oráculo disse não haver risco, é uma verdade proferida; o risco 



	 258 

está no jogo que se estabelece a partir dessa verdade, a partir dessa busca, na busca por 

realizar aquilo que foi predito.  

Na prescrição oracular, as relações de poder se movem e forçam o sujeito na busca de 

desvendá-la, e aí nesse percurso estão o risco e a exposição não do oráculo, mas do sujeito. É 

seguindo essa postura de abordagem desse engajar-se no discurso que ousamos ainda 

enfatizar, em nossa pesquisa acerca da liberdade, o fato de que existe maior compromisso 

naquele que constrói seu caminho em busca do desvendar da verdade proferida ou anunciada 

do que naquele que simplesmente emite a verdade, isto é, o Oráculo. Por isso, conforme 

Foucault, Epicuro admite preferir o discurso oracular a “seguir a opinião corrente”, visto que 

seguir simplesmente o dito, sem engajar-se, é anular a possibilidade de subjetivação. Desse 

modo, continua Foucault (2004, p. 295-296), ainda considerando a atitude de Epicuro: 
 

Dizer profeticamente, somente a alguns capazes de compreender, as verdades tais da 
natureza, que podem efetivamente mudar seu modo de ser, nisto consiste a arte e a 
liberdade do fisiólogo. É uma arte que se aprofunda da formulação profética. É uma 
arte que se aproxima também da medicina, em função de um objetivo e em função 
da transformação do sujeito.  

 

Essa é, para Foucault  (2014 a, p. 118), “[...] a maneira como um ser humano se 

tranforma em sujeito [...]”. Porém, qual será a compreensão da expressão da preferência de 

Epicuro de “[...] dizer profeticamente, somente a alguns capazes de compreender [...]”? Nessa 

perspectiva, temos a Livre subjetivação: experiência criativa, pois Foucault percebeu na 

relação da transformação do sujeito a interligação entre as técnicas de dominação e as técnicas 

de si. Colocando esta ligação no discurso escrito, parece ser o que estamos anunciando uma 

coisa óbvia. Contudo, na prática da existência, na vida, é um percurso de altos e baixos, de 

jogo, de luta que se estabelece nas relações de poder. É nesse sentido que a experiência 

criativa aparece como aspecto do movimento do ethos. Observa Foucault, em L’origine de 

l’herméneutique de soi: 

 
[...] Eu creio que se queremos estudar a genealogia do sujeito na civilização 
ocidental, é preciso ter em conta não somente as técnicas de dominação, mas as 
técnicas de si. Digamos que devemos ter em conta a interação entre esses dois tipos 
de técnicas – técnicas de dominação e técnicas de si. É preciso ter em conta os 
pontos nos quais as tecnologias de dominação dos indivíduos, de uns para com os 
outros fazem apelo aos processos por meio dos quais o indivíduo age sobre ele 
mesmo; e, inversamente, é preciso ter em conta os pontos onde as técnicas de si se 
integram nas estruturas de coerção e dominação. O ponto de contato no qual [a 
maneira pela qual] os indivíduos são dirigidos pelos outros se articula sobre a 
maneira pela qual eles se conduzem eles mesmos, é isso que eu posso denominar, eu 
creio, “governo”. [...] há sempre um equilíbrio instável, em meio à 
complementaridade e dos conflitos, entre as técnicas que asseguram a correção e os 



	 259 

processos pelos quais o si mesmo se constrói ou se modifica por ele mesmo. 
(FOUCAULT, 2013, p. 38-39)141 

 

Foucault considera que há nas relações de poder do sujeito em seu processo de 

subjetivação um “equilíbrio instável”, expressão que parece emitir uma contradição se 

analisada no rigor que se pede de um discurso lógico; contudo, no âmbito das relações de 

poder, se sustenta como expressão e construção. Assim, o sujeito está em equilíbrio por se 

permitir, por meio das técnicas de si, percorrer seu caminho. Contudo, no trajeto, terá que 

lidar com momentos de instabilidade fruto das adversidades presentes nas técnicas de 

dominação. É desse modo que a relação é conflituosa. Nesse sentido, questiona-se: qual a 

condição para apaziguar os conflitos? Foucault propõe estratégias e resistências como 

elementos de criação do sujeito. 

A partir dessas considerações acerca da relação conflituosa ou “equilíbrio instável”, é 

preciso considerar algumas outras práticas filosóficas que permitam compreender na Vida 

filosófica: uma vida criativa. Conforme Foucault  (2011c, p. 142), em A coragem da verdade, 

[...] A emergência da verdadeira vida no princípio e na forma do dizer-a-verdade (dizer a 

verdade aos outros, a si mesmo, sobre si mesmo e dizer a verdade sobre os outros), verdadeira 

vida e jogo do dizer-a-verdade, esse é o tema, o problema que eu gostaria de estudar [...].  

Outras práticas filosóficas, como propõe Foucault, estão em operar nas relações entre a 

arte da existência e o discurso verdadeiro, a expressão da verdadeira vida. Vale salientar, 

nesse sentido, o que observa Foucault acerca da vida filosófica enquanto expressão de uma 

vida criativa ou verdadeira vida. Conforme o francês, trata-se de uma possibilidade a todos os 

indivíduos, embora só se efetive no sujeito que a busque. Neste sentido, não existem os 

melhores ou aqueles que são predestinados, nem a dimensão metafísica e abstrata que fará 

com que os indivíduos recebam essa potência; não se trata de uma conversão da alma. Em 

Foucault, há indivíduos que possuem a coragem de lutar, assim como há os que preferem uma 

vida mais cômoda. Admite ele, em O governo de si e dos outros, que: 

 

                                                
141 [...] Je crois que si l’on veut étudier la généalogie du sujet dans la civilisation occidentale, il faut tenir compte 
non seulement des techniques de domination, mais aussi des techniques de soi. Disons qu’on doit tenir compte 
de l’interaction entre ces deux types de techniques - techniques de domination et techniques de soi. Il faut tenir 
compte des points où les technologies de domination des individus les uns sur les autres font appel aux processus 
par lesquels l’individu agit sur lui-même; et inversement, il faut tenir compte des points où les techniques de soi 
s’intègrent dans des structures de coercition et de domination. Le point de contact, où [la façon dont] les 
individus sont dirigés par les autres s'articule sur la façon dont ils se conduisent eux-mêmes, est ce que je peux 
appeler, je crois, “gouvernement”. [...] il y a toujours un équilibre instable, avec de la complémentarité et des 
conflits, entre les techniques qui assurent la coercition et les processus par lesquels le soi se construit ou se 
modifie par lui-même (FOUCAULT, 2013, p. 38-39). 



	 260 

Você é filósofo até nas ações cotidianas, e essa prática da filosofia se traduz por três 
capacidades, três formas de atitudes e de aptidões: você é eumathés, isto é, pode 
aprender facilmente; você é mnémon, isto é, tem uma boa memória e guarda no 
espírito permanentemente e de maneira viva, presente, ativa, tudo o que aprendeu, 
porque você era eumathés. Portanto, você é eumathés, você é mnémon (guarda na 
memória o que aprendeu) e, enfim, é logízesthai dunatos (é capaz de raciocinar, isto 
é, numa situação e numa conjectura dadas, sabe utilizar o raciocínio e aplicá-lo para 
tomar uma boa decisão) (FOUCAULT, 2010a, p. 219). 
 

 É neste aspecto que Foucault considera que a vida filosófica é criação do indivíduo em 

sua subjetivação, mas é também uma opção, de modo que as práticas filosóficas ou o real da 

filosofia não é apenas olhar o seu entorno, reconhecer o que o circunda, perceber em todos os 

elementos possíveis a mudança e se calar para não implantar discórdias ou criar desafetos. É 

aqui que podemos entender Foucault quando diz que percorrer o caminho é mais importante 

que mapeá-lo. É o que sugere em O governo de si e dos outros: 
 

Não se trata em absoluto de uma conversão, trata-se, ao contrário, de seguir um 
caminho que tem um começo e tem um fim. E é necessário realizar ao longo desse 
percurso todo um trabalho longo e penoso. Enfim, o apego de que se fala nesse texto 
não é o apego às realidades eternas, é a prática da vida cotidiana, é essa espécie de 
atividade ao sabor dos dias, dentro da qual o sujeito deverá se mostrar eumathés 
(capaz de aprender), mnémon (capaz de se lembrar), logízesthai dunatàs (capaz de 
raciocinar) (FOUCAULT, 2010a, p. 220).  

 

É na prática da vida cotidiana, com suas lutas, que está a verdadeira vida. Nesse 

sentido, temos Foucault em seu processo de subjetivação na Ontologia do presente: uma 

história do pensamento, o que é perceptível quando o indivíduo tem a atitude, faz a opção e 

realiza a crítica sobre sua realidade e sobre si mesmo. É uma espécie de ontologia crítica de 

nós mesmos. E a crítica do que somos está em Foucault, tanto na análise histórica dos limites 

colocados para nós como em seu possível cruzamento que se apresenta na prova, no teste e 

em seus riscos, estando aqui a tarefa do desenvolvimento da vida filosófica. 

Foucault, na medida em que apresenta em seus ditos e escritos, em sua fala franca, o 

jogo entre o presente e o que poderia, a qualquer momento, negá-lo, percorre o caminho da 

ontologia do presente; ademais, ele realiza uma história do pensamento quando força, no 

inclinar-se a si mesmo, a expulsão para fora de si das sedimentações impostas pelas técnicas 

de dominação. Nesse sentido, Foulcault é exemplo do sujeito que se abre a algo diferente do 

que já é. A diferença agora é o que pode ser imaginado entre um presente do qual somos parte 

e um futuro ao qual pertencemos, ao menos em parte, para construir. Essa é a vida criativa, 

nem harmônica, nem de batalha, mas uma vida de luta.  



	 261 

Nesse aspecto da vida filosófica como luta, resistência, Foucault nos apresenta a 

prática de si, como vimos acima. Vimos também que nas práticas de si o conflito ainda é 

constante. Assim, ao indivíduo que se subjetiva, participa do presente, compete considerar: o 

que fazer agora? O que esperar? Nesse aspecto, Foucault recorre a referenciais de uma vida 

filosófica que estão presentes na cultura da antiguidade clássica, os quais Foucault 

compartilha como parte do seu processo de subjetivação, a saber: o Cuidado de si: epimeleia 

heautôn e gnôthi seautôn. Na aula de janeiro de 1982, em Hermenêutica do sujeito, observa 

Foucault (2004, p. 14): 
 

Desde o personagem de Sócrates interpelando os jovens para lhes dizer que se 
ocupem consigo até o ascetismo cristão que dá início à vida ascética com o cuidado 
de si, vemos uma longa história da noção de epiméleia heautoû (cuidado de si 
mesmo). E claro que, no curso desta história a noção ampliou-se, multiplicaram-se 
suas significações, deslocaram-se também. Posto que o objeto do curso deste ano 
será precisamente a elucidação desta temática [...].  

 

Percebemos em Foucault, em seu processo de subjetivação, filosofia e vida, o que o 

constitui enquanto sujeito. Nesse constituir a si próprio, ele faz uma escolha, traça um 

caminho e o percorre. Nessa perspectiva, não existe um ideal filosófico como não existe uma 

vida ideal; existem a vida, o estilo e a filosofia que o sujeito desenvolve para si, e que em seus 

atos, em cada ação, em cada experiência, em cada momento presente se exteriorizam. 

Foucault constitui a filosofia na própria experiência de sua vida. Ele realizou esse 

processo de subjetivação em si. Contudo, ele ousou investigar tais processos, como se 

desenvolvem as relações de poder em filósofos que foram “enquadrados” na história da 

filosofia nas concepções metafísicas e universais acerca da compreensão do real.  

Nesse sentido, Foucault percebe, ao analisar algumas das experiências que estes 

filósofos desenvolveram em suas vidas, uma inclinação na realização de um projeto de vida, 

ao mesmo tempo projeto filosófico que expressa, sem dissimulação, quem é o filósofo e o que 

ele pretende com sua filosofia. Percebe ainda, nos percursos trilhados por esses filósofos, que 

eles fazem uma opção, correm riscos, erram, reconhecem seus erros, criam estratégias, 

resistem e lutam pelo seu projeto de vida, por aquilo que acreditam.  

Essa atitude de realizar seu projeto de vida coincide nos filósofos, em seus focos de 

experiência, com a própria filosofia ou com o que cada um deles escolhe como caminho a 

trilhar. Desse modo, Foucault analisa-os não a partir dos conceitos fechados, dispostos e 

ensinados de forma escolástica, mas, como é peculiar ao seu estilo, faz uso da inversão e nos 

permite um olhar diferenciado à filosofia. Essa análise, dessa forma, só foi possível em 



	 262 

Foucault por ele já ter, ele mesmo, traçado seu caminho, desdobrado a si mesmo. É o que de 

certa forma nos apresenta uma das noções acerca da epiméleia heautoû (cuidado de si mesmo) 

(2004, p. 14), em Hermenêutica do sujeito: 

 
[…] a epiméleia heautoû é também uma certa forma de atenção, de olhar. Cuidar de 
si mesmo implica que se converta o olhar, que se o conduza do exterior para... eu ia 
dizer "o interior"; deixemos de lado esta palavra (que, como sabemos, coloca muitos 
problemas) e digamos simplesmente que é preciso converter o olhar, do exterior, dos 
outros, do mundo, etc. para "si mesmo".  O cuidado de si implica uma certa maneira 
de estar atento ao que se pensa e ao que se passa no pensamento. Há um parentesco 
da palavra epiméleia com meléte, que quer dizer, ao mesmo tempo, exercício e 
meditação, assunto que também trataremos de elucidar.  

 

Então, em Foucault já lhe era uma prática o cuidado de si, essa certa maneira de estar 

atento aos seus próprios pensamentos; ele sempre exercitou na prática de converter o olhar do 

exterior para si mesmo. O que, de certa forma, Foucault vai propor agora é o exercício 

inverso: sair de si, de seus próprios pensamentos, ao outro. É nessa perspectiva que nos 

deparamos com Foucault no abordar de alguns Focos de experiência em A vida filosófica: 

uma experiência de liberdade. 

Nesse caminho ainda incerto, não somente duplo, mas com variáveis trilhas, 

investigamos como Foucault vivenciou essa perspectiva da análise de alguns Focos de 

experiência. Percebemos o francês a se movimentar na tentativa de mostrar as relações de 

poder, com suas lutas, estratégias e resistências, em outros filósofos como sendo também 

elementos de um processo de subjetivação na expressão da vida não dissimulada, filosófica, 

criativa. 

Deste modo, perceber os sujeitos em um tempo diferente do seu, em condições de 

existência diferentes da sua, em concepções que foram cerradas de tal modo que se 

distanciam do seu modo de pensar é não somente uma ousadia, um risco, mas um desafio. 

Nesse desafio a si mesmo, Foucault deixa ao seu leitor não somente o trajeto que percorreu, 

mas a prova expressa de que nos sujeitos, em suas tensões e idiossincrasias, segundo seus 

pressupostos e pretensões, suas possibilidades e seus limites, sobre os elementos próprios de 

sua reflexão sobre o mundo, sobre sua época e sua pessoa está a vida filosófica. Eis o valor da 

leitura não menos idiossincrática que Foucault faz de cada foco de experiências diferentes, a 

qual, em nosso entendimento, se não esclarece, ao menos permite ao investigador inclinar-se 

na compreensão do que seria ontologia do presente: uma história do pensamento. É essa a 

história do pensamento expressão da vida filosófica que está presente em Foucault, em seus 

escritos, seus ditos, seus cursos, sua vida, sua filosofia. 



	 263 

Contudo, algo nos é perceptível: nos focos de experiências está presente, nas ações dos 

filósofos, o desdobramento da epiméleia (a noção de cuidado) e do gnôthi (a noção de 

conhecimento). Optamos pelo uso do verbo desdobrar, por entender que as noções de 

epiméleia e gnôthi– uma e outra – não podem estar dissociadas porque, conforme Foucault, 

elas se entrecruzam em relações de poder, pois saber não é somente poder, saber implica o 

cuidar. Dessa forma, no cuidado, por intermédio do ethos, do movimento parresiástico estão 

provas da utilidade da filosofia na própria experiência do filósofo. É nesse sentido que 

Foucault propõe que a expressão mesma da filosofia só se efetiva na experiência. É preciso 

colocar os discursos à prova, observa em Hermenêutica do sujeito: 

 
[...] Quando tiveres que submetê-los à experiência? Com efeito, nem quanto a estes 
nem quanto a outros basta confiar na memória: é na prática que é preciso prová-los. 
Por conseguinte, a utilidade do franco-falar, neste animi negotium, deve ter o 
seguinte objetivo final: não nos contentemos de ter em algum lugar na memória 
aquilo que ouvimos, lembrando de quanto é belo. É preciso gravá-lo, gravá-lo de 
modo que, quando nos encontrarmos em uma situação que o requeira, possamos agir 
como convém. É na experiência que se medirá a eficácia, a utilidade da palavra 
ouvida da palavra que foi transmitida pela parrhesía (FOUCAULT, 2004, p. 488-
489). 

 

Vale salientar, diante de tantas diferenças que cada foco de experiência mostra, o 

objetivo de Foucault não é o de eliminar as concepções fechadas, como o idealismo de Platão, 

a ideia de natureza em Rousseau ou o aspecto da razão em Kant. Se isso acontece, é mais 

como resultado de subjetivações outras que podem ocorrer em seus leitores: como ele sempre 

procura deixar claro, suas caminhadas nos processos de subjetivação se dão no sentido de 

movimentar o leitor na busca de seu próprio caminho. Essa relação com o leitor é próxima da 

relação que propõe, em O Governo de si e dos outros, entre filosofia e poder: 

 
A filosofia não tem de dizer ao poder o que fazer, mas tem de existir como dizer-a-
verdade numa certa relação com a ação política. Nada mais, nada menos. O que não 
quer dizer, claro, que essa relação não possa ser especificada. Mas ela pode ser 
especificada de diferentes maneiras, e essa relação do dizer-a-verdade filosófico 
com a prática política, ou com a justa prática política, pode assumir várias formas 
(FOUCAULT, 2010a, p. 260). 

 

 Nessa relação, Foucault nos apresenta os Percursos de Platão na experiência política 

em Siracusa. Esse percurso, Platão registra em suas cartas, em cuja análise Foucault se 

debruça, principalmente das Cartas VII e VIII. Conforme Foucault, nos registros está a 

evidência de que Platão tenta mostrar a seus leitores que, enquanto filósofo, quer ser mais que 



	 264 

logos, quer deixar sua expressão na realidade. Sobre a Carta VII, considera Foucault, ainda 

em O governo de si e dos outros: 
 

Mas parece-me que, e em todo caso é o que se marca nesse texto de Platão, há toda 
uma maneira de marcar, de definir o que pode ser o real da filosofia, o real da 
veridicção filosófica, que essa veridicção, mais uma vez, diga a verdade ou uma 
falsidade. E esse real se marca com o fato de que a filosofia é a atividade que 
consiste em falar a verdade, em praticar a veridicção perante o poder. E me parece 
que, há pelo menos dois milênios e meio, foi com certeza um dos princípios 
permanentes da sua realidade. Em todo caso, o que eu queria lhes mostrar e lhes 
dizer hoje era como essa carta VII e seus diferentes desenvolvimentos podem ser 
vistos como uma reflexão sobre o real da filosofia, manifestado através da 
veridicção exercida no jogo político (FOUCAULT, 2010a, p. 209). 

 

Em A prosa do mundo, de 1966, publicado em Ditos e escritos II, Foucault nos 

permite uma fala que indica seu processo de subjetivação nesse caminho de investigação. Ele 

abre uma discussão sobre o quanto os antigos já deram interpretações que só temos que 

recolher. Em seguida, inverte essa fala e permite outro valor aos antigos, enfatizando “[...] que 

deveríamos somente recolher, se não fosse preciso aprender sua linguagem, ler seus textos, 

compreender o que eles disseram [...]” (FOUCAULT, 2013a, 28). Com essa ampliação do 

discurso, ele admite que “[...] A herança da Antiguidade é, como a própria natureza, um vasto 

espaço a interpretar; aqui e ali, é preciso construir signos e, pouco a pouco, fazê-los falar” 

(FOUCAULT, 2013a, p. 29). Desse modo, ao explorar os elementos das Cartas de Platão, 

Foucault constrói novos signos, isto é, ressignifica a perspectiva de Platão diante da filosofia 

e, ao mesmo tempo, permite a si próprio um olhar diferenciado, um exercício que lhe 

proporciona um novo sentido à filosofia. 

Em outro contexto, mas ainda perseverando na  vida filosófica, se considerarmos as 

análises de Foucault acerca do que aqui intitulamos de Devaneios de Rousseau no caminho da 

liberdade e do reconhecimento de si, existem alguns arquivos que apresentam questões 

envolvendo relações de poder e muitas discussões, mencionados em A vida dos homens 

infames, de 1977, publicado em Ditos e escritos IV, dos quais podem ser extraídas análises da 

sociedade moderna. A expressão dos modos de comportamento da sociedade se apresenta nos 

dilemas na vida de Rousseau. Muito embora o genebrino não seja citado por Foucault nesse 

texto, está declarado nos parágrafos iniciais: “Esse não é um livro de história [...]” 

(FOUCAULT, 2012a, p. 199), afirmando em seguida que “É uma antologia de existências 

[...]” (Idem, ibid).  

Entre as existências relatadas nesse arquivo, Foucault cita Adélaïde Herculine Barbin 

(1838-1868), hermafrodita que viveu o dilema da sexualidade frente à sociedade francesa, 

tendo que modificar sua certidão de nascimento para Abel Barbin e cometendo suicídio em 



	 265 

1968. Foucault escreve a partir deste arquivo, em 1978, As vidas paralelas. Henri Legrand 

(1830-1886), médico psiquiatra francês ligado ao Depósito da sede da polícia (1816-1883) 

em Paris, no exercício de sua profissão, viveu muitos e obscuros casos de amor. Em 1979, 

Foucault escreve sobre O círculo amoroso de Henri Legrand. Sobre esses arquivos, Foucault 

relata: 
 

Não procurei reunir textos que seriam, melhor que outros, fiéis da realidade, que 
merecessem ser guardados por seu valor representativo, mas textos que 
desempenharam um papel nesse real do qual falam, e que se encontram, em 
contrapartida, não importa qual seja sua exatidão, sua ênfase ou sua hipocrisia, 
atravessados por ela: fragmentos de discurso carregando os fragmentos de uma 
realidade da qual fazem parte. Não é uma compilação de retratos que se lerá aqui: 
são armadilhas, armas, gritos, gestos, atitudes, astúcias, intrigas cujas palavras foram 
os instrumentos. Vidas reais foram "desempenhadas" nestas poucas frases; não 
quero dizer com isso que elas ali foram figuradas, mas que, de fato, sua liberdade, 
sua infelicidade, com frequência, sua morte, em todo caso, seu destino, foram, ali, 
ao menos em parte, decididos. Esses discursos realmente atravessaram vidas; essas 
existências foram efetivamente riscadas e perdidas nessas palavras (FOUCAULT, 
2012a, p. 202-203). 

 

Nesses indivíduos de existências reais, embora exemplos de liberdade usurpada, 

Foucault denuncia como os discursos impostos pelos padrões sociais atravessam cada 

indivíduo, cabendo ao indivíduo se moldar a esses padrões e tomá-los como padrões de vida 

ou lutar com eles. Contudo, muitos são os indivíduos cuja vida lhes direciona a um fim 

trágico, suicídio, morte, etc, como nos arquivos, não sendo esse, contudo, o caso de Rousseau. 

 Foucault nem mesmo menciona Rousseau nesse texto. Todavia, nos foi possível 

perceber na experiência de vida do genebrino, assim como na experiência de vida de Barbin e 

de Legrand, os dilemas massacrantes que esses indivíduos de existência real vivenciaram 

frente aos padrões estabelecidos pela sociedade, impondo determinados comportamentos à 

vida do indivíduo.  

Desse modo, Rousseau foi tratado como “infame” - a tentativa da sociedade de 

desacreditá-lo era uma constante. Contudo, ele percorreu um itinerário diferente dos 

personagens dos arquivos de Foucault, em A vida dos homens infames. Foucault nos apresenta 

um Rousseau que lutou até o fim da sua caminhada na busca do reconhecimento de si. Desse 

modo, embora deixe-nos a informação de cansaço, fadiga, ele não desistiu de lutar.  

Nesse caminho diferenciado da existência de Rousseau, estão relações de poder e 

força em exercício, de modo que, na imposição a um padrão de comportamento ou a uma 

moral que a sociedade postula ao indivíduo como verdadeira forma de se comportar, aparece, 

entre disputas e desprezos em relação à pessoa do genebrino, o olhar diferenciado de 

Foucault, no texto Introduction, publicado em Ditos e escritos I. Contudo, esses dilemas 



	 266 

perseguem Rousseau por toda a sua existência e estão boa parte denunciados na obra Os 

devaneios do caminhante solitário. Nesse sentido, se faz importante destacar um trecho de 

Rousseau, em sua primeira caminhada, no outono de 1776: 

 
[...] Se, desde minhas primeiras desgraças, tivesse sabido não resistir contra meu 
destino e tomar a resolução que tomo hoje, todos os esforços dos homens, todas as 
suas assustadoras intrigas não teriam tido efeito sobre mim e não teriam perturbado 
meu repouso com todas suas tramas, assim como não o podem perturbar de agora 
em diante com todos seus sucessos; que gozem à vontade de meu opróbrio, não me 
impedirão de gozar de minha inocência e de acabar meus dias em paz, a despeito 
deles (ROUSSEAU, 1986, p. 28). 

 

A partir da fala de Rousseau e considerando Foucault, nos é permitido colocar à prova 

que os diferentes modos de condutas do dia a dia, seja nos comportamentos sexuais, de Henri 

Legrand; seja nos desejos, de Herculine Barbin; seja nos discursos científicos, teóricos ou 

filosóficos, em Rousseau, se ligam a muitos sistemas de poder, os quais estão, eles próprios, 

ligados entre si. É nesse aspecto que se pode perceber as intrigas aplicadas a Rousseau, os 

dilemas que ele é forçado a enfrentar.  Contudo, Rousseau, em sua segunda caminhada entre o 

inverno de 1776 e 1777, apresenta o que, conforme Foucault, seria sua “prática de si” no 

caminho que escolheu: 

 
[...] quando deixo minha cabeça inteiramente livre e minhas idéias seguirem sua 
inclinação, sem resistência e sem embaraços. Estas horas de solidão e de meditação 
são as únicas do dia em que sou plenamente eu mesmo e em que me pertenço sem 
distração, sem obstáculos e em que posso verdadeiramenre dizer que sou o que 
desejou a natureza (FOUCAULT, 1986, p. 3). 

 

A vida na sua ligação com os sistemas de poder e a expressão da luta são reais, 

Rousseau dá prova disso pois em sua fala testemunha que viveu embaraços, resistiu a esses 

embaraços e lutou constantemente. Desse modo, considerando Foucault, se os embaraços 

existem, se é preciso resistir, aí estão as provas das relações de poder. Na frase seguinte de 

Rousseau, aparecem exercícios de “práticas de si”, um exercício de contemplar, medir, 

ponderar, livrar as ideias dos embaraços que a sociedade o acorrenta.  

Foucault nos mostra que Rousseau foi exemplo de luta, criação de estratégias e 

resistências. Rousseau, por sua vez, nos permite, em seus testemunhos, visualizar em suas 

experiências de vida a relação que o francês propõe entre a epiméleia (a noção de cuidado) e o 

gnôthi (a noção de conhecimento).   

Essa relação é visível quando o genebrino, em seu duplo exercício de luta e de “prática 

de si”, admite: “sou o que desejou a natureza”. Essa fala nos direciona à proposta de Foucault, 



	 267 

a de escolher o caminho e cuidar de seu percurso até o fim. Nesse sentido, conforme Foucault, 

Rousseau é a expressão dessa vida sem dissimulação. O genebrino, ao afirmar que a natureza 

imprime sentido à sua vida, até os limites de sua existência, dá provas do que Foucault 

denomina de vida filosófica. 

Contudo, além de, em Platão e em Rousseau, nos deparamos com Foucault como que 

no exercício de sua subjetivação com os Passos de Kant à pragmática de si. Conforme o 

francês, Kant foi aquele filósofo que o tocou com a questão relativa à Aufklärung como 

possibilidade de interrogar o seu presente, embora – diferentemente de Rousseau – admita 

Foucault em relação a Kant, em O que São as Luzes?, de 1984142: 

 
[...] que o fio que pode nos atar dessa maneira à aufklärung não é a fidelidade aos 
elementos de doutrina, mas, antes, a reativação permanente de uma atitude; ou seja, 
um éthos filosófico que seria possível caracterizar como crítica permanente de nosso 
ser histórico. É esse éthos que eu gostaria de caracterizar muito resumidamente 
(FOUCAULT, 2013a, p. 361). 

 

Em O que São as Luzes?, Foucault nos coloca diante de um ethos com nova 

denominação, isto é, ethos filosófico. Acreditamos que essa proposta está relacionda ao que 

observa Foucault, em “Omnes et Singulatim”, de 1981, publicado em Ditos e escritos IV, 

embora se trate de uma abordagem política. Ainda no início do texto, ele exerce uma atitude 

crítica sobre si e sobre o seu tempo presente, quando afirma que “[...] Uma das tarefas das 

Luzes era multiplicar os poderes políticos da razão. Mas os homens do século XIX logo iriam 

se perguntar se a razão não estava a ponto de tornar-se demasiado potente em nossas 

sociedades” (FOUCAULT, 2012a, p. 347).  

Desse modo, o francês percebe que não se trata apenas de problematizar o modo de ser 

histórico, nem de se ater unicamente ao sujeito enquanto constituição de si próprio como 

sujeito autônomo; novos discursos parecem se caracterizar, para Foucault, a partir dos passos 

de Kant. Assim, novas são as relações que Foucault vive em seu processo de subjetivação e 

quer nos indicar, com isso, um caminho. Desse modo, Foucault já nos apresentou a proposta 

do éthos em seu movimento parresiático, cujas partes - parástema, parakeue e parresia - se 

interligam em relações complementares; já provou que o ethos se movimenta na constituição 

do sujeito; agora nos apresenta outro, o ethos filosófico, e ainda com a proposta de que ele 

atue como “uma atitude crítica permanente de nosso ser histórico”. 

                                                
142 Esse texto refere-se ao escrito de Foucault sobre o trabalho de Kant, O que são as luzes?, de 1784. 



	 268 

Nesse sentido, acerca de Kant, o próprio Foucault (2012a, p. 347) esclarece que a vida 

filosófica “não é a fidelidade dos elementos da doutrina” – como aconteceu com Rousseau e 

com o próprio Foucault. O que é importante para nós e com o que o francês está preocupado é 

como os leitores vão exercitar suas vidas a partir do que ele propõe como modos de 

existência. Nesse sentido, a questão movida por Kant acerca do “sapere aude” é, para 

Foucault, um elemento a ser considerado.  

Ora, o presente de Foucault é o momento histórico da racionalização; ele esclarece que 

a forma como a razão se estabelece na sociedade é perigosa, a isso se deve sua primeira 

observação sobre este aspecto: “[...] É sem dúvida prudente não tomar como objeto de estudo 

a racionalização da sociedade ou da cultura como um todo, mas analisar esse processo em 

vários domínios [...]” (Idem, p. 348). Foi isso que Foucault realizou em suas pesquisas quando 

considera experiências como loucura, crime, sexualidade, morte, vida, etc., o interessante é 

que, ao realizar tais leituras, o leitor cruza os conteúdos com elementos próprios de sua vida, 

de modo que o sujeito é direcionado a desconfiar da razão, desconfiar de si próprio. Se 

relacionarmos com abordagens kantianas, temos um caminho invertido ao da vida filosófica 

de Rousseau, que foi fiel ao seu caminho até o fim. Desse modo, não é em Kant a fidelidade 

ao seu caminho que o olhar de Foucault se dirige, mas à postura kantiana com a atitude de 

reavaliação daquilo que é importante para si na trajetória do percurso. 

Mas, ainda assim, se o indivíduo é aquele que racionaliza e sofre racionalização, o que 

fazer?  Foucault nos dá, acerca disso, uma pista em sua segunda observação: “[...] Quando 

algumas pessoas tentam racionalizar alguma coisa, o problema essencial não é procurar saber 

se elas se conformam ou não com os princípios da racionalidade, mas descobrir a que tipo de 

racionalidade elas recorrem” (Idem, ibid). 

Nestas duas observações, podemos perceber os movimentos da vida de Kant quando, 

por exemplo, admite que Hume o despertou do sono dogmático. Assim, desconfiando do seu 

princípio de racionalidade e buscando em outros elementos algo que permita uma relação, 

clareza ou mesmo a negação do que considera verdade, ele nos mostra que há aqui, de forma 

imediata, a presente relação com o sujeito em sua singularidade histórica, com este ser que 

não reavalia apenas a si próprio, mas efetiva condições outras que atuam nessa racionalidade. 

É uma espécie de dupla racionalidade. 

É como se Foucault, no final do percurso de sua caminhada no processo de 

subjetivação, não estivesse satisfeito. Assim, embora apresente a perspectiva da história 

efetiva, pode-se depreender que essa efetivação só se realiza com um modo de vida 

parresiástico frente às estruturas fixas da autoridade do saber. Nesse estilo de vida, Foucault 



	 269 

interliga a relação indivíduo e saber. Contudo, ele percebe ainda o quanto, em nossa 

sociedade, o saber se desenvolve nos moldes de determinadas estruturas e sistemas fixos para 

a compreensão do real, de modo que esse saber, essa estrutura, não permite ao indivíduo 

compreender como é aprisionado na armadilha de sua história.  

Então, se é preciso um estilo de vida diferente, e se tal não é possível em nossa 

sociedade, se faz necessária a reativação do elo, do fio condutor que “una” indivíduo, história 

e filosofia, em outra perspectiva; que permita ao indivíduo um engajamento e, neste, a 

expressão de si, a subjetivação. Diante dessa necessidade, Foucault percebe a urgência em 

abrir um diálogo entre a filosofia moderna e a filosofia antiga. Então, ousou o francês 

construir um canal aberto entre o pensamento antigo e o moderno, cuja ligação é a própria 

vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 270 

 

4. VIDA FILOSÓFICA: UMA VIDA CRIATIVA 

 
[...] a filosofia não pode se falar a si só, a filosofia  

não pode se propor como violência, a filosofia  
não pode aparecer como a tábua das leis, a filosofia  

não pode ser escrita e circular como o escrito que 
cairia em todas as mãos ou em quaisquer mãos.  

 
Michel Foucault 

 

No primeiro caminho percorrido e que trata da Historicidade humana: uma agonística 

nas relações de poder, nos detivemos na proposta de Foucault de que a história é 

efetivamente o que se vive. Desse modo, no sustentar desta hipótese, realizamos alguns 

esclarecimentos sobre convenções históricas que instituíram modelos, correntes e escolas 

filosóficas com determinadas maneiras na compreensão do mundo, do homem e da história. 

Foucault observou que no século XIX e XX, em virtude de algumas sedimentações ou mesmo 

maneiras fechadas de interpretações advindas seja do historicismo seja do humanismo, 

história e homem se apresentavam como elementos sem nenhuma relação. 

Neste sentido, na história como mera narrativa; no homem sem lugar nesta história das 

representações; no mundo recheado de incompreensões, Foucault percebe, através de 

acontecimentos e forças presentes na história efetiva que há, entre história do pensamento e 

história das problemáticas, fortes relações. A tais relações, ele as considera como relações de 

poder e, nelas, apresenta o indivíduo forçado à luta não somente em suas condições de 

existência, mas nos modos e formas, atitudes e posturas diante do jogo próprio nas 

experiências da vida. Ora, na historicidade humana há uma agonística nas relações de poder 

que nos impossibilita de emitir uma definição conclusiva sobre o que é a vida. A despeito 

dessa dificuldade, Foucault mostra no indivíduo a abertura à invenção, à criação ou ao que 

aqui intitulamos de vida criativa. 

Após a percepção dessa abertura do indivíduo à luta e à invenção, decidimos percorrer 

nosso segundo caminho pelos Processo de subjetivação: condições, formas e modos do 

sujeito se constituir com o objetivo de investigar como se estabelecem no indivíduo as 

relações de poder e relações de forças, a saber, de que forma, quais saberes e técnicas são 

possíveis ao indivíduo para que possa perceber os limites, seja de si mesmo, seja do que o 

circunda ou das relações com outros indivíduos. Deste modo, constatamos a partir de 

Foucault que, frente a estes limites, está o indivíduo a tomar a atitude de assumir um governo 

 



	 271 

de si e de enfrentar as situações da vida, quer sejam estas apaziguantes ou, pelo contrário, 

conflitantes. Eis, então, que nos deparamos com o movimento próprio da vida em seu ethos. 

Assim, na capacidade do indivíduo no exercício da prática de si, da vida criativa, temos o 

processo de subjetivação e, neste, a própria vida filosófica. 

É a isso que tentaremos compreender nesse terceiro caminho, intitulado Vida 

filosófica: uma vida criativa, buscando identificar, a partir de focos de experiências, o 

exercício de “práticas de liberdade” na condição histórico-filosófica. Todavia, como nosso 

objetivo consiste em preencher uma lacuna acerca da liberdade que permita refletir sobre seu 

caráter abstrato, superando a dicotomia que se apresenta na relação do indivíduo com o poder 

que se encontra a ele subjacente enquanto um ser isolado em busca do aperfeiçoamento 

individual, continuaremos essa trajetória do nosso quarto caminho, Vida filosófica: uma vida 

criativa e, neste, consideraremos inicialmente o que Foucault apresenta sobre a “ontologia do 

presente”, uma vez que o processo de subjetivação se dá em meio aos acontecimentos nos 

quais o sujeito encontra seu sentido nesse presente. 

No entendimento do que Foucault nos fornece sobre “ontologia do presente”, temos o 

indivíduo como expressão daquele que vive não somente em função de causas e efeitos 

constatados em meio aos processos de poder mas, sobretudo, na consideração de que estão 

nas condições adversas presentes na vida àquilo que o força à luta nos moldes de uma 

experiência estética, e tal experiência pede, convida e convoca o indivíduo ao cuidado de si. É 

nesse presente e nesse retorno a si que ele vai, ao mesmo tempo, se movimentar nas 

experiências, práticas, exercícios, ações e atuações junto a outro indivíduo ou indivíduos ou 

mesmo estruturas coletivas, estabelecendo e estruturando relações de poder que, se não o 

conduzem ao reconhecimento recíproco ou à empatia, estabelecem, ao menos, novas formas 

de atitude e postura diante dos limites da vida. 

Seguindo os passos de Foucault em seus últimos cursos no Collège de France, A 

coragem da verdade e Governo de si e dos outros, situamos a "visita" que ele faz a Platão. 

Neste sentido, vale observar, a título de lembrança, sobre como a tradição contemporânea tem 

deixado de lado a tradição antiga. Nietzsche, por exemplo, apresenta Sócrates e Platão como 

sintomas de uma mal da razão: “[...] reconheci em Sócrates e Platão sintomas de decadência, 

instrumentos da decomposição grega, pseudo-gregos, anti-gregos [...]” (NIETZSCHE, 1976, 

p. 18-19). Sendo assim, contra todas essas expectativas, Foucault, um filósofo que coloca em 

suspeita as grandes narrativas e conceituações universais, marcas do pensamento clássico, vai 

resgatar uma tradição para tratar do que significa experienciar uma vida filosófica face ao 

poder, criando estratégias, possibilitando lutas e “práticas de liberdade”. 



	 272 

Foucault mostra a liberdade como o que é próprio do sujeito que vive sua história de 

modo efetivo. Dessa maneira, ao se situar historicamente considerando tudo o que vive, isto é, 

conhecendo a sistemática e a estrutura das condições em que se encontra a realidade presente 

–  parástema –, e enfrentando as condições adversas, o indivíduo é livre; sendo livre, é capaz 

de desenvolver “práticas de liberdade” – paráskeue. Desse modo, desenvolvendo e 

exercitando “práticas de liberdade”, subjetiva-se. Eis o movimento parresiático no ethos 

próprio da vida. 

Então, neste processo de subjetivação, adverte Foucault, conhecimento de si e cuidado 

de si carecem um do outro, muito embora seja necessário considerar que, na modernidade, tal 

conhecimento seja concebido ou como natureza edificante, isto é, que possui uma função 

ordenadora, sendo ela, por sua vez, suscetível de transformar o sujeito ou, em outra 

perspectiva, enciclopedista, de modo que basta “ao homem de razão” da modernidade ter 

erudição suficiente para dar conta das grandes conceituações e sistematizações. De uma forma 

ou de outra, o indivíduo estaria aprisionado ou à mercê de forças a ele estranhas; ficaria de 

fora, seria a-histórico ou uma espécie de marionete. 

Não há ao indivíduo o recurso a uma natureza edificante que o conduza ao deleite 

inalterável da vida perfeitamente tranquila. Foucault percebe isso em Rousseau, aquele que 

estudou a natureza e desvendou muitos dos seus mistérios. Foucault, no texto Introduction, 

publicado em 1962, em Ditos e escritos I, estabelece uma relação entre os textos 

autobiográficos de Rousseau e a própria pessoa do genebrino. Esta relação tem como foco 

principal as Confissões e os Diálogos. Conforme as observações do francês, Rousseau foi 

aquele que vivenciou nos limites de sua vida – ou de sua natureza humana, considerando que 

o homem enquanto indivíduo é também natureza – os processos de alternância da natureza de 

si enquanto indivíduo, na medida em que se entrecruzava nas relações com outros indivíduos. 

É nessa perspectiva que Foucault elabora o indivíduo moderno em processo de subjetivação 

como uma “ontologia do presente”. 

Conforme Foucault, o indivíduo “É” e constitui esse processo, se agita, modifica-se, 

conhece a si mesmo e luta para ser conhecido e compreendido pelos outros. O francês 

percebeu este movimento também em Kant, que, mesmo estabelecendo uma linha divisória 

entre o que é cognoscível e aquilo que não se pode conhecer, a coisa em si, não deixou de 

buscar a pragmática de si143. 

                                                
143 O termo “pragmática de si”, que adotamos aqui para Kant, não deve ser confundido com o entendimento do 
pragmatismo, fim do século XIX, de Peirce (1839-1914), James (1844-1910) e outros que, se opondo ao 
intelectualismo, consideram o valor prático como critério da verdade. Foucault, sobre esta questão, em O 



	 273 

 O recurso de Foucault da vida filosófica na história compreende, ao mesmo tempo, o 

indivíduo que vive a história efetiva. Esse recurso é inovador porque remete a essa busca, 

talvez genealógica, talvez arqueológica, mesmo etimológica, às palavras, sentidos e ações que 

marcam esse retorno da filosofia a si mesma e ao ser próprio do indivíduo, isto é, sua história. 

Filosofia, história, indivíduo compartilham mutuamente e ontologicamente desse momento 

presente do que efetivamente se “É” em suas formas, modos e condições de existência. 

Desse modo, Foucault retoma aspectos da vida de Platão, Rousseau e Kant e nós, 

nessa pesquisa, seguindo a esteira dos seus itinerários, decidimos por retomarmos alguns 

aspectos da própria vida do francês com a intenção de refletir sobre a ligação entre 

conhecimento do que se vive e cuidado de si naquilo em que vive, pois é a existência com 

tudo o que se vive no momento presente o que, ontologicamente, pode dizer ao sujeito quem 

ele de fato “É” ou em que ele, enquanto sujeito livre, se constitui. Essa história da filosofia 

que Foucault pretende é a vida filosófica e diz respeito às formas da vivência e à 

exemplaridade, mas principalmente ao recurso da história no sentido de contar não o passado, 

mas de iluminar o presente144. 

                                                                                                                                                   
governo de si e dos outros, nos apresenta várias questões da pragmática na análise do discurso: [...] Vocês sabem 
perfeitamente os problemas e a distinção que podem existir entre a análise da língua e dos fatos de língua e a 
análise dos discursos. O que chamamos [...] de pragmática do discurso, [...] é a análise do que, na situação real 
de quem fala, afeta e modifica o sentido e o valor do enunciado [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 66). Em outra 
perspectiva, ele mostra a oscilação de sentido no enunciado de um discurso performativo: [...] Vocês têm uma 
situação que é tal, um estatuto do sujeito falante que é tal, [...]Se um jornalista no canto de uma sala diz "a 
sessão está aberta", ele constata que a sessão acaba de ser aberta. Se é o presidente da sessão que diz "a sessão 
está aberta", vocês sabem muito bem que o enunciado não tem o mesmo valor nem o mesmo sentido. [...] (Idem, 
ibid). E, por fim, apresenta a pragmática do discurso: [...] Vocês veem que a análise da pragmática do discurso é 
a análise dos elementos e dos mecanismos pelos quais a situação na qual se encontra o enunciador vai 
modificar o que pode ser o valor ou o sentido do discurso. O discurso muda de sentido em função dessa 
situação, e a pragmática do discurso é isto: em que a situação ou o estatuto do sujeito falante modificam ou 
afetam o sentido e o valor do enunciado? (Idem, ibid). Contudo, os passos de Kant na “pragmática de si” 
ultrapassam o estatuto do sujeito falante, na medida em que a fala aqui aparece como dispositivo parresiástico. 
Nesse sentido, não são meramente emissões de sons que conduzem a uma análise fonética, mas é o indivíduo em 
processo de subjetivação que é livre ao falar e, no franc-parler, compromete a si mesmo a cada passo do seu 
trajeto. 

144 Sobre o recurso da história no sentido de contar não o passado, mas como possibilidade de iluminar o 
presente, como nos inspira Foucault, encontramos, sob a orientação do Professor Iraquitan Caminha - UFPB e 
co-orientação do Professor Michel Dupuis – UCL, no terceiro capítulo da tese de doutorado de Wilne de Sousa 
Fantini, Foucault entra na dança: reflexões histórico-filosóficas sobre as relações de poder presentes desde o 
balé de corte à dança-teatro de Pina Bausch, uma excelente reflexão: “Na verdade, essas flechas pretéritas em 
direção ao presente foram lançadas em dezembro de 1784, na revista Berlinische Monatsschrift, pelo filósofo 
alemão Immanuel Kant, quando escreveu um opúsculo intitulado Resposta à pergunta: que é Iluminismo?. 
Nesse texto, ele afirmou que a época iluminista foi “‘[...] a saída do homem da sua menoridade que ele próprio é 
culpado’ (KANT, 2009, p. 9) e, por conseguinte, nega ser este período histórico esclarecido. [...] Conforme 
Foucault, o Iluminismo era concebido pela ótica da genealogia dos saberes e pelo eixo do discurso-poder. Ele 
entendia o Iluminismo como ‘[...] um imenso e múltiplo combate dos saberes uns contra os outros - dos saberes 
que se opõem entre si por sua morfologia própria, [...] por seus efeitos de poder intrínsecos’ (FOUCAULT, 
2005, p. 214). Essa concepção diferia da visão da história das ciências, que tem como eixo o conhecimento-
verdade e que via na problemática das Luzes ‘[...] a luta do conhecimento contra a ignorância, da razão contra as 



	 274 

 
 
4.1 Livre subjetivação: experiência criativa de Mr. Hublot 
 
 

Serge Toubiana, participando da coletânea Michel Foucault: a littérature et les arts, 

escreve um capítulo interessante denominado Michel Foucault et le cinema, inspirado em Des 

cahiers du cinema, o qual contém entrevistas de julho e agosto de 1974 com o pensador 

francês, intituladas anti-retro, versando sobre o cinema. Conforme Toubiana, Foucault emitiu 

comentários que possibilitam uma nova visão ou mesmo uma abertura para, através do 

cinema, operar um novo tipo de questionamento crítico da história. Foucault via na 

representação corrente do cinema o que ele vai denominar heroísmo positivo: 

 
Nossa preocupação, de ordem tanto estética quanto política, era a seguinte: como 
“figurar” um outro tipo de herói? Como o cinema poderia promover um “heroísmo 
positivo” que difere do heroísmo do cinema clássico ou dominante? É 
impressionante, à esse título, reler Foucault afirmando isso: “O que é importante é a 
questão: "É possível fazer um filme positivo sobre as lutas da Resistência? Bom, 
percebe-se que não. Tem-se a impressão que isto faria gargalhar as pessoas ou que, 
tudo simplesmente, esse filme não seria visto. Eu gosto muito de Le Chagrin et la 
pitié, eu não considero como uma má ação ele ter sido feito. Talvez eu esteja 
enganado, mas aqui isso não é importante. O importante é que essa série de filmes é 
exatamente correlativo à impossibilidade – e cada um de seus filmes acentua essa 
impossibilidade – de fazer um filme sobre as lutas positivas que pôde ter lugar na 
França a respeito da guerra e da Resistência". À essa questão do heroísmo positivo, 
Foucault responde inspirando-se em Brecht: “Podemos fazer um filme de luta sem 
que haja os processos tradicionais de heroização? Voltamos outra vez a um velho 
problema: como a história chegou a ter o discurso que ela tem e a recuperar isso que 
passou, não sendo por um processo que seja o da epopeia, quer dizer, contando-o 
como uma história de herói? Foi desse jeito que escrevemos a história da Revolução 
francesa. O cinema procedeu da mesma maneira. À isto podemos sempre opor o 
inverso irônico: “Não, observe, não há heróis. Nós somos todos porcos [...]” 
(TOUBIANA, 2004, p. 190)145. 

                                                                                                                                                   
quimeras, da experiência contra os preconceitos, dos raciocínios contra o erro etc. [...] como a caminhada do dia 
dissipando a noite [...]’ (Ibid., p. 214)” (FANTINI, 2015, p. 121).  
 
145 Notre préoccupation d'ordre aussi bien esthétique que  politique était la suivante: comment “figuren” un autre 
type de héros? Comment le cinéma pouvait promouvoir um “héroïsme positif” qui diffère de l'héroïsme du 
cinéma classique ou dominant? Il est frappant à ce titre de relire Foucault affirmant ceci: "Ce qui est important, 
c’est la question: "Est-il possible, actuellement, de faire un film positif sur les luttes de la Résistance ?" Eh bien! 
On s'aperçoit que non. On a l'impression que cela ferait rigoler les gens ou que, tout simplement, ce film  ne 
serait pas vu. J'aime assez Le Chagrin et  la pitié, je ne considère pas que c’est une mauvaise action de 1'avoir  
fait. Je me trompe peut-être, là n'est pas l'important. L'important c’est que cette série de films est exactement 
corrélative de l’impossibilité - et chacun de ces films accentue cette  impossibilité - de faire un film sur les luttes 
positives qu'il a pu y avoir en France autour de la guerre et de la Résistance.” À cette question de 1’héroïsme 
positif, Foucault répond en s'inspirant de Brecht: “Peut-on  faire un film de lutte sans qu'il y ait les processos 
traditionnels de l'héroisation? On en revient à un vieux problème: comment l’histoire est-elle arrivée à tenir le 
discours qu'elle tient et à récupérer ce qui s'est passé, sinon par un procédé qui était celui de l’épopée, c'est-à-dire 
en se racontant comme une histoire de héros? C'est comme cela  qu'on a écrit l’histoire de la Révolution 
française. Le cinéma a procédé de la même façon. À cela on peut toujours opposer l’envers ironique: “Non, 
regardez, il n'y a pas de héros. On est tous des cochons. etc.” (TOUBIANA, 2004, p. 190). 



	 275 

 

Para compreender a vida filosófica: uma vida criativa, as condições, formas e modos 

do sujeito se constituir em seu processo de subjetivação, perceber o movimento próprio no 

indivíduo nas formas de práticas de si, na interpretação e diagnóstico do presente, no uso de 

técnicas de governamentalidade, saberes e veridicção e na interação das relações de poder e 

força no indivíduo, escolhemos como referência de suporte uma inspiração a partir de uma 

experiência estética que se desdobra em um curta metragem do ano de 2013, ganhador de 

vários prêmios e que tem como título o nome de Mr. Hublot, de Laurent Witz e Alexandre 

Espigares. 

Não é o heroísmo nessa película de arte cinematográfica que propomos analisar aqui. 

Em verdade, Mr. Hublot pode ser considerado sob várias óticas, mas nenhuma que autorize a 

concepção epopéica do herói ocidental; ao contrário, o que nos chama a atenção nele são os 

processos de subjetivação constitutivos nas personagens que a trama enreda146. Sob a direção 

de Laurent Witz, da cidade de Luxemburgo, esse curta foi premiado com Oscar e mostra, de 

maneira exemplar, os embates do indivíduo nas suas relações, algo que, comungando, 

inicialmente, com o estado comum da passividade cotidiana que coloca o homem sob suspeita 

de si mesmo. Entretanto, como nos mostra o curta, desse quadro, dessa suspeita, pode surgir a 

possibilidade de inversão e, com ela, as estratégias, os riscos e a aposta. 

Mr. Hublot inicia com a imagem de um relógio seguido de uma máquina que expõe 

uma nota fiscal e, em seguida, focaliza parte dos mobiliários de uma casa, a saber: uma 

estante com pequenos objetos milimetricamente dispostos e uma prateleira com variada 

exposição de porta-retratos com fotografias de entes queridos. Nesse ínterim, um interruptor 

funciona ininterruptamente a apagar e acender.  

O interruptor é deixado de lado e Mr. Hublot aparece numa caminhada apressada do 

outro lado da sala indo ao encontro da parede onde também existe uma variação de múltiplos 

quadros com retratos em exposição daqueles comumente associados à vida em família. Mr. 

Hublot vai delicadamente às molduras das telas e certifica-se de que estão enquadradas 

corretamente, ou seja, esteticamente aprazíveis ao olhar. Na cena seguinte, ele caminha até a 

porta e destrava uma imensa quantidade de ferrolhos. Sai até a sacada do seu apartamento e 

supervisiona as flores em pequenos jarros. São muitos os barulhos advindos do exterior, desde 

máquinas, turbinas, buzinas de carros, sinetas, trens, pessoas, trabalhadores no exercício de 

suas funções na cidade.  

                                                
146 Nesse processo de subjetivação, o próprio Mr. Hublot se depara com o outro. Nesse sentido, esse processo 
implica sempre em relações com outros seres. 



	 276 

Porém, um desses barulhos atrai a atenção de Mr. Hublot, um carro que 

apressadamente freia, para e joga um pequeno volume próximo à lixeira da esquina em frente 

ao seu apartamento. Agora, um som em especial chama a atenção de Mr. Hublot, um som 

triste, quase um pedido de socorro. Com suas lunetas, volta o olhar para a direção do som; ele 

se faz de desinteressado e entra em casa, apaga e acende várias vezes o interruptor e a noite 

chega, quando então ele dorme.  

Na manhã seguinte, ele acorda, ao soar do cuco, na mesa do café da manhã. Tudo está 

organizado cuidadosamente à espera do soar do relógio para dar início ao seu pequeno 

desjejum. Os últimos segundos são acompanhados por Mr. Hublot com pancadas na xícara 

com a colherzinha, o café estava na temperatura adequada e, na hora exata indicada pelo 

badalar do relógio, saboreia-o. Nesse momento, é atraído para o mesmo som do dia anterior – 

alguém parecia ter passado a noite no frio – e, nesse ínterim, um interruptor a apagar e 

acender. 

O interruptor mais uma vez é deixado de lado, Mr. Hublot precisa atender cada minuto 

do relógio, arrumar e desarrumar os livros na estante, supervisionar os detalhes dos quadros 

expostos na parede e cuidar da casa de forma minuciosa, de modo a mantê-la na mais perfeita 

ordem e organização, esta parece ser sua única preocupação e ocupação.  

Contudo, dentre os muitos sons do exterior, aquele som especial se interiorizara em 

sua mente. Mr. Hublot maquinava e, segundo a segundo, pensava: - algo tem que ser feito! 

Observava vez por outra pela janela, percebia muitos transeuntes, mas nenhum deles absorvia 

e percebia o som que o atingia. A noite caiu, chuva, trovoada e aquele ser pequenino encontra 

uma caixa e nela se recolhe – o que tranquiliza Mr. Hublot. As luzes se apagam e ele se dirige 

à máquina que emite o cupom fiscal, mas em sua mente o som de alguém que estava a passar 

além do frio, da fome, da sede, também uma situação de desespero lhe importunava e ele 

lutava e se debatia consigo mesmo pelo que o mundo exterior lhe apresentava.  

Nesse momento, não era mais o interruptor a apagar e acender, mas a sirene do carro 

do lixo que, além de apagar e acender, emitia o bip que indicava o recolhimento dos dejetos 

da lixeira. Mr. Hublot entrou em desespero, demorou muito a retirar os ferrolhos e alavancas 

que bloqueavam a abertura da porta. Quando chegou ao local, o carro de recolhimento havia 

partido, e ele, em uma profunda tristeza, emitindo um grande mal-estar, culpa, dor. Mas de 

repente alguém o observava, estava parado ao seu lado como que o esperando: aquele ser 

pequenino superou todas as adversidades para estar naquele momento ali, ao lado de Mr. 

Hublot. Ele o abraçou, o afagou e juntos caminharam para casa.  



	 277 

Na manhã seguinte, Mr. Hublot percebe o quanto sua rotina mudara: ao arrumar a 

estante, ao certificar-se de que os quadros da parede estavam em ordem se dabatia 

constantemente com aquele minúsculo ser, por vezes tropeçava nele e pisava-o. Uma atitude 

fora tomada e agora restavam-lhe as adaptações, as estratégias e novos dispositivos a serem 

acionados. Assim, da mesma forma que o interruptor era ligado para iluminar a casa a cada 

anoitecer, a mente de Mr. Hublot se iluminava a cada instante com várias resoluções, de modo 

que não foi difícil: Mr. Hublot conseguiu adaptar o seu pequeno amigo à sua rotina e tudo na 

casa parecia continuar na mais perfeita ordem, os livros, os quadros, o cuco, o relógio, a 

máquina com o cupom fiscal. Um belo dia! Os dois já adaptados e inseparáveis, Mr. Hublot 

se depara com uma nova situação, um novo acontecimento, o seu amigo havia crescido em 

demasia, quebrava os pequenos objetos delicadamente organizados na estante, derrubava seus 

livros, seus quadros pendiam agora desorganizados e, mesmo, caíam da parede. Era o fim da 

sua vida metódica e organizada.  

Mr. Hublot passou a ter pesadelos constantes sendo assassinado por seu amigo. Então, 

não sabendo o que fazer, estava a escolher entre sua vida e a do seu amigo, entre voltar à sua 

vida rotineira e ousar na criação de novos dispositivos a fim de preservar a amizade adquirida 

que deu sentido à sua própria vida. A constatação era a de que os dois não poderiam viver 

mais sob o mesmo teto, a casa ficara pequena em demasia para Mr. Hublot e seu amigo. 

Restava-lhe como saída abandonar o amigo ou sacrificá-lo. 

O interruptor a apagar e a acender e outra possibilidade aparece. Daí, agora dois 

caminhos: a possível solução e uma escolha a ser feita por Mr. Hublot. Primeiro, sacrificar a 

vida do amigo; segundo, buscar mecanismos para driblar a situação. A escolha foi a de 

adquirir um novo prédio, um que se encontrava em frente ao imóvel de Mr. Hublot, mas 

ignorado por ele, posto que ele se encontrava cernido em sua cotidianidade. Da condição de 

desprezo e isolamento no primeiro momento da trama, se deu o surgimento de novas 

situações, estratégias criadas para superação e, em certo sentido, comportar essa nova 

realidade, esses novos fatos. Nesse curta, percebe-se as novas ferramentas, paráskeue, que são 

criadas e elaboradas visando às possíveis acomodações face à história147, parástema, que 

possibilitam no processo de subjetivação a parresia.  

                                                
147 O curta metragem de 2013 Mr. Hublot, sob direção de Laurent Witz, na cidade de Luxemburgo, foi premiado 
com o Oscar de curta de animação. Em 11 minutos de duração, mostra a extraordinária e comovente estória de 
um récem-aposentado que descobriu o sentido da vida após a sólida amizade construída por um ser 
aparentemente indefeso. Disponível em: 
<https://www.google.be/search?q=M.+Hublot&oq=M.+Hublot&aqs=chrome..69i57.10575j0j7&sourceid=chro
me&es_sm=93&ie=UTF-8>.  
 



	 278 

Mr. Hublot está numa realidade presente, a vivencia livremente e, a cada momento, se 

subjetiva movido pelo bem próprio da sua ação. Nesta realidade, ele desenvolve práticas e 

exercícios diários, modifica ações, ao mesmo tempo em que preserva determinadas rotinas, 

além de estabelecer um diálogo na relação. Embora o filme não apresente uma só palavra 

sonora, há um diálogo na ação que é audível. Esse diálogo é o que o movimenta, na 

ludicidade da edição cinematográfica, todos os mecanismos corpóreos e receptores de 

imagens do telespectador. Eis aí o que poderíamos propor como liberdade de palavra e 

franqueza na fala, isto é, aquela que fala por si. Sobre esta realidade, Raúl Ruiz escreve em 

Poétique du cinema: 

 
A ideia lúdica, chamamo-la sobretudo de ideia imaginária, consiste em decidir que 
esta região é uma atividade própria, independente do cérebro interno. Decidir que 
ela pode se afastar da região que ela habita, do corpo que a gera saindo para fazer 
um passeio. Afirmar que ela quer se tornar visível, semi visível. Ir mais longe e ver. 
Assistir a cenas que chegam do outro lado do mundo à condição que, previamente, o 
cérebro interno dorme (RUIZ, 2006, p. 37)148. 

 

Assim, após trilharmos os objetivos específicos no segundo caminho da nossa 

investigação, Processos de subjetivação: condições formas e modos do sujeito se constituir e 

os focos de experiências que demonstram a realização de processos de subjetivação, 

encontramos nesse curta metragem de Laurent Witz e Alexandre Espigares, introduzido de 

forma figurativa e exemplar, os embates próprios do indivíduo em suas relações de poder e 

força, as relações de saber e verdade e as técnicas de governamentalidade aliadas à noção de 

atitude-limite e sobre as práticas de si. Possivelmente esse não fosse o objetivo do cineasta 

luxemburguês, mas ele conseguiu apresentar, de forma comparativa, os dispositivos que 

Foucault propõe nas técnicas de governamentalidade. Quando Mr. Hublot ousa na atitude de 

adoção ao seu amigo, ele assume todos os riscos presentes nesta ação. Do mesmo modo, 

Foucault observa que em cada situação problemática um movimento parresiástico se 

apresenta na preocupação do cultivo do ethos – o cuidado de si – o exercício de práticas de si 

para viver bem diante das adversidades do momento presente no governo de si e do outro. 

 

 

 

                                                
148 Conforme Raúl Ruiz, em Poétique du cinema: “L’idée ludique, appelons-la plutôt idée imaginante, consiste à 
décider que cette région a une activité propre, indépendante du cerveau interne. Décider qu’elle peut s’éloigner 
de la région qu’elle  habite, du corps qui la gênère, et  sortir faire um tour. Affirmer qu'elle veut devenir visible, 
semi-visible.  Aller très loin, et voir, assister à des scènes qui arrivent de l'autre côté du monde, à condition qu'au 
préalable dorme le cerveau interne” (RUIZ, 2006, p. 37).  



	 279 

4.2 “Ontologia do presente”: uma história do pensamento 

 

Iniciaremos a nossa abordagem acerca da “ontologia do presente” enfatizando o 

quanto em Mr. Hublot identificamos os processos de transformação nas personagens que 

ocorridos na trama, o crescimento, o amadurecimento, os próprios corpos em transformação, 

de modo que corpo e pensamento se subjetivam processualmente. Assim, com o intuito de 

investigar em quais condições, nas relações de poder em Foucault, o poder analítico 

amalgama a história do pensamento implicando numa relação ontológica do poder. Portanto, 

nos questionamos: como encontrar um princípio de distinção capaz de manter a implicação 

recíproca de poder e liberdade e, ao mesmo tempo, permitir a diferenciação entre os termos? 

Como encontrar um princípio que apresente a relação ontológica do poder com a história do 

pensamento?149  

Na tematização sobre a “ontologia do presente”, Foucault não usará o argumento 

lógico fundado na relação causa e efeito; não se deterá no âmbito cronológico da divisa 

temporal em passado e futuro; nem, obviamente, se deterá no fundamento ontológico da 

questão de origem. Invertendo as concepções anteriormente definidas e acolhidas como 

conceito acabado, abrindo brechas nestas concepções, Foucault nos guia à analítica do poder. 

Assim, está nas relações de poder e força do indivíduo, em seu fazer-se, aquilo que permite a 

implicação recíproca entre poder e liberdade. E no fazer-se também está a implicação que 

permite a relação entre “ontologia do presente” e história do pensamento. 

Essa relação está baseada naquilo que o indivíduo interage em meio às relações de 

poder e força, pois é aí no fazer-se que se processa, a partir de “práticas de liberdade”, o que o 

indivíduo pode dizer sobre si mesmo. Nessa relação ontológica do que o indivíduo vive, se 

interligam fazer-se e dizer-se. Assim, a partir dessa relação o indivíduo se processa e pode 

produzir a si mesmo naquilo que ele vive, isto é, na relação de poder e força está o 

entrelaçamento entre poder, dizer, fazer-se e, esta última ação – atividade do fazer-se – pode 

ser compreendida na relação ontológica ser e fazer ou, a saber, como o ser próprio do 

indivíduo que se faz em sua história. 

Assim, a “ontologia do presente”, na perspectiva que Foucault, reescreve e repensa a 

filosofia, - como o fez Mr Hublot ao reescrever sua história e a história de um amigo -, insere 
                                                
149 Embora os questionamentos se refiram a um caminho apontado para um princípio, não se trata de uma razão 
última e universal, por isso utilizamos a expressão “como” ao invés do “porque”, não somente para manter 
coerência com o pensamento de Foucault, mas por compreender ser difícil explicar as razões últimas das 
implicações entre poder e liberdade ou do entrecruzamento da história do pensamento que é viva, portanto, a 
fazer-se, fundadas em um princípio fechado ou encerrado em si mesmo. 



	 280 

o sujeito moderno numa reflexão sobre si mesmo, naquilo que ele “É”. Dessa forma, ele 

apresenta o indivíduo em processo de subjetivação, isto é, a partir de sua experiência própria 

com tudo o que este vive no momento presente. É essa a experiência que ontologicamente 

pode dizer ao sujeito quem ele de fato e, propriamente, “É”. 

Neste sentido, nesse reescrever e repensar a filosofia, podemos considerar se nas 

evidências arqueológicas que, por um lado, nos transmitem a apatia, a fadiga e a eliminação 

do sujeito estariam, por outro lado, as próprias exigências genealógicas. Assim, evidências 

arqueológicas e exigências genealógicas permitem a elaboração pelo próprio indivíduo de 

técnicas, projetos e planos de ação para um deslocamento da situação do status quo edificado. 

Foi nesse sentido que vimos a necessidade de buscar uma conexão possível entre história do 

pensamento e a “ontologia do presente”, muito embora, sobre essa questão, o próprio 

Foucault, em O Governo de si e dos outros, se interroga: 

 
[...] seria uma história na qual se fariam pelo menos três perguntas. Primeira: qual é 
o modo de ser próprio deste ou daquele discurso, entre todos os outros, a partir do 
momento em que ele introduz no real um certo jogo determinado de verdade? 
Segunda pergunta: qual é o modo de ser que esse discurso de veridicção confere ao 
real de que ele fala, através desse jogo de verdade que ele exerce? Terceira pergunta: 
qual é o modo de ser que esse discurso de veridicção impõe ao sujeito que o faz, de 
maneira que esse sujeito possa jogar convenientemente esse jogo determinado da 
verdade? (FOUCAULT, 2010a, p. 281). 

 

A partir desses questionamentos, poderíamos entender uma história do pensamento 

não propriamente como sistema, pois o que fica em maior evidência é a “ontologia do 

presente” na medida em que o modo de ser próprio de um discurso entre as multiplicidades de 

discursos que permeiam a realidade em que o indivíduo está inserido só pode ser encontrado a 

partir do que vivencia o indivíduo em sua história do pensamento. É através deste jogo 

ontologicamente presente na realidade do exercício livre do indivíduo que se insere a história 

do pensamento. 

Assim, é necessário perceber na experiência do indivíduo que protagoniza o dizer dos 

discursos emitidos; ele, ao fazer-se, se movimenta e vê, no que está ao seu redor, o que pode 

ajudá-lo a afirmar, negar, medir, ponderar sobre o dito, os discursos; nestes estão presentes as 

possibilidades de agir. O indivíduo introduz naquilo em que vive, no momento em que vive, 

certo jogo que permite um debate entre os diferentes discursos. 

Por conseguinte, Ontologia do presente: como história do pensamento não é um 

sistema de ideias ou um pensamento que obriga o indivíduo a cumpri-lo ou a acatá-lo. É o ser 

próprio do indivíduo que o capacita a fazer-se. Nessa história do pensamento que interliga 



	 281 

dizer, ver e agir, Foucault realiza a filosofia. Então, a esse retorno do pensamento que o 

indivíduo faz para compreender sua própria história, a “ontologia do presente”, o indivíduo se 

constitui. 

É nesse espaço do conhecimento que Foucault procura o vínculo da prática da reflexão 

filosófica. Por isso, nem sempre ele busca as concepções e conceitos filosóficos: o que vai lhe 

interessar é muito mais esse elo entre a reflexão e o que se vive. Sobre essa abordagem, Judith 

Revel, em Foucault avec Merlau-Ponty, coloca:  

 
O projeto de uma "história dos sistemas de pensamento" é, de fato, a vontade de 
fazer da filosofia, em um retorno do pensamento sobre sua própria história, um 
exercício de arqueologia que dá à ver não somente a gramática de nossa apreensão 
do mundo mas também, numa ascenção dessa grade, as partilhas que definem para 
cada época o espaço por vezes homogêneo e desigual do que Foucault chamava uma 
épistémè. É a reconstituição histórica de um isomorfismo sobre o fundo da 
periodização que se trata, para Foucault, de ligar a prática da reflexão filosófica: a 
filosofia, isso será de agora em diante para ele o nome desse novo gesto que consiste 
em interrogar as condições históricas de nossas maneiras de dizer, de ver e de agir 
no mundo (REVEL, 2015, p. 7-8)150.  

 

Assim, nessa condição da vida filosófica que Foucault nos apresenta está a vida de 

cada indivíduo cuja presença se efetiva em seu próprio modo de ser, a qual nem sempre é 

apaziguante e confortável. E, ainda, esse modo de ser se constitui como uma condição 

ontológica do indivíduo em seu momento presente, visto que viver, experienciar, diagnosticar 

o real, relacionar-se com o outro, elaborar discursos, criar estratégias e modificar seu presente 

só é possível na medida em que se entra no jogo das verdades estabelecidas e se “recria”. 

Nisso temos o fazer-se criativamente. É essa a opinião de Judith Revel, em Foucault, une 

pensée du discontinu: 

 
[...] uma vez que a produção de subjetividade é uma reação que possui o privilégio 
extraordinário de poder ser também - e sempre - uma invenção, uma inauguração: 
uma criação. No primeiro caso, temos, então, na melhor das hipóteses, relação com 
uma lógica que, qualquer que seja o refinamento do qual ela faz prova, ela é 
essencialmente gestionária: trata-se de gerar (quer dizer, de conter, de ajustar, de 
organizar, de disciplinar, de canalizar, de explorar, de influenciar, etc.) para seu 
próprio proveito o existente. No segundo, trata-se, ao contrário, de inventar formas 

                                                
150 REVEL, Judith. Foucault avec Merleau-Ponty : Ontologie politique, présentisme et histoire, nos aponta que: 
“Le projet d’une ‘histoire des systèmes de pensée’, c’est de fait la volonté de faire de la philosophie, dans un 
retour de la pensée sur sa propre histoire, un exercice d’archéologie qui donne à voir non seulement la 
grammaire de notre appréhension du monde, mais aussi, en amont de cette grille, les partages qui définissent 
pour chaque époque l’espace à la fois homogène et disparate de ce que Foucault appelait une épistémè. C’est à la 
reconstitution historique d’un isomorphisme sur fond de périodisation qu’il s’agit pour Foucault de lier la 
pratique de la réflexion philosophique: la philosophie, ce sera dorénavant pour lui le nom de ce geste nouveau 
qui consiste à interroger les conditions historiques de nos manières de dire, de  voir et d’agir le monde” 
(REVEL, 2015, p. 7-8). 



	 282 

de vida, de experimentar modalidades expressivas, maneiras de ser em conjunto, de 
tentar relações inéditas à si e aos outros. Há aí que levar a sério o tema da invenção: 
isso significa, ao pé da letra, a criação de novas formas de ser que, em sendo 
imanentes e materiais, não representam nada de menos que um desenvolvimento 
daquilo que é; e é nessa madida que alguns não hesitaram em as utilisar, na 
perspectiva do uso que Foucault o fez ele mesmo, o termo ontologia (REVEL, 2010, 
p. 276)151.  

 

É nesse aspecto que a vida filosófica é uma “ontologia do presente”, e esta só pode ser 

entendida como uma história do pensamento quando o indivíduo volta o olhar para si mesmo 

em seu presente. Foucault nos aponta esse caminho da invenção, da criação,  que ele mesmo 

elaborou e percorreu na medida em que busca, nas formas efetivas da vivência dos filósofos, 

não somente a exemplaridade do que se vive, mas aquilo em que é presente, ontologicamente, 

no viver próprio do indivíduo em seu tempo, em seu presente, o jogo próprio da existência e, 

neste, o indivíduo a subjetivar-se. 

O retorno aos filósofos, seja aos antigos, seja aos medievais, seja aos modernos ou aos 

contemporâneos – como a história costuma ser didaticamente representada – é o que permitirá 

à modernidade perceber que na vida filosófica o que tem por demais de interessante é esse 

recurso à história efetiva, no sentido de contar não o passado, mas de iluminar o presente em 

que o indivíduo se depara com seus jogos de relações de poder. 

Ontologia do presente: uma história do pensamento é o indivíduo a reunir forças para 

a luta. Assim, diagnostica a realidade em que vive, cria estratégias e institui a si próprio 

naquilo que Foucault denomina saber espiritual. Desse modo, a história do pensamento 

precisa estar na prática das ações do indivíduo permitindo que o mesmo possa perceber a 

ficção, as ideologias presentes nos jogos de verdades. Em O Governo de si e dos outros, 

esclarece Foucault (2010a, p. 281): 

 
[...] a história do pensamento tem de ser sempre a história das invenções singulares. 
Ou ainda: a história do pensamento, se quisermos distingui-la de uma história dos 
conhecimentos que se faria em função de um índice de verdade, se quisermos e 
distingui [-la] também de uma história das ideologias que se faria em relação a um 
critério de realidade, pois bem, essa história do pensamento – em todo caso é o que 
eu gostaria de fazer – deverá ser concebida como uma história das antologias que 

                                                
151 [...] alors que la production de subjectivité est une réaction qui possède le privilège extraordinaire de pouvoir 
être aussi - et toujours - une invention, une inauguration:  une création. Dans le premier cas, on a donc, au mieux, 
affaire à une logique qui, quel que soit le raffinement dont elle fait preuve, est essentiellement gestionnaire : il 
s’agit de gérer (c’est-à-dire de contenir, d’infléchir, d'organiser, de discipliner, de canaliser, d’exploiter, 
d’influencer, etc.) à son propre profit  l’existant. Dans le second, il s’agit au contraire d’inventer des formes de 
vie, d’expérimenter des modalités expressives, des manières d’être ensemble, de tenter des rapports à soi et aux 
autres inédits. Il y a là à prendre au sérieux le thème de l’invention: c’est, à  la lettre, la création de formes d’être 
nouvelles qui, si elles sont immanentes et matérielles, n’en représentent pas moins un accroissement de ce qui 
est; et c’est dans cette mesure que certains n’ont pas hésité à utiliser, dans le sillage de l’usage  qu’en fait 
Foucault lui-même, le terme  d’ontologie (REVEL, 2010, p. 276). 



	 283 

seria relacionada a um princípio de liberdade, em que a liberdade é definida, não 
como um direito de ser, mas como uma capacidade de fazer.  

 

Foucault propõe um princípio de liberdade ao indivíduo, a capacidade de fazer-se. 

Contudo, o fazer-se acontece quando a história do pensamento é a própria história das 

invenções, como ele salienta. Nesse princípio de liberdade, nessa capacidade de fazer, está o 

que denominamos vida criativa. Embora seja necessário considerar que para viver 

criativamente o cuidado é imprescindível.  

Deste modo, considerando esta abordagem, vale salientar o que Foucault observa em 

História da sexualidade, ao abordar sobre o cuidado de si, ele nos lembra que desde “[...] uma 

tradição que remonta a muito longe a cultura grega, o cuidado de si está em correlação estreita 

com o pensamento e a prática médica” (FOUCAULT, 1985, p. 59). Isto sugere que cuidado 

de si e pensamento, embora se enlacem na teia das relações de poder, necessitam dos 

exercícios próprios daquilo que é correlato aos da prática médica, a saber, o exame, o 

diagnóstico e o tratamento.  

 

 

4.3 O cuidado de si: epimeleia heautôn e gnôthi seautôn 

 

Em Foucault, podemos encontrar na prática médica uma espécie de exercício com 

movimentos que se associam às técnicas do cuidado. Este exercício, no pensamento do 

francês, está muito próximo do que ele coloca como “prática de liberdade”. Trata-se da 

prática que move o ethos próprio do indivíduo, como uma espécie de saber espiritual, na 

medida em que cuida para que o indivíduo não recaia nas rédeas das determinações ou, por 

outro lado, não venha a instituir no pensamento outra verdade como determinante.  

Desse modo, como já abordamos na temática do pensamento, trataremos agora da 

questão do cuidado de si. Nessa perspectiva, consideraremos alguns aspectos da modernidade 

inspirados no Fausto de Goethe, além de outros aspectos concernentes à vida de Sócrates, 

grande mentor da questão do cuidado. Assim, após estas abordagens que faremos acerca do 

cuidado de si, procuraremos a estreita correlação que Foucault percebeu na vida criativa do 

indivíduo entre cuidado de si, pensamento e prática médica. 

Foucault, no que tange à modernidade, considera a necessidade do homem moderno, 

“homem de razão”, em reconhecer seus limites e idiossincrasias que, por vezes, o saturam e 

anulam. Assim, com o intuito de apresentar ao indivíduo moderno uma outra perspectiva de 

ação – além da imposição de uns e aceitação de outros – , ele propõe o cuidado de si. 



	 284 

 Essa perspectiva é evidente quando consideramos o que Foucault observa nas 

palavras do Fausto, de Goethe. Eles – Fausto, Goethe e Foucault – nos colocam diante da 

modernidade com seus embates entre os conhecimentos e o indivíduo que conhece. Conforme 

aborda em Hermenêutica o sujeito: 

 
[...] Leia o começo do Fausto de Goethe, o famoso monólogo de Fausto logo no 
início da primeira parte, e se encontrará ali precisamente os elementos mais 
fundamentais do saber espiritual, precisamente as figuras deste saber que sobe até o 
topo do mundo, que apreende todos os seus elementos, que o atravessa de lado a 
lado, conhece seu segredo, mergulha até em seus elementos e, ao mesmo tempo, 
transfigura o sujeito e lhe traz a felicidade (FOUCAULT, 2004, p. 374-375). 

 

Essa felicidade que Foucault sugere não se efetiva por acaso. O que percebemos, 

quando seguimos a análise de Foucault, é a possibilidade de um saber espiritual no exercício 

que se realiza por intermédio do voltar a si mesmo, de Fausto. Desse modo, o que se 

apresenta como saber espiritual é o indivíduo que conhece a si próprio, conhece seus 

segredos, mergulha em suas ações, erros, acertos ou desvios e, nisso, transfigura a si mesmo.  

Contudo, como veremos na continuidade da análise de Foucault sobre o Fausto, nesse 

retorno que Fausto faz a si mesmo, nesse movimento em que adverte sobre os elementos 

fundamentais do saber espiritual, o indivíduo, ao se processar, pensa a existência  na própria 

existência, a partir e com a realização de um movimento cujo termo mais apropriado em 

Foucault, para denominar esse processo, é “resistência”, mas resistir está na história efetiva 

como elemento do percurso que se trilha na teia de relações. Desse modo, o saber espiritual 

como próprio do cuidado de si é fruto do indivíduo que percebe sua “impotência” diante do 

saber do conhecimento e sua “potência” no que vive. Daí, pede socorro a si mesmo, se 

contrapõe e, ao mesmo tempo, se debate consigo mesmo. Eis o embate entre o conhecimento 

de saber e saber espiritual. É o que nos indica Foucault (2004, p. 375) quando continua na 

análise de Fausto: 
 

[...] Lembremos do que diz Goethe: “Filosofia, ai de mim! jurisprudência, medicina, 
e tu também, triste teologia! ... eu as estudei, pois, a fundo, com ardor e paciência; e 
agora eis-me aqui, pobre louco, tão sábio quando antes... ” Eis aí um saber que 
precisamente não é o saber espiritual. É o saber de conhecimento. Deste saber de 
conhecimento, o sujeito nada pode esperar para sua própria transfiguração. Ora, o 
que Fausto pede ao saber são valores e efeitos espirituais que nem a filosofia, nem a 
jurisprudência, nem a medicina podem lhe dar. 

 



	 285 

Nesse aspecto da análise do texto de Goethe, Foucault diferencia saber espiritual e 

saber do conhecimento152 e, ao mesmo tempo, mostra o quanto o saber do conhecimento 

corrói e desfigura o homem – a exemplo de Fausto. Parece-nos que estamos diante não de um 

homem, mas de uma enciclopédia em que todas as ciências são conceituadas, todas as 

verdades estabelecidas. Mas e a vida? Como se encontra o indivíduo que vive esta vida? 

Vejamos o que nos responde o próprio Fausto: 

 
Que masmorra que é isto! E aqui me vou gastando 
neste covil infecto, abominoso, infado, 
lôbrega escuridade a que o celeste dia, 
prazer da terra toda, um raio a custo envia 
pelos vidros de cor em treva mascarado. 
Para onde quer que fuja o olhar do emparedado, 
bate nesta Babel de livros bolorentos, 
pastagem da polilha, informes, sonolentos, 
e em rumas de papéis, do tempo denegridos, 
caótico tropel de abortos esquecidos, 
que trepa, galga, encobre, enluta, afeia, inunda, 
a casa desde o solho à abobada profunda; 
sem falar no sem-fim de drogas, pós, essências, 
máquinas, que sei eu! Misérias, importâncias, 
que já me infundem tédio. E a isto se apelida 
o meu mundo! Isto é mundo, ou esta vida é vida? 
(GOETHE, 2003, p. 25-26). 

 
Fausto, esse homem profundamente conhecedor da filosofia, da jurisprudência, da 

medicina, da teologia, tendo a tudo estudado com todas as ciências dominadas, encontra-se 

mergulhado nas profundezas do conhecimento de saber e em total desespero de si. Fausto 

reclama a própria vida. Ele clama ao saber que adquiriu valores e efeitos espirituais, isto é, 

que possibilitem sentido ao que vive. 

Em História da Sexualidade II, O uso dos prazeres, desabafa Foucault (1998, p. 35-

36): 

 
Dizia eu há pouco que me parece ter havido um certo momento (quando digo 
“momento”, não se trata de modo algum, de situar isto em uma data e localizá-lo, 
nem de individualizá-lo em torno de uma pessoa e somente uma) [em que] o vínculo 
foi rompido, definitivamente creio que entre o acesso à verdade, tornado 
desenvolvimento autônomo do conhecimento, e a exigência de uma transformação 
do sujeito e do ser do sujeito por ele mesmo. Quando digo ‘creio que isto foi 
definitivamente rompido’, inútil afirmar-lhes que não acredito em nada disto e que 
todo o interesse da situação está, precisamente, em que os vínculos não foram 
bruscamente rompidos como que por um golpe de espada.  

                                                
152 Essa separação, esse desvínculo, essa ausência de relações que se apresenta entre “conhecimento de saber” e 
“saber espiritual” Foucault vai analisar nas noções de gnôthi seautôn (“conhece-te a ti mesmo”) e epimeleia 
heautôn (o cuidado de si). Em um primeiro momento, ele identifica em seus usos também uma ausência de 
relações que desvincula poder e liberdade e dificulta ao indivíduo o exercício de “práticas de liberdade”. 
 



	 286 

 

Então, se os vínculos entre o “desenvolvimento autônomo do conhecimento” e “uma 

transformação do sujeito por ele mesmo” existem, como Foucault acredita, se não foram 

“rompidos como por um golpe de espada”, se faz necessário, neste momento de nossa 

investigação, buscá-los, o que só será possível em relação à analítica do poder. 

Foucault percebe uma ausência de relações entre “conhecimento de saber” e “saber 

espiritual” – vale salientar que esses saberes espirituais em Foucault só podem ser 

considerados como a própria vida, pois se imprimem no indivíduo, no que ele sente em seu 

corpo, em sua carne, em sua própria existência -. Neste sentido, na carência de vínculo entre 

conhecer e saber, o desespero preenche o vazio do homem moderno, como no Fausto. É 

então, considerando estes aspectos, que Foucault procura nas noções de gnôthi seautôn 

(“conhece-te a ti mesmo”) e epimeleia heautôn (o cuidado de si) o elo perdido, um fio que 

interligue e conecte o indivíduo na trama de relações, pois nela há possibilidade do indivíduo 

na continuidade da luta naquilo em que vive. Desse modo, nessas condições, constatamos 

que, na ausência de relações entre “conhecimento de saber” e “saber espiritual”, se desvincula 

a relação entre poder e liberdade.  

Nesse sentido, é preciso ir em busca do elo perdido. É aqui que encontramos a 

necessidade do cuidado de si nas técnicas que acompanham a prática médica. Assim, 

suspendemos por enquanto nossas reflexões em torno das questões acerca da análise de 

Foucault ao Fausto, embora a ela – a esta análise – seja imprescindível o retorno, por estar 

presente nela a condição do indivíduo moderno no subjetivar-se. Contudo, se faz necessário 

considerar como se apresenta essa noção de cuidado entre os conceitos filosóficos e as 

atividades práticas. 

 
Bem mais tarde, durante a Antiguidade, a Idade Média, os Tempos modernos, a pós-
modernidade que é a nossa, os autores tenham revindo sobre os temas secretamente 
associados ao cuidado: amizade, simpatia, solidariedade, justiça, compaixão, etc.. 
Estas são outras tantas encarnações desse cuidado fundamental reconhecido como 
respeito prático [...] (DUPUIS, 2013, p. 53)153.  

 

Para uma melhor compreensão desse vínculo “[...] entre o acesso à verdade, tornado 

desenvolvimento autônomo do conhecimento, e a exigência de uma transformação do sujeito 

                                                
153 Bien plus tard, durant l’Antiquité, le Moyen Âge, les Temps modernes, la postmodernité qui est la nôtre,  des 
auteurs sont  revenus sur les thèmes secrètement associés au soin: amitié, sympthie, solidarité, justice, 
compassion, etc. Ce sont autant d’incarnations historiques de ce soin fondamental reconnu comme respect 
pratique (DUPUIS, 2013, p. 53). 
 



	 287 

e do ser do sujeito por ele mesmo [...]” (FOUCAULT, 1998, p. 35), parece-nos indispensável 

seguir o caminho de Foucault na retomada que ele faz ao cuidado de si buscando uma relação 

às noções de epimeleia heautôn e gnôthi seautôn.  

Conforme Foucault, Sócrates é conhecido como aquele que inaugura a temática do 

cuidado e do conhecimento de si. A expressão dessa atitude se enraíza, de forma profunda 

para a cultura antiga da Grécia, no pórtico de Delfos, do qual Sócrates extrai a divisa do 

conhecimento de si e do “conhece-te a ti mesmo”, pois indicava incisivamente o oráculo: 

“Conhece-te a ti mesmo!”. A temática oracular se insere na tradição da sabedoria grega não 

somente como um recurso ao conhecimento advindo dos deuses, mas de uma sabedoria 

prática voltada para a vida e cuja figura laica se encontra representada na tradição dos sete 

sábios da Grécia.154 Contudo, importa para Foucault perceber as relações de poder existentes 

nas encarnações históricas que se tornaram ideais filosóficos, como, por exemplo, Sócrates e 

o cuidado de si.  

Ora, Sócrates inspira às grandes conceituações filosóficas sobre o cuidado de si, mas 

como ele próprio, enquanto indivíduo, constitui de forma efetiva em seu viver ou na relação 

prática consigo o cuidado? Conforme Foucault, nem mesmo o maior dos sábios em sua 

relação prática ao longo de sua existência, desde a juventude à consumação da sua vida na 

velhice, pode ser considerado figura exemplar e ideal, sem erros e sem falhas. Chegamos a 

essa conclusão a partir das considerações de Foucault em Hermenêutica do sujeito, aula de 06 

                                                
154 É a essa tradição que pode também ser remetida a própria sabedoria oriental da qual ou a qual muitos atestam 
ser a raiz da sabedoria grega que se apresenta a Foucault como uma fonte que vai caracterizar a vida de um 
modo geral e, mais especificamente, a vida filosófica. Sobre a questão do pensamento filosófico que, mesmo nas 
universalidades formais, permite certas propriedade objetivas utéis à vida prática, encontramos a importante 
consideração de Karl Jasper, na introdução de Les grands philosophies, ao abordar sobre “Os critérios de 
importância residentes, enfim, em certas propriedades objetivas de obra intelectuais”, aponta que: “A 
universalidade do filósofo pode muito em formas. Ela está sempre lá. Emerson disse que ele queria viver 
pessoalmente todo o curso da história, a Grécia, a Palestina, a Itália, ele queria encontrar em seu próprio espírito 
o princípio criador de todas as coisas. 'Para o filósofo, todas as coisas são amigas e sagradas, todos os 
acontecimentos úteis, todos os dias santificados, todo os homens divinos'. (Palavras de  Emerson, que Nietzsche 
retoma em primeiro plano da 'Gaia ciência'.)” (JASPERS, Karl. Les grands philosophes. Vol. 1. Paris: Union 
générale d’éditions, s/d, p. 39). 
Les grands philosophies, de Karl Jaspers, quando aborda sobre “Les critères de la grandeur residente enfin dans 
certaines proprietés objectives de l’ouvres intellectuelle”: “L’universalité du philosophe peut bien des formes. 
Elle est toujours là. Emerson en parle; il voudrait vivre en personne tout le cours de l’histoire, la Gréce, la 
Palestine, l’Italie, il voudrait retrouver dans son propre esprit le príncipe créateur de toutes choses. ‘Pour le 
philosophe, toutes choses sont amicales et sacrées, tous les événements utiles, tous les jours sanctifiés, tous les 
hommes divins.’ (Paroles d’Emerson, que Nietzsche reprend en exergue dans ‘Le gai savoir’.)” (JASPERS, Karl. 
Les grands philosophes. Vol. 1. Paris: Union générale d’éditions, s/d, p. 39). 
 



	 288 

de janeiro de 1982, ao retomar a Sócrates sobre o uso do termo epimeleia heautôn, o cuidado 

de si. Foucault nos apresenta três importantes considerações155. 

Na primeira consideração, o francês vai mostrar algumas condições em que se insere a 

epimeleia. Desse modo, considerando a vida de Sócrates, observa inicialmente que essa noção 

vai se apresentar muito mais como prescrição do que propriamente como atividade, pois o 

cuidado de si em Sócrates pode ser considerado, em um primeiro momento e de forma 

imediata, como “[...] a atividade que consiste em incitar os outros a se ocuparem consigo 

mesmos” (FOUCAULT, 2004, p. 10). Contudo, mesmo sendo esta a atividade de Sócrates por 

toda a sua vida, lembra Foucault que ela “[...] lhe foi confiada pelos deuses. Realizando-a, 

Sócrates não faz senão cumprir uma ordem, exercer uma função [...]” (Idem, ibid). 

Embora Sócrates156 se torne o filósofo emblemático no que diz respeito às lições sobre 

o conhecer a si mesmo, apresenta-nos Foucault a Sócrates como o homem que nem sempre 

buscou cuidar de si mesmo. É o que fica claro na segunda consideração de Foucault, que diz 

respeito ao modo em que a epimeleia se estabelece. Assim, observa Foucault que “[...] ao 

ocupar-se com os outros, Sócrates, evidentemente, não se ocupa consigo mesmo, [...] 

negligencia, com esta atividade, uma série de outras atividades [...] sua fortuna, [...] toda 

carreira política, não pleiteou qualquer cargo ou magistratura, para poder ocupar-se com os 

outros” (Idem, Ibid).  

Por conseguinte, conforme o pensamento de Foucault, as duas considerações 

anteriores sobre o cuidado de si e a pessoa de Sócrates, consideradas à luz da analítica do 

poder, não se contradizem, não se caracterizam como um problema insolúvel nem devem ser 

consideradas depreciativas à vista da figura de Sócrates; ao contrário, fortalecem a tese de que 

estão nas condições de existência do indivíduo, como aspectos da analítica, aquilo que 

permite que as relações de poder se movimentem. 

Nesse movimento, focalizamos uma apreensão de Foucault acerca do perigo para o 

indivíduo quando o cuidado de si, na prática do ocupar-se dos outros, é suprimido ou 

esquecido. Contudo, nosso entendimento em relação a Sócrates, seja em seus ensinamentos 

ou em sua própria vida na relação entre epimeleia heautôn e gnôthi seautôn, não deve ser 

considerado, exclusivamente, como um conhecimento do saber. Desse modo, no indivíduo – 

                                                
155 Considerando a composição do texto, Foucault menciona indicar três ou quatro considerações a respeito de 
Sócrates em relação à temática do cuidado de si. Em nossa investigação, optamos por nos reportar apenas às três 
primeiras.	
156 Para Sócrates, o cuidado de si implicava no cuidado dos outros. Era isso que ele fazia em Atenas quando 
seguia as indicações do seu Daimon. 



	 289 

na medida em que se constitui na arte de viver, numa técnica de existência, no exercício do 

cuidado se si e do “conhece-te a ti mesmo” como constituintes de “práticas de liberdade” – 

está o saber espiritual. Conforme Foucault (2004, p. 542) informa em Hermenêutica do 

sujeito: 

 
[...] o problema estava em definir uma certa tékhne toû bíou (uma arte de viver, uma 
técnica de existência). E, como lembramos, foi no interior desta questão geral da 
tékhne toû bíou que se formulou o princípio “ocupar-se consigo mesmo”. Os seres 
humanos, seu bíos, sua vida, sua existência, são tais que não podem eles viver sua 
vida sem referir-se a uma certa articulação racional e prescritiva que é a da tékhne 
[...].  

 

Na expressão do que vive Sócrates nas duas primeiras considerações de Foucault, 

apresentadas mais acima em nossa pesquisa, está a ausência de poder, na divisão entre 

aconselhar ao outro e o ocupar-se consigo mesmo. O homem considerado pelo oráculo de 

Delfos como o mais sábio dos sábios parece ter se esquecido de ocupar-se de si mesmo, na 

medida que se evidencia, na condição histórica de Sócrates, o sacrificar a si mesmo em favor 

do cuidado com seus concidadãos. Contudo, será realmente essa a análise do poder que 

Foucault compreende em Sócrates? Como já afirmamos anteriormente, essa questão faz parte 

da vida.  

O próprio Sócrates, por exemplo, no diálogo Laques, de Platão, quando apresenta a 

questão da teckhné, olha cuidadosamente para si mesmo, põe à prova sua própria atividade de 

mestre quando pede que seja modificada a investigação do âmbito da política para a teckné e 

sugere que se busque entre aqueles – os discípulos – em que o mestre ensinou o valor de sua 

prática. Foucault reconhece a proposta de Sócrates como uma expressão do cuidado, inclusive 

associando a forma de governo de si à governamentalidade; na Apologia, quando do retorno a 

si ao apresentar sua defesa, há evidentemente, por Sócrates, relações de poderes e “práticas de 

liberdade”157.  

É neste aspecto da téckhne toû bíou que podemos considerar como bastante 

interessante a terceira consideração de Foucault em relação a Sócrates, pois enquanto nas duas 

                                                
157 Gros, ao situar o curso A coragem da verdade: “Na continuidade do comentário da Apologia, Sócrates é 
sempre apresentado como aquele que exerce um dizer-a-verdade corajoso ao se dirigir aos indivíduos, a fim de 
retificar o ethos destes. Mas com a leitura do Laques uma nova dimensão é proposta: Sócrates também é aquele 
que tem a coragem de afirmar essa exigência de verdade sobre a trama visível de sua existência. Esse segundo 
elemento é determinante para a lógica de conjunto do curso, pois permitirá colocar o problema da ‘verdadeira 
vida’ [...]” (GROS apud FOUCAULT, 2011c, p. 310). Desse modo, Foucault reconhece o cuidado de si em 
Sócrates a partir da proposta do Laques e de sua defesa na Apologia. Ver, sobre a relação entre teckhné e 
governamentalidade, no subitem 2.2.2 Relações de poder e técnicas de governamentalidade, segundo capítulo 
desta pesquisa.	



	 290 

primeiras ele “reclama” da separação e da ausência de relação entre o cuidado de si e o 

“conhece-te a ti mesmo”, agora, com os elementos da téckhne, em relação ao que se faz da 

vida, Sócrates volta o olhar para si, ocupa-se de si mesmo. 

Nesse sentido, esclarece Foucault, em Hermenêutica do sujeito, quando nos apresenta 

a terceira consideração ao cuidado de si na relação epimeleia heautôn e gnôthi seautôn: 

 
O cuidado de si vai ser considerado, portanto, como o momento do primeiro 
despertar. Situa-se exatamente no momento em que os olhos se abrem, em que se sai 
do sono e se alcança a luz primeira: este, o terceiro ponto interessante na questão do 
‘ocupar-se consigo mesmo’. E finalmente o término de uma passagem que também 
não li: a célebre comparação entre Sócrates e o tavão, este inseto que persegue os 
animais, pica-os e os faz correr e agitar-se. O cuidado de si é uma espécie de 
aguilhão que deve ser implantado na carne dos homens, cravado na sua existência, e 
constitui um princípio de agitação, um princípio de movimento, um princípio de 
permanente inquietude no curso da existência (FOUCAULT, 2004, p. 11). 

 

Assim, seja em Sócrates, seja nos aspectos que nos apresenta o Fausto, de Goethe, 

Foucault percebe o problema que se estabelece em torno das noções de epimeleia heautôn e 

gnôthi seautôn, ou seja, a quebra de relações entre poder e força. Ora, estão nesta separação 

os problemas que persistem na existência dos indivíduos na modernidade, isto é, a instauração 

incisiva do saber do conhecimento que, por vezes, impede a relação com o saber espiritual. 

Neste sentido, se desvincula a relação entre poder e liberdade. Assim, lembra Foucault (2004, 

p. 542-543): 
 

[...] Para um grego, a liberdade humana encontra sua obrigação não tanto ou não 
apenas na cidade, não tanto ou não apenas na lei, tampouco na religião, mas na 
tékhne (esta arte de si mesmo) que nós mesmos praticamos. E, portanto, no interior 
desta forma geral da tékhne toû bíou que se formula o princípio, o preceito ‘ocupar-
se consigo mesmo’. E lembremos justamente de Alcibíades que, pretendendo fazer 
carreira política e ter a vida de um governante, foi interpelado por Sócrates a 
propósito daquele princípio que ainda não percebera: não podes desenvolver a 
tékhne de que precisas, não podes fazer da tua vida o objeto racional que pretendes, 
se não te ocupares contigo mesmo. Portanto, é na necessidade da tékhne da 
existência que se inscreve a epiméleia heautoú.  

 

É então, a partir dos dilemas próprios do indivíduo, do vazio, das buscas que Foucault 

vai propor o saber espiritual, aquele que se reveste de cuidado, por ter conexão com o 

indivíduo naquilo que expressa o que ele “É”, conexão que nenhuma das ciências 

severamente estudadas por Fausto era capaz de lhe proporcionar. 

Por isso mesmo, Foucault admite do conhecimento do saber: “[...] o sujeito nada poder 

esperar para sua própria transfiguração”. Nesse sentido, entendemos que no conhecimento do 

saber não há espaço à criatividade. Contudo, ainda na análise do Fausto, Foucault admite 



	 291 

existir uma dobra entre o saber do conhecimento e o saber espiritual, a partir do momento em 

que, em seus dilemas, angústias e dores, a personagem de Goethe toma uma atitude e vai em 

busca de algo que lhe permita dizer-se e, ao mesmo tempo, complete o vazio de sua 

existência: 

 
Se quisermos efetivamente definir como convém uma boa técnica de vida, não é 
pelo cuidado de si que devemos começar. Doravante, parece-me que não somente o 
cuidado de si atravessa, comanda, sustenta de ponta a ponta toda a arte de viver - 
para saber existir não basta saber cuidar de si -, mas é a tékhne toû bíou (a técnica de 
vida) que se inscreve por inteiro no quadro doravante autonomizado em relação ao 
cuidado de si. [O que] se depreende da ideia de que a vida deve ser assumida como 
uma prova? Qual o sentido e o objetivo da vida com seu valor formador e 
discriminante, da vida inteira considerada como prova? Precisamente, formar o eu 
[...] (FOUCAULT, 2004, p. 543).  

 

É fato que a primeira estratégia assumida por Fausto, como nos apresenta Foucault em 

sua análise, parece em nada modificar sua vida, pois no desespero e na dor ele recorre à 

magia. Porém, considera Foucault, destaca-se a importância da dúvida quanto ao 

questionamento de Fausto que se demanda: “[...] E a isto se apelida o meu mundo! Isto é 

mundo, ou esta vida é vida?”. Conforme Foucault, nessa interrogação está a expressão do 

voltar a si mesmo. Assim, essa saída do conhecimento do saber, daquele conhecimento que o 

obriga a dizer o que não sabe é o início do percurso rumo ao encontro com um novo saber: 
 

[...] Nada temo do diabo, nem do inferno; mas também toda alegria me foi tirada 
[por este saber; M.F.]. Doravante só me resta lançar-me na magia [dobra do saber de 
conhecimento sobre o saber de espiritualidade; M.F.]. Oh! Se a força do espírito e da 
palavra me desvelasse os segredos que ignoro, e se eu não fosse mais obrigado a 
dizer penosamente o que não sei; se, enfim, eu pudesse conhecer tudo o que o 
mundo esconde nele mesmo, e, sem me apegar por demais a palavras inúteis, ver o 
que contém a natureza de secreta energia e sementes eternas! Astro de luz prateada, 
lua silenciosa digna-te pela última vez lançar um olhar sobre minha dor! [...] 
(FOUCAULT, 2004, p. 375). 
 

Fausto ousou a saída da “caverna” do saber de conhecimento que o aprisionava. 

Entretanto, Fausto cometeu um erro: optando pela magia, correu riscos, procurando fora de si 

o que só pode ser encontrado por si e em si mesmo no âmbito da própria existência. Contudo, 

ao ousar tomar conhecimento de si, da sua própria vida, ele vincula as relações de poder e 

força; busca as relações possíveis entre o conhecimento de saber e o saber espiritual; constitui 

“práticas de liberdade” a partir da relação epimeleia heuatôn e gnôthi seautôn. É aqui que se 

encontra a dobra que Foucault percebe, isto é, na ação e na ousadia da saída da “caverna” do 

conhecimento se encontra agora o risco assumido por ele próprio, por sua própria busca. É 

nessa dobra que o jogo fica visível:  



	 292 

 
 [...] Tão frequentemente velei a noite junto desta mesa! É então que tu me aparecias 
sobre tantos livros e papéis, melancólica amiga! Ah! Não pude, sob tua doce 
claridade, escalar as altas montanhas, errar nas cavernas com os espíritos, dançar 
sobre a relva pálida das pradarias, esquecer todas as misérias da ciência, e banhar-
me rejuvenescido no frescor de teu orvalho! (FOUCAULT, 2004, p. 375). 

 

Neste sentido, Fausto representa o indivíduo moderno que sofre, acorrentado, 

permeado por grilhões, atormentado por se encontrar diante de tudo o que aprendeu, entre 

livros e papéis, em mais uma prisão. Esse saber do conhecimento, adverte Foucault, não 

resolve os reais problemas do indivíduo, é fato, mas se nele existe uma dobra que permite o 

novo, não pode, portanto, ser considerado como algo inútil: 

 
[...] Devemos viver a vida de maneira tal que a cada instante cuidemos de nós 
mesmos e que o que encontrarmos ao termo, por certo enigmático, da vida -velhice, 
instante da morte, imortalidade, [...] enfim, o que deve ser obtido por meio de toda a 
tékhne que se aplica à própria vida, é precisamente uma certa relação de si para 
consigo, relação que é o coroamento, a completude e, a recompensa da vida vivida 
como prova. A tékhne toú bíou, a maneira de assumir os acontecimentos da vida, 
devem inscrever-se em um cuidado de si que se tornou agora geral e absoluto. Não 
nos ocupamos conosco para viver melhor, para viver mais racionalmente, para 
governar os outros como convém; [...] Deve-se viver de modo que se tenha consigo 
a melhor relação possível (FOUCAULT, 2004, p. 544). 

  

É considerando a tékhne toú bíou que Foucault sugere, no cerne da analítica de poder, 

o cuidado de si. Essa é a saída do Fausto. Assim, no momento em que clama por ações que o 

satisfaçam, percebemos, só depende dele mesmo tal efetivação. Neste sentido, poderíamos 

considerar que “errar nas cavernas com os espíritos” foi a dobra que o colocou diante das 

relações de poder entre o saber de conhecimento e o saber espiritual. Quanto às outras ações, 

ânsias da personagem de Goethe, “escalar altas montanhas” e “dançar a relva pálida das 

pradarias”, elas pedem esforços próprios, exigem técnicas, conduzem a movimentos outros 

para os quais se exige cuidado: 

 
[...] Diria, finalmente, numa palavra: vive-se “para si”. Este “para” recebe, sem 
dúvida, um sentido totalmente diferente daquele que está presente na forma 
tradicional “viver para si”. Como projeto fundamental da existência, vive-se com o 
suporte ontológico que deve justificar fundar e comandar todas as técnicas de 
existência: a relação consigo [...] (FOUCAULT, 2004, p. 543-544). 

 

É assim que Foucault vai nos indicar a necessidade da existência de um vínculo nas 

próprias relações de poder entre epimeleia heautôn e gnôthi seautôn, pois este vínculo é o que 

possibilita o elo entre poder e liberdade. É o que nos indica Foucault, em Governo de si e dos 

outros: 



	 293 

 
[...] a dupla temática do cuidado de si e do conhecimento de si: a obrigação para 
todo indivíduo de se preocupar consigo mesmo, imediatamente ligada, como sua 
condição, ao conhecimento de si. Ninguém pode cuidar de si sem se conhecer. O 
que nos tinha posto na pista de uma coisa interessante, que era que o tal princípio, 
para nós tão fundamental, do gnôthi seautôn (do conhecimento de si) repousa em e é 
um elemento do que é fundamentalmente o princípio mais geral, a saber: cuidar de si 
mesmo [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 43). 

 

Por conseguinte, compreende Foucault que as relações de poder “no fundar e 

comandar as técnicas de existência” na relação mais íntima que há, a relação consigo mesmo, 

exigem cuidado. É nesse aspecto do indivíduo no cuidar de si mesmo, em fazer-se, subjetivar-

se que se constituem “práticas de liberdade”. Então, em O estilo da história (1984), publicado 

em Ditos e escritos VII, Foucault aponta, na relação de poder entre pensamento e cuidado de 

si, a prática médica:  

 
[...] Não é verdade que só alguns pensam e outros, não. [...] Não é verdade que numa 
sociedade há pessoas que têm o poder e [...] pessoas que não têm nenhum. [...] Não 
há, de um lado, por exemplo, o saber médico a ser estudado em termos de história 
do pensamento e, abaixo dele, o comportamento dos doentes, que seria matéria de 
etnologia histórica (FOUCAULT, 2011c, p. 257). 

 

Conforme o professor Michel Dupuis, em Le soin, une philosophie, o cuidado é uma 

tarefa real para os filósofos de hoje no sentido de não somente, exclusivamente e unicamente, 

pensar e dizer sobre sua constituição, mas porque, efetivamente, é preciso buscar “[...] no 

cerne mesmo do pensamento sobre o real o ser, as relações entre os entes” (DUPUIS, 2013, p. 

53). Nesse sentido, corresponde ao que nos propõe Foucault: no âmago do que se vive, o 

cuidado de si é indispensável, seu exercício pede o uso de determinadas técnicas. Assim, o 

francês aproxima o cuidado e as técnicas da prática médica, o que também compartilha o 

filósofo belga Michel Dupuis: 

 
Eu notei no começo que o cuidado parece ter se tornado um verdadeiro conceito 
fundamental para os filósofos atuais que nele encontram muitas coisas para pensar e 
descrever - não somente em matéria de filosofia ou de ética aplicadas, mas no cerne 
mesmo do pensamento sobre o real, as relações entre os seres. No nível o mais 
fundamental de fato. Hoje, pensar o cuidado não consiste unicamente de tratar das 
boas e belas maneiras de praticar a arte de cuidar, significa verdadeiramente 
procurar compreender o ser e, assim, tentar descrever uma ontologia (venerável 
ciência do ser...) renovada (DUPUIS, 2013, p. 53)158. 

                                                
158 J’ai noté en commençant que le soin semble devenu un véritable concept fondamental pour les philosophes 
d’aujourd’hui, qui y trouvent bien des choses à penser et à décrire - non pas seulement en matière de philosophie 
ou d’éthique appliquées, mais au coeur même de la pensée sur le réel, l’être, les relations entre les étants. Au 
niveau le plus fondamental donc. Aujourd’hui, penser le soin, ce n’est pas uniquement traiter des bonnes et 



	 294 

 
 

Deste modo, considerando as preocupações de Dupuis, podemos voltar, em Foucault, 

ao momento em que ele remonta ao pensamento antigo, ao século II d.C, considerando a 

tradição médica que há em Galeno, acolhendo, assim, algumas considerações do Tratado 

sobre as paixões. O interesse de Foucault por esta obra de Galeno consiste não somente em 

apresentar as inquietações próprias existentes nas relações entre os indivíduos, mas se Galeno 

percebe as fraquezas próprias do indivíduo, ele propõe como tratamento a prática do cuidado. 

Robert Van Der Elst, doutor em medicina na Faculdade de Paris, traduziu para a 

Língua francesa o Tratado das paixões da alma e seus erros de Galeno, reconhecendo, na 

introdução sobre o texto, que:  

 
[...] historicamente ela parece ser a única tentativa confessa de "psicoterapia" que 
registrada na história da medicina durante longos séculos; mas filosoficamente, ele 
constitui um esforço que traz nele mesmo seu princípio de abortamento e não foi por 
causa de sua época que essa obra encalhou.159  

 

Nesse mesmo texto introdutório, Der Elst apresenta uma série de abordagens de 

Galeno que permitem perceber o embate entre o que o indivíduo vive e como ele é visto ou 

concebido pelo outro. Conforme Der Elst, Galeno percebeu que toda paixão, ao olhar do 

outro, é um erro 160 . Assim, considerando aspectos de nossa abordagem, interrogamos a 

respeito de Fausto e Sócrates quando guiados pela paixão. Movidos pela paixão, eles foram 

capazes de cuidar de si mesmo? Que mal há em se apaixonar? Nenhum. O mal pode vir a se 

estabelecer quando a paixão cega anula o próprio indivíduo. Então, nessa medicalização na 

prática do cuidado, Foucault também a admite, em O poder, uma besta magnífica (1977), 

publicado em Ditos e escritos VI que “[...] Essa medicalização é, na realidade, um aspecto de 

um fenômeno mais amplo, que é a medicalização geral da existência” (FOUCAULT, 2010b, 

p. 159-160). 

Nesse sentido, Foucault, na analítica do poder, apresenta nas relações mesmas de 

poder elementos variados, aspectos diversificados que se fazem naquilo que o indivíduo 
                                                                                                                                                   
belles manières de pratiquer l’art de soigner, c’est véritablement chercher à comprendre l’être et, ainsi, tenter 
d’écrire une ontologie (vénérable science de l’être...) renouvelée (DUPUIS, 2013, p. 53). 

159 [...] historiquement, elle parait être la seule  tentative avouée de “psychothérapie” qu’enregistre l’histoire de 
la médecine pendant de longs  siècles; mais philosophiquement, elle  constitue um effort qui porte  em lui-même 
son principe d’avortement, et ce n’est pas en fonction de son temps que cette oeuvre a échoué. (GALLIEN, 
1914, p. 29). 
 
160 [...] Toute passion est pour eux une erreur; quiconque est affligé, effrayé, ou cupide, se trompe (LXXIV) 
(GALLIEN, 1914, p. 22).  



	 295 

vivencia. Nesse sentido, paixões, emoções, razões se movem nessas relações. Assim, em se 

tratando do que é próprio do indivíduo em seu fazer-se, não se pode julgá-lo como em um 

tribunal se julga erros e acertos. Ele, o indivíduo, possui autonomia de julgar a si mesmo. 

Contudo, o olhar do outro não se esquiva; desse modo, considerando a analítica do poder, 

tem-se neste olhar uma espécie de entrecruzamento de relações entre os indivíduos.  

Na questão do cuidado, nos adverte Foucault, em Nietzsche, a genealogia, a história, 

(1971), publicado em Ditos e escritos II: “[...] a história efetiva olha para o mais próximo, 

mas para dele afastar-se bruscamente e apreendê-lo a distância (olhar semelhante ao do 

médico que mergulha para diagnosticar e dizer a diferença)” (FOUCAULT, 20l3a, p. 287). 

Assim, o outro faz parte das relações de poder. Vale salientar que somente ele – o próprio 

indivíduo – possui a autonomia sobre si. Ele é o responsável pelo comando de sua vida. Ele é 

o governo de si:  

 
Com ênfase, Foucault descreve que a ética-estética agônica (combativa e heróica) 
da própria existência implica em que os sujeitos, invariavelmente, buscar [sic] 
compreender aquilo que os faz ser o que são:  com a coragem e com a sinceridade 
de realmente quererem saber por que se fizeram ou se permitiram ser aquilo que são 
(ou melhor por que estão a fazer e a ser o que – de fato -  estão sendo e fazendo de si 
mesmos). Essa atitude, contudo, não se detém apenas na coragem e na 
combatividade por parte de si, exige-lhes (dos sujeitos estetas da própria vida) 
igualmente o diagnóstico ontológico da existência; afim de compreenderem que 
forças, que condições e que contingências -  historicamente precisáveis -  
conformam os seus desejos, os seus posicionamentos e as suas vontades diante do 
mundo: e os levam a estarem pensando, agindo e atuando do modo como estão (em 
seu tempo e em seu lugar preciso) (PEREIRA, 2012, p. 286). 

 

Assim, no indivíduo cercado por paradoxos ou entre afirmações e negações, 

julgamentos e condenações, acolhidas e negações, conselhos e desaprovações, está, na 

analítica do poder, o que permite o exame. Da mesma forma que se comporta a prática 

médica, o dizer-a-verdade do outro não é um elemento desprezível caso se constitua como 

uma das condições ao exercício do governo de si em seu movimento parresiástico. Sobre esta 

abordagem, apresenta Foucault, em Hermenêutica do sujeito: 

 
[...] Por fim, outro elemento, já encontrado em outros textos acerca da parrhesía, é a 
comparação inevitável, mas tão fundamental, entre a medicina, a pilotagem e o 
governo, governo de si mesmo ou dos outros. Esta comparação, creio, é 
verdadeiramente matricial no pensamento, na teoria do governo na época helenística 
e greco-romana. Governar é justamente uma arte estocástica, uma arte de conjectura, 
como a medicina, como também a pilotagem: conduzir um navio, cuidar de um 
doente, governar os homens, governar a si mesmo pertencem à mesma tipologia de 
atividade que é ao mesmo tempo racional e incerta (FOUCAULT, 2004, p. 488-
489). 

 



	 296 

Na relação com o outro, temos uma das condições para que possamos formar uma 

relação adequada conosco: a correção, o retorno a si mesmo, o olhar para si que proporcionará 

franqueza nos discursos como expressão do sujeito livre que se movimenta em direção a si; 

essa relação se apresenta por intermédio do recurso do auxílio do outro e, consequentemente, 

o retorno ao outro da ajuda dispensada. Desse modo, somos comprometidos na retribuição da 

ação. Michel Dupuis, em Le soin, une philosophie, inspirado em Binswanger, propõe sobre 

esta questão: 

 
Essa "explicação de um junto ao outro" é, estritamente, falar de um contato, uma 
espécie de proto-conversação, onde as palavras são úteis, mas não indispensáveis, 
onde os olhares podem ser suficientes sob a condição de se cruzarem. Eu insistirei 
sobre a 'recíproca dependência': eis uma forma sagrada de amenizar, senão corrigir, 
a ideologia da autonomia pura e simples, em particular nos procedimentos de 
cuidados [intensivos]. Trata-se de reconhecer que, em uma situação dada - por 
exemplo em um projeto terapêutico no qual estão em cena um paciente, uma família, 
uma equipe e alguns ciclos de quimioterapia -, cada um depende dos outros, 
verdadeiramente cada um.  Isso seria um bom começo para trabalhar junto e atingir 
os objetivos que cada um deseja intimamente (DUPUIS, 2013, p. 148)161. 

 

O professor Michel Dupuis aponta o cuidado na relação de um indivíduo para com 

outro numa “recíproca dependência” que se instaura no olhar, no dizer, nas relações de 

existência dos indivíduos, aspectos visíveis no processo curativo da prática médica. Em 

Foucault, uma espécie de “reciprocidade de dependência” poderia ser visualizada como útil 

ao processo de subjetivação, como possibilidade e como uma atividade, sendo estas não 

necessariamente isoladas. Possibilidade e atividade estão nas relações de poder e força. Desse 

modo, como possibilidade ela se apresenta se a considerarmos nas próprias relações de poder, 

até mesmo nas sedimentações que colocam o indivíduo na dependência. Assim, ela está como 

possibilidade na medida em que, na saturação da dependência, o indivíduo é conduzido à 

atitude limite diante dessa situação, o que o leva à resistência. Trata-se do movimento de si 

sobre si mesmo. Enquanto atividade, essa “reciprocidade de dependência” se apresentaria 

quando, de certa forma, movimenta o sujeito à saída de si mesmo para a relação com o outro, 

isto é, quando nas relações de poder entre os indivíduos é preciso considerar, nesse trâmite 

das relações entre os indivíduos, um envolvimento ou certo engajamento recíproco. Nesse 

                                                
161 Cette “explication de l’un avec l’autre”est à strictement parler un contact, une espèce de proto-conversation, 
où les mots sont utiles mais pas indispensables, où le regards peuvent suffire à condition de se croiser, 
J’insisterai sur la ‘réciproque dépendance’: voilà une sacrée manière de nuancer, sinon de corriger, l’ideologie de 
l’autonomie purê et simple, en particulier dans les métiers des soins. Il s’agit de reconnaître que, dans une 
situation donnée – par exemple dans un projet thérapeutique où sont em scène un patient, une famille, une equipe 
et quelques cycles de chimiothérapie -, chacun dépend des autres, vraiment chacun. Ce serait un bom début pour 
travailler ensemble et atteindre les objectifs que chacun désire intimement (DUPUIS, 2013, p. 148). 



	 297 

sentido, embora salientando que nem sempre estão como relações harmônicas, elas possuem 

um elo, um foco, algo que as liga. Sendo assim, Foucault valoriza a prática médica com suas 

técnicas como algo importante na subjetivação do sujeito. 

Assim, trabalhamos com o argumento de que é da relação de “dependência recíproca” 

que o indivíduo caminha rumo à sua “autonomia”. Contudo, a necessidade do outro, a ajuda 

do outro, o olhar do outro não coloca o indivíduo na posição de dependência, no sentido de 

privá-lo da liberdade; ao contrário, ocorre da mesma forma e nas mesmas relações que 

Foucault, embora não acate o poder instituído, admite nas condições em que ele se instaura na 

vida dos indivíduos, relações de poder. 

Por conseguinte, na questão da “prática de liberdade” entre os indivíduos, percebe-se, 

no indivíduo ao agir livremente, aspectos como retornar, recuar, analisar, lutar e criar 

estratégias. Tudo isso, enquanto possibilidades, só ocorre na existência das relações com 

outros indivíduos que se constitui nas diversidades de ações livres. 

Em O governo de si e dos outros, se refere Foucault ao texto de Galeno Tratado sobre 

as paixões: “[...] Nesse texto de Galeno, havíamos encontrado também a ideia de que, quando 

se cuida de si, só é possível fazê-lo de maneira contínua e permanente [...] desde a juventude à 

consumação da velhice, que o homem deve cuidar de si mesmo. [...]” (FOUCAULT, 2010a, 

p. 43-44). 

Assim, o cuidado tanto é uma forma de expressão da vida como de preservação do que 

se vive ao longo da vida, por isso não há espaço para trégua. É o cuidado que faz o indivíduo 

examinar a si próprio, perceber seus limites, corrigir suas falhas, movimento que deve 

acontecer continuamente no âmbito da existência. Ademais, o indivíduo no exercício do seu 

ethos se constitui, e no fazer-se, percebe os limites, se coloca à prova, reconhece a culpa. 

Assim, a ele é permitido o exercício de elaborar estratégias: 
 

Nesse mesmo texto de Galeno, vimos portanto que esse cuidado de si, que deve ser 
desenvolvido e exercido penosamente, continuamente ao longo da vida inteira, não 
pode prescindir do trabalho do juízo dos outros. Os que querem prescindir do juízo 
dos outros na opinião que se formam de si mesmos, esses, diz Galeno, 
frequentemente caem.[...] Em compensação, diz Galeno, raramente se enganam os 
que se remetem a outros no que concerne à constatação do seu próprio valor [...] 
(FOUCAULT, 2010a, p. 43-44). 

 

Assim, visto que o indivíduo não se encontra sozinho no mundo, essa relação de poder 

que Foucault percebe no âmbito do indivíduo se expande às relações de poderes entre os 

próprios indivíduos no jogo da vida. É nesse aspecto que a prática médica é indispensável: 

 



	 298 

[...] E, a partir desse princípio, Galeno dizia que era necessário, evidentemente, se 
dirigir a alguém para ajudar a si mesmo nessa constituição da opinião que se tem de 
si mesmo e no estabelecimento de uma relação adequada a si. Necessidade de se 
dirigir a outro. E qual seria esse outro? Havia aí um dos elementos de surpresa do 
texto: que esse alguém a quem se deve recorrer, Galeno, como vocês se lembram, 
não apresentava como um técnico - seja um técnico da medicina do corpo ou um 
técnico da medicina das almas, seja um médico ou um filósofo [...] (FOUCAULT, 
2010a, p. 43-44). 

 

Seguindo a indicação de Galeno, o outro poderia ajudar o indivíduo na tomada de 

determinados caminhos, no mapeamento da situação, etc. Mesmo assim, ainda se constituiria 

um percurso de relações livres. O interessante é quem seria esse outro; Galeno propõe ao 

indivíduo “[...] se dirigir a um homem, contanto que com idade suficiente, com reputação 

suficientemente boa e, além disso, dotado de certa qualidade” (FOUCAULT, 2010a, p. 44), a 

qual, segundo ele, consistia em falar de forma franca, pois 
 

[...] Essa qualidade era a parresía, isto é, a fala franca. Um homem de idade, um 
homem de boa reputação e um homem de parresía: esses eram os três critérios, 
necessários e suficientes, para constituir e caracterizar aquele de que necessitamos 
para se relacionar conosco. Temos portanto, vamos dizer, toda uma estrutura, todo 
um pacote de noções e de temas importantes: cuidado de si, conhecimento de si, arte 
e exercício de si, relação com o outro, governo pelo outro e dizer-a-verdade, 
obrigação desse outro de dizer a verdade [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 43-44). 

 

Neste aspecto, podemos encontrar essas características, considerando a literatura 

grega, em Sócrates. Em Sócrates, Foucault busca a relação epimeleia heautôn e gnôthi 

seautôn no cuidado de si como o que vai permitir ao indivíduo constituir-se livremente. 

Contudo, nas técnicas médicas, além do que Galeno apresenta, Foucault percebe o exame, o 

diagnóstico, o tratamento como elementos que se encontram na encruzilhada da ação livre do 

fazer-se, do constituir-se, na medida em que, no indivíduo, na convivência com o outro e no 

cuidado de si, esses procedimentos atuam como técnicas de governamentalidade no âmbito da 

constituição da relação consigo em um movimento parresiástico. Assim, afirma Foucault, em 

a Hermenêutica do sujeito, que: 

 
[...] A palavra grega é parrhesía - sobre a qual já lhes disse que seria preciso voltar -
, que, essencialmente, não é franqueza, não é liberdade de palavra [...]. Nesse 
sentido, ao mesmo tempo em que diz o que não é deixa claro o que entende por 
parrhesía [...] a técnica - parrhesía é um termo técnico - que permite ao mestre 
utilizar como convém, nas coisas verdadeiras que ele conhece, o que é útil, o que é 
eficaz para o trabalho de transformação de seu discípulo. A parrhesía é uma 
qualidade, ou melhor, uma técnica utilizada na relação entre médico e doente, entre 
mestre e discípulo: é aquela liberdade de jogo, se quisermos, que faz com que, no 
campo dos conhecimentos verdadeiros, possamos utilizar aquele que é pertinente 
para a transformação, a modificação, a melhoria do sujeito (FOUCAULT, 2004, p. 
294-295). 

 



	 299 

A filosofia é a expressão da vida, por isso mesmo possui um ethos que se instaura por 

intermédio do movimento parresiástico a partir da agonística nas relações de poder. Assim, 

embora já tenhamos abordado a questão da parresia no segundo capítulo desta pesquisa, em a 

Hermenêutica do sujeito, mais especificamente falando, Foucault admite a existência, no 

movimento do ethos, de uma qualidade de técnica que proporciona ao indivíduo, no processo 

de subjetivação, a liberdade diante do jogo das relações de poder e admite tratar-se de uma 

técnica semelhante: “[...] a utilizada na relação entre médico e doente, entre mestre e discípulo 

[...]” (FOUCAULT, 2004, p. 295). Essa qualidade que está no movimento do ethos é o 

vínculo ou o elo que Foucault percebe existir na compreensão do cuidado de si na perspectiva 

do epimeleia heautôn e gnôthi seautôn. 

 

 

4.4 Liberdade: uma experiência criativa 

 

Foucault escreveu obras célebres acerca de sérias problemáticas que o homem 

vivencia em sua existência. Ao falar sobre seus escritos, sempre registrou os diferentes 

processos que ele próprio desenvolveu em si mesmo, em sua pessoa e em relação à filosofia. 

Em Verdade, poder e si mesmo, de 1988, publicado em Ditos e escritos V, esclarece que seu 

trabalho é elaborado “[...] para mostrar a interação entre diferentes fatores e a maneira como 

os indivíduos reagem [...]” (FOUCAULT, 2006b, p. 299). Por conseguinte, as obras que 

tematizam as problemáticas como loucura, prisão, sexualidade, etc., não seriam suficientes 

para demonstrar os processos de subjetivação que o francês percorreu, por isso mesmo um 

esforço maior é preciso para acompanhar o exercício desse processo, de modo que aqueles 

que procuram compreendê-lo devem se debruçar também e minuciosamente nas 

considerações dos Ditos e Escritos, além dos cursos ministrados no Collège de France. 

  Desta feita, considerando as abordagens dos últimos cursos do francês, temos em O 

governo de si e dos outros uma declaração de Foucault acerca do que é, para ele, importante 

em uma pesquisa filosófica. Assim, ele afirma que “[...] as práticas da filosofia são 

representadas como um caminho a percorrer [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 218). Nesse 

percurso, o investigador “[...] deve mostrar que é o caminho que ele escolheu, o caminho que 

ele quer percorrer, a cujo fim ele quer chegar, e que de outro modo não pode viver” (Idem, 

ibid). Isto posto, Foucault nos aponta que a escolha que desenvolveu no âmbito da filosofia 

coincide com a sua própria expressão da vida. Foi isso que nosso filósofo desenvolveu em sua 



	 300 

caminhada no processo de subjetivação, sendo daí que tivemos a inspiração para investigar o 

tema da liberdade. 

Neste entendimento sobre o caminho escolhido, é interessante considerar um pequeno 

trecho do Debate sobre o romance, de 1964, publicado em Ditos e escritos III, em que ele 

intercala discursos com Sanguineti sobre direções que se toma na vida. No decorrer do 

diálogo entre os dois, se faz necessário precisar diferenças entre o homem e as máquinas, 

como exemplo, quando eles citam as locomotivas. Enquanto Sanguineti afirma sobre o que é 

o homem, esse ser consciente que se diferencia das locomotivas, às quais, muito embora 

sejam máquinas autômatas, falta a consciência. Acerca disso, da relação entre consciência e 

materialidade, Sanguineti expressa o seguinte: “[...] Conscientes... Isso é muito, 

evidentemente, mas as locomotivas... Não creio que não haja realidade, acredito na realidade, 

sou materialista...” (FOUCAULT, 2013b, p. 169). Foucault, por sua vez, utiliza o argumento 

expresso por Sanguineti para falar sobre si mesmo e os demais que compunham a discussão: 

“[...] Mas nós também. Sou materialista, porque nego a realidade...” (Idem, ibid).  

É perceptível a inversão que Foucault propõe em suas análises. Nesse pequeno 

diálogo, o elemento de discussão é o mesmo ser materialista, Sanguineti usa o argumento de 

ser materialista e, na autoridade do argumento, afirma a realidade. Foucault, por sua vez, usa-

o e a nega. Nesse Foucault da polêmica, da problematização, do debate, da inversão do 

discurso que se apresenta como verdade e se impõe a determinadas condições de existência, 

encontramos o indivíduo que vive uma experiência criativa. Foucault está continuamente em 

processo de subjetivação em relação à filosofia, à vida e à arte. 

Não sabemos ou talvez não nos seja possível precisar, no momento, a diferença a esses 

aspectos, isto é, vida, arte e filosofia. Assim, considerando a pessoa e a obra de Foucault - 

assim como o francês observa acerca de Rousseau –, dificilmente poderíamos separá-los. 

Acerca disso, temos em A tecnologia política dos indivíduos, de 1988, publicado em Ditos e 

escritos V, a seguinte consideração: 
 

Em primeiro lugar, acredito que é um pouco pretensioso expor de maneira mais ou 
menos profética aquilo que as pessoas devem pensar. Prefiro deixá-las tirar suas 
próprias conclusões ou inferir ideias gerais das interrogações que me esforço para 
levantar através da análise de materiais históricos bem precisos. Acho que isso é 
mais respeitoso em relação à liberdade de cada um e, desse modo, essa é a minha 
abordagem (FOUCAULT, 2006b, p. 302). 
 

Essa atitude e postura de Foucault foi o que nos conduziu a correr todos os riscos de 

críticas, de erros e de possíveis acertos pela ousadia em investigar um filósofo que vira de 

“ponta cabeça” as estruturas de pensar. Desse modo, no intuito de conhecer um pouco mais 



	 301 

sobre os caminhos percorridos por Foucault, é importante considerar suas informações acerca 

das operações críticas que empreendeu na livre caminhada em seus processos de subjetivação.  

Em Resposta a uma questão, de 1968, publicado em Ditos e escritos VI, ele considera 

quatro aspectos interessantes. No primeiro aspecto, ele afirma que é preciso reconhecer e 

estabelecer limites. Neste sentido, no que diz respeito à história do pensamento, nos alerta a 

recolocar algumas questões, tais como o postulado sobre a realidade histórica. É preciso 

considerar que há fronteiras nos discursos concebidos e que até “[...] as coisas mudas e o 

silêncio mesmo seriam povoados de palavras; e lá, onde nenhuma palavra se faz 

compreender, poder-se-ia, ainda, escutar o murmúrio profundamente escondido de uma 

significação; [...]” (FOUCAULT, 2010b, p. 13). Nessa perspectiva de análise, considera: “[...] 

um mundo de textos adormecidos nos esperaria nas páginas brancas da nossa história. [...]” 

(Idem, ibid). Essa foi a trajetória que percorremos no primeiro capítulo da nossa investigação.  

Contudo, assim como a história, se faz necessário ainda recolocar em questão a 

abordagem do sujeito. No entendimento de Foucault, não há o sujeito soberano ou não há um 

sujeito cujo autonomia está no estatuto autônomo da razão. Nesse sentido, é preciso 

considerar o que ele propõe acerca dessa questão: “[...] A esses temas, gostaria de opor a 

localização dos papéis e operações exercidos pelos diferentes sujeitos "que discursam"; [...]” 

(Idem, ibid). Foi então considerando essa recolocação proposta por Foucault que 

desenvolvemos o nosso segundo capítulo sobre os processos de subjetivação do indivíduo.  

Mas, aliada a essas duas questões, a concepção de história e a de sujeito, Foucault 

observa que permanece ainda a incomodá-lo a questão da origem, das sedimentações no 

domínio do pensamento e nos informa sobre seu percurso: “[...] A esse tema, gostaria de opor 

a análise de sistemas discursivos historicamente definidos, aos quais podemos fixar limiares, e 

designar as condições de nascimento e desaparecimento” (Idem, ibid). É nessa perspectiva 

que caminha o nosso terceiro capítulo acerca da vida filosófica, considerando, além de 

Foucault, filósofos ilustres como Platão, Rousseau e Kant. 

Contudo, após essas considerações acerca das recolocações sobre a questão do limite, 

Foucault nos apresenta a segunda operação crítica que empreendeu na livre caminhada em 

seus processos de subjetivação. Nesse aspecto, considera o francês a necessidade de apagar as 

oposições pouco rejeitadas e dicotomias que dispersam as possibilidades de investigação e de 

criação: 
 
Apagar as oposições pouco rejeitadas. [...] - a oposição entre a vivacidade das 
inovações e o peso da tradição; - a inércia dos conhecimentos adquiridos ou as 
velhas práticas do pensamento; - a oposição entre as formas médias do saber (que 
representariam a mediocridade cotidiana) e suas formas desviantes (que 



	 302 

manifestariam a singularidade ou a solidão, próprias do gênio);  - a oposição entre os 
períodos de estabilidade ou de convergência universal e os momentos de ebulição, 
em que as consciências entra em crise, em que as sensibilidades se metamorfoseiam, 
em que todas as noções são revisadas, perturbadas, revificadas ou, por um tempo 
indefinido, caem em desuso (FOUCAULT, 2010b, p. 13-14). 

 

Neste sentido, ao apagar o que ele denomina de oposições pouco rejeitadas, abre-se 

caminho à investigação e se inicia um novo processo criativo. É a este entendimento que 

Foucault coloca sua terceira operação crítica, que seria a de: “Levantar a denegação que teve 

por objeto o discurso em sua existência própria (e é, para mim, a mais importante das 

operações críticas que realizei) [...]” (FOUCAULT, 2010b, p. 14). Contudo, uma última 

operação crítica é importante, a quarta, a qual Foucault denomina tarefa e trata como 

prioritária ao entendimento dos seus percursos, por envolver os três anteriores. Foi nessa 

quarta operação que nossa investigação, sobre Caminhos da liberdade em Foucault: das 

relações de poder ao cuidado de si no processo de subjetivação, se debruçou. Contudo, nossa 

investigação só foi possível por considerar a proposta de Foucault de “[...] libertar de seu 

status incerto esse conjunto de disciplinas que chamamos de história das ideias, história das 

ciências, história do pensamento, história dos conhecimentos, dos conceitos ou da 

consciência” (Idem, ibid). 

Nesse entendimento, Foucault nos apresenta a liberdade como uma experiência 

filosófica e criativa. Assim, libertado do conjunto de disciplinas que conceitua, que diz o 

sujeito e a história, o indivíduo agora está livre para se constituir criativamente. Agora livre e 

sem dissimulação, a vida lhe é possível. Essa é a experiência criativa mais bela. Por isso, a 

estética, o belo ou a experiência criativa estão em Foucault em sua vida criativa; sua vida 

filosófica expressa em seus modos, formas e condição de existência. O belo é “fazer da vida 

uma obra-de arte”. Foi o que ele fez. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 303 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O horizonte que se delineia no fim de nossa caminhada nos permite observar a 

variedade de facetas possíveis para pensarmos a liberdade em Foucault. Longe de ser um 

objeto monolítico, monocromático, sistemático e fechado, o que soaria estranho ao 

pensamento do filósofo francês, temos caminhos que nos conduzem a perspectivas sobre a 

liberdade, sobre seu exercício, mais do que à liberdade propriamente dita, como 

compreendida e tematizada pela tradição do pensamento ocidental.  

Nesse sentido, os caminhos  percorridos nesta tese nos levaram a considerar que, na 

perspectiva de compreender a existência humana como esse locus da expressão da liberdade, 

era necessário, para estudar a genealogia do sujeito na civilização ocidental, ter em conta não 

somente as técnicas de dominação, mas as técnicas de si. Uma vez que a existência se 

expressa em relações de poder, tais relações precisavam ser vislumbradas nessa dupla 

perspectiva, a da dominação e a da resistência, rompendo com o primado da visão linear e 

monolítica que considera a liberdade uma simples oposição às formas de dominação. 

O resultado dessa perspectiva consiste em perceber, nessa relação de "dependência 

recíproca", da dominação e da resistência, do eu e do outro, o sujeito rumo à "autonomia", 

uma vez que a liberdade, não sendo deduzida da privação, existe na relação. Desse modo, 

como apontamos sobre a questão do indivíduo diante da reciprocidade com o outro indivíduo, 

a necessidade do outro, seu olhar, sua ajuda não compreendem momentos de dependência, 

não vista neste trabalho como privação da liberdade, mas como relações constitutivas da 

liberdade.  

Isso significa dizer que devemos considerar a interação entre as técnicas de dominação 

que a história nos apresenta e as técnicas de si que vivenciamos. Ademais, é preciso ainda 

considerar os elementos em que as tecnologias de dominação dos indivíduos, de uns para com 

os outros, fazem apelo aos processos de subjetivação por meio dos quais o indivíduo age 

sobre si mesmo. Desse modo, é preciso considerar como as técnicas de si se integram às 

estruturas de coerção e dominação e o modo possível de invertê-las visando a torná-las um 

momento da liberdade. 

Em nossa investigação, tal inversão se processa em meio à vida, ao exercício do 

cuidado de si e da criatividade, o que torna a vida filosófica algo a ser exercitado e vivido na 

constituição do sentido, mesmo em meio às adversidades. Desse modo, ela se expressa como 

exercício, como prática, como busca e não como algo definido e definitivo. Assim, a 

liberdade não é vista como algo adquirido ou a ser realizado de forma metafísica em uma 

 



	 304 

condição ideal, mas como uma prática diária em meio à existência real e aos processos atuais. 

Não é condição da liberdade em relação à alienação, mas a relação entre vivência e 

resistência. 

Percebemos ainda, em nossa caminhada, que a maneira pela qual os indivíduos são 

dirigidos pelos outros se articula sobre a maneira pela qual eles conduzem a si mesmos; é isso 

que o Foucault denomina “governo”. Contudo, há sempre um equilíbrio instável, em meio aos 

conflitos e entre as técnicas que asseguram a correção e os processos pelos quais o si mesmo 

se constrói ou se modifica. É neste sentido que, gradativamente, consideramos o equilíbrio e a 

coerência em suas relações com a natureza histórica efetiva.  

Assim, nessa natureza, o indivíduo não é moldado: ao contrário, atua; não é formado, 

deforma a si próprio, se necessário, para caminhar no processo de subjetivação – tal qual a 

analogia do espelho quebrado que, se reagrupado, tem seus pedaços emitindo uma imagem 

desfocada, outra imagem; não é construtor, descontrói para só depois subjetivar-se. Enfim, ele 

é constituído pelas relações que vive em sua história e a história é propriamente aquela em 

que o indivíduo vive. 

É nessa trama das relações de poder e força que a questão sobre a atitude-limite é 

gerada, a saber, em meio desta luta, por meio de uma agonística. Assim, é na relação de poder 

que se desenvolve a ideia dessa conversão a si, a qual, atuando como relação de força que se 

abre no movimento da existência, pelo qual se faz um retorno sobre si mesmo, comporta as 

relações de si para com o outro, de si sobre si mesmo, assim caracterizando-se o processo de 

subjetivação.  

A partir das abordagens do primeiro caminho sobre o indivíduo e sua condição 

histórica, na atitude-limite temos tanto a possibilidade de o indivíduo se reconhecer em sua 

história quanto a oportunidade de se constituir como sujeito. Nesse sentido, é diante da 

agonística, da atitude-limite, com todas as suas possibilidades, que Foucault se volta para a 

necessidade da abordagem do cuidado de si. Tem-se neste ponto a abertura para o que 

investigamos nos modos em que o sujeito se constitui em meio às formas de prática de si. 

Esse retorno à tradição antiga, em Foucault, representa o resgate de aspectos da filosofia que 

remetem à atividade do sujeito no processo de subjetivação. 

Assim, como resultado desse percurso, no segundo caminho nos detivemos no 

indivíduo em meio ao processo de subjetivação, cuidando de tentar mostrar as condições, as 

formas e os modos que desencadeiam esse processo. No que diz respeito ao cuidado de si, 

Foucault o considera também uma prática de liberdade que parece se instituir no movimento 

próprio das formas das práticas de si. Nesse sentido, Foucault retoma alguns outros conceitos 



	 305 

do pensamento filosófico antigo e os emprega na constituição própria do indivíduo. Dentre 

tais conceitos indispensáveis, que serviriam como princípios de uma vida filosófica segundo a 

Hermenêutica do sujeito, estão o parástema, o paraskeué e a parresía (FOUCAULT, 2004, p. 

389-394). 

A noção de parresía representa um tema já muito citado na vasta gama de 

investigações  sobre o trabalho de Foucault. Entretanto, um dos ganhos de nossa pesquisa 

consiste em perceber que esta noção faz parte de uma tríade composta também pelo 

parástema e pelo paraskeué. Ao franc-parler, à prática de dizer a verdade como condição da 

correção do falar como atitude ligada à vida filosófica, associa-se a atenção a preceitos como 

a prática do bem e o consequente exercício dessas práticas que a aperfeiçoam. Tais elementos 

podem ser resumidos na ideia do cuidado de si, muito embora representem o desdobramento 

desse cuidado. 

É desses conceitos que fica impregnada a vida filosófica em seu ethos, o que 

possibilita uma “estética da existência”, de modo a indicar que o sujeito, em suas relações de 

poder, move-se livremente por si e move-se, também, em direção ao outro. Assim, posso falar 

francamente comigo, mas a efetividade dessa prática diz respeito ao outro, o que Foucault 

destaca na obra Mal faire, dire vrai: la fonction de l'aveu en justice (FOUCAULT, 2012c). Da 

mesma forma, essa busca ao bem constitutiva do sujeito é realizada em meio a outros sujeitos. 

A liberdade, enquanto põe em movimento uma relação, pressupõe vários outros possíveis. 

Contudo, para que esse movimento apresente elementos positivos, efeitos benéficos no 

momento presente, é preciso colocar em prática alguns exercícios que possibilitem o cuidado 

de si e do outro em suas relações de poder e força. É esse o modo como abordamos a tríade 

composta pela parresía, parástema e paraskeué, o que se apresenta como novidade no 

pensamento de Foucault, uma vez que a parresía funciona junto e em conjunto com outros 

elementos, tendo em vista o cuidado de si e dos outros.  

A liberdade, na perspectiva do cuidado de si, implica práticas que se insiram no 

momento atual, no presente. Nesse sentido, Foucault considera que o presente pode ser 

representado a partir de um fato ou acontecimento histórico que ocorreu em certa época, 

segundo uma perspectiva também adotada por Kant, em Antropologia do ponto de vista 

pragmático: o presente do passado, o presente do presente e o presente do futuro.  

Como representação dessa perspectiva, temos que Platão, Kant e Rousseau viveram o 

presente, muito embora tal vivência se apresente, para muitos historiadores, como uma 

situação caracterizável apenas em um contexto passado, por permanecer envolta em 

circunstâncias pontuais marcadas por suas características próprias, sendo, assim, distinta da 



	 306 

época atual. Para Foucault, de modo diferente, em tais eventos são perceptíveis focos das 

experiências que ontologicamente apresentam formas e condições de existências, e nelas – 

nas formas e condições – estão presentes os modos do sujeito se constituir livremente, o que 

vimos no desenvolvimento da Vida filosófica: uma experiência de liberdade. 

Assim, para uma maior compreensão da vida filosófica como uma vida criativa 

consideramos a “ontologia do presente”, a qual, em meio às lutas e resistências, propicia ao 

indivíduo modificar-se a si mesmo, dando possibilidade à livre subjetivação face à 

convivência com o outro. Por outro lado, considera-se a necessidade do indivíduo se colocar à 

prova da realidade para apreender o poder e com ele se relacionar, identificando os elementos 

em que a mudança é possível e desejável. 

Outro aspecto importante considerado em nossa pesquisa foi a determinação da forma 

precisa a dar a essa mudança, o que significa dizer que essa ontologia histórica de nós 

mesmos deve desviar-se de todos aqueles projetos que pretendem ser globais e radicais 

(FOUCAULT, 2013a, p. 365). Foucault, tão fiel a esta convicção em muitos de seus textos, 

tratou de verificar o presente de uma realidade já representada, passando a interrogá-la e a 

analisá-la com o intuito de mostrar que o homem, em sua história, vive a agonística das 

relações de poder, a partir das quais elabora formas e condições para cuidar de si mesmo, 

criativamente, em seus modos e estilos de vida.  

É neste aspecto do cuidado de si que está a importância da retomada de Foucault da 

epimeleia heautôn e do gnôthi seutôn. Assim, na investigação sobre o que seria a “vida 

filosófica”, por exemplo, ele retoma casos e acontecimentos históricos – que já haviam sido 

representados e instituídos como eventos passados por historiadores –, compreendendo-os 

segundo a “ontologia do presente” daquele momento histórico específico, isto é, analisando a 

“história efetiva” da vivência posta em foco e deixando claro que a “ontologia do presente” é 

uma história do pensamento que permite ao indivíduo o cuidado de si mesmo. Nela devem ser 

considerados o tempo vivido, as pessoas envolvidas, o acontecimento com todas as suas 

variantes, o momento presente e a atualidade em que o sujeito vive, cuja existência só é 

possível em suas relações de poder e força. 

Assim, mesmo considerando que o indivíduo só se subjetiva na “história efetiva”, 

encontrando nela as condições, formas e modos de se constituir como sujeito, ainda foi 

necessário compreender o que seria a livre subjetivação. Então, o caminho que percorremos 

para esse esclarecimento foi o da estética da existência. Nele, Foucault nos apresenta a análise 

de “práticas de liberdade” presentes em obras de arte e, a partir delas, a possibilidade de 



	 307 

fazermos uma reflexão e de melhor compreendermos as relações de poder e forças com suas 

formas e modos de atuação. 

Neste sentido, sentimo-nos livres, para ilustrar nossa abordagem, em buscar elementos 

presentes na arte como complemento para nossa investigação e que nos permitissem análises 

sobre a livre subjetivação, como foi o caso da apreciação da experiência criativa do curta-

metragem Mr. Hublot. Tal abordagem foi valiosa, pois há um exercício próprio de livre 

subjetivação das personagens nos elementos dessa obra de arte cinematográfica, a qual 

apresenta valor estético precioso, o que nos possibilitou uma boa analogia para estabelecer 

melhor compreensão das técnicas de governamentalidade como condição da própria 

existência. 

Quanto aos focos de experiências discutidos no nosso trabalho, buscamos, por meio 

deles, empreender a tentativa de perceber a prática de alguns exercícios baseados no cuidado 

de si e do outro em suas lutas ou relações de poder e força. Em A coragem da verdade, 

Foucault chega a advertir que é possível a concepção da ideia de uma história da filosofia 

diferente da que se ensina tradicionalmente em nossos dias; uma história da filosofia que não 

seria a história das doutrinas filosóficas, mas, para o francês, das formas, dos modos e dos 

estilos de vida. Uma filosofia das formas e estilos de vida, eis expressões que poderiam ser 

traduções do ideal do cuidado de si no que concerne à epimeleia heautôn e ao gnôthi seutôn. 

A filosofia, em Foucault, vai ser então o resgate dessas formas de vida que foram pensadas, 

inicialmente, pelos gregos, mas se tornaram um ideal de vida filosófica, assemelhada àquela 

que Foucault busca constituir como busca à liberdade. 

Foi no recurso à compreensão de um estilo de vida como expressão da liberdade que 

buscamos em diferentes filósofos uma história da vida filosófica como problema da filosofia e 

como modo de ser, a um só tempo, da ética e do heroísmo. Muito embora possamos 

considerar que, para Foucault, a expressão heroísmo só tem significado quando aplicada ao 

sentido de vida prática na expressão mesma da vida filosófica, o heroísmo, não sendo oriundo 

do movimento do ethos, é pura exaltação e manifestação de uma conduta egoísta.  

Foucault, nesse sentido, é o filósofo que inaugurou um estilo próprio de produzir 

filosofia: seu foco é a experiência, seja investigando problemáticas como loucura, prisão, 

sexualidade, seja remontando os passos de experiências nos enfrentamentos vivenciados na 

realidade de uma história. Eis a compreensão que nosso filósofo adotará no que diz respeito à 

“história efetiva”. 

Nessa perspectiva, o conhecimento de si elaborado e levado a efeito pelo indivíduo se 

caracteriza como o primeiro passo à ação da liberdade, na alternativa de o indivíduo se 



	 308 

constituir como sujeito livre. Todavia, levando em consideração que na modernidade o 

indivíduo se insere em tumultos e incompreensões acerca de si mesmo, em virtude das 

trajetórias políticas, da história das representações, das guerras, das revoluções, das 

indiferenças culturais, da dominação, enfim, Foucault sentiu necessidade dessa perspectiva da 

ação na “ontologia do presente”, no sentido de buscar em fontes históricas que, embora 

distantes no tempo e no espaço, nos conectam, por meio das heranças, às verdades que se 

inscrevem em trajetórias de vida seguidas, em tais caminhos percorridos. 

O cuidado de si e o cuidado com o outro representam momentos dessa busca pela 

liberdade, mesmo porque esse outro consiste não somente no meu limite, mas na minha 

possibilidade de liberdade e, por sua vez, o meu "eu" constitui os limites e as possibilidades 

dele também. Com isso há que se pensar na possibilidade de um "eu" junto a ele, promovendo 

a efetividade do "nós" como limite e possibilidade da liberdade. Tais injunções se processam 

na relação de um indivíduo com outro numa “recíproca dependência” que se instaura no 

olhar, no dizer, nos corpos, nas relações de existência dos indivíduos, aspectos visíveis, por 

exemplo, no processo curativo da prática médica, mas que extrapolam para a prática da 

liberdade. 

Assim, uma espécie de “reciprocidade de dependência” pode ser vista, em Foucault, 

como útil ao processo de subjetivação, como possibilidade e como atividade na medida em 

que se encontra nas relações de poder e força. Como possibilidade, ela se apresenta se a 

considerarmos nas próprias relações de poder, até mesmo nas sedimentações que colocam o 

indivíduo na dependência. Assim, ela está posta como possibilidade na medida em que, na 

saturação da dependência, o indivíduo é conduzido à atitude limite diante dessa situação, o 

que o leva à resistência, sendo esta a própria condição de atividade.  

Temos então o movimento de si sobre si mesmo e o movimento de si para com o 

outro. Como atividade, essa “reciprocidade de dependência” se apresentaria quando, de certa 

forma, ela movimenta o sujeito à saída de si mesmo para a relação com o outro, isto é, quando 

nas relações de poder entre os indivíduos é preciso considerar que, nesse trâmite das relações 

entre os indivíduos, há envolvimento ou certo engajamento recíproco. Nesse sentido, 

ressalvando que nem sempre aparecem como relações harmônicas, elas possuem um elo, um 

foco, algo que as liga. Sendo assim, Foucault valoriza a prática médica, com suas técnicas, 

como algo importante na subjetivação do sujeito graças também ao seu aspecto modelar. 

O leitor que se depara com os escritos de Foucault, muito embora não se aperceba, 

exercita, para além da compreensão das suas teorias e da sua filosofia, uma dupla atitude: a de 

compreender a história de vida do francês e a de empreender um caminho em direção à 



	 309 

constituição de sua própria história. Eis a proposta do ethos filosófico: inquietar e transformar 

o modo de ser dos sujeitos, por intermédio do ethos parresiástico, em uma atitude crítica face 

ao nosso ser histórico. 

Assim, na parte de nosso trabalho sobre as Caminhadas de Foucault no processo de 

subjetivação, foi possível perceber que suas teorias abordam não somente a relação entre 

poder e conhecimento, mas que elas nos fazem perceber, por outro lado, como essa relação é 

usada tendo em vista uma forma de controle social por meio de instituições sociais. Em outras 

palavras, como a relação entre poder e conhecimento está associada ao controle pelo 

indivíduo, muito embora, segundo o francês, haja elementos ligados à forma e ao exercício da 

liberdade.  

Foucault nos apresenta tais relações em seu próprio estilo de vida, na coerência 

consigo. Isso é tão forte na vida filosófica de Foucault que, quando indagado, em Entrevista 

com Michel Foucault, de 1984, publicada em Ditos e escritos I, sobre “- Que coerência existe 

entre as diferentes formas de fazer política nas quais o senhor se engajou?” (FOUCAULT, 

2011a, p. 343), ele responde: “- Diria que, em última instância, não faço nenhum esforço para 

desenvolver a menor forma de coerência. A coerência é a da minha vida. Lutei em diferentes 

domínios, é exato. São fragmentos autobiográficos” (Idem, p. 344).  

Essa relação entre filosofia, vida e coerência, que pode parecer exótica ao olhar da 

contemporaneidade, é um elemento próprio da filosofia desde seu nascimento. Desse modo, 

ao falar de liberdade, ao tematizar essa questão, causaria estranheza a ausência de relação 

entre vida e teoria no que tange a esse tema, o que não encontramos, obviamente, no filósofo 

francês, o qual, a despeito de não ter tido a intenção de colocar sua vida como modelo de 

princípios, viveu sob os princípios de sua filosofia em uma coerência entre princípios e vida. 

Ademais, Foucault ainda destaca que a coerência de que ele trata é de natureza 

estratégica: “[...] Se eu luto por tal questão ou por tal outra, eu o faço porque, de fato, essa 

luta é importante para mim, em minha subjetividade [...]” (Idem, ibid.). Trata-se da vida 

filosófica, da vida criativa, da vida sem dissimulação. Nesse sentido, o que temos é o próprio 

Foucault percorrendo os caminhos da liberdade. Uma vez que a liberdade não é um fim em si 

mesma como conceito abstrato, podemos ver sua construção em meio à existência, às suas 

lutas e resistências, considerando que existir é resistir, resistir é constituir e o constituído 

nesse processo, nesse caminho, é a liberdade.  

A liberdade consiste nesse processo intrassubjetivo e intersubjetivo que se efetiva na 

existência em sua concretude, no ontológico do presente e na presença participativa do sujeito 

em suas relações intramundanas. Desse modo, ser sujeito significa estar sujeito, estar exposto 



	 310 

aos processos por meio dos quais se exige atenção e cuidado na própria constituição de si e 

dos outros. Tal liberdade não se realiza pela historicidade, nesse ultrapassar do indivíduo para 

os outros numa história vivida e “con-vivida” em meio às tramas e às relações sociais face às 

resistências que a caracterizam. 

Enfim, a liberdade não é um dado e nem é dada, é uma conquista realizada nos muitos 

momentos da existência, em suas possíveis vitórias e mesmo em seus múltiplos reveses. 

Como ela é uma construção, não tem um fim, mas um meio. Entender a liberdade como 

processo exprime não somente as incertezas do processo, mas as garantias de um 

pertencimento contínuo em que a vida se manifesta como campo de batalha, como um "corpo 

em batalha" no qual não existem garantias, antes exigem-se cuidados, o cuidado de si. Ser 

livre significa cuidar, o que implica um comprometimento contínuo com a construção da 

liberdade. Eis o que podemos saber sobre a liberdade em Foucault. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 311 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

I - OBRAS DE FOUCAULT 
 
FOUCAULT, Michel. Ceci n’est pas une pipe: deux lettres et quatre dessins de René 
Magritte (1973). Montpellier: Fata Morgana, 1973. 
 
______. Eu, Pierre Riviere, que degolei minha mãe, minha irmã e meu irmão... um caso de 
parricídio do século XIX (1973). Tradução de Denize Lezan. Rio de Janeiro: Edições Graal, 
1977.  
 
______. História da loucura na idade clássica (1961). Tradução de José Texeira Coelho 
Netto. São Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1978.  
 
______. Microfísica do poder (1979). Tradução de Roberto Machado. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 1979.  
 
______. História da Sexualidade III: O cuidado de si (1984). Tradução de Maria Thereza da 
Costa de Albuquerque. 3. ed. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1985.  
 
______. Vigiar e Punir: nascimento da prisão (1975). Petrópolis-RJ: Vozes, 1987. 

______. Ordem do discurso (1971). Tradução de Salma Tannus Muchail. São Paulo: 
Edições Loyola, 1996.  
 
______. História da Sexualidade II: O uso dos prazeres (1984). Tradução de Maria 
Thereza da Costa de Albuquerque. 8. ed. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1998.  
 
______. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas (1966). Tradução 
Salma Tannus Muchail. 8ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  
 
______. Doença mental e psicologia (1962). Tradução de Lillian Rose Chalders. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 2000.  
 
______. A hermenêutica do sujeito (1981-1982). Tradução de Márcio Alves e Salma 
Tannus. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  
 
______. Linguagem e Literatura. (1964). In: MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a 
literatura. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 2005. 
 
______. O poder psiquiátrico (1973-1974). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: 
Martins Fontes, 2006a.  
 
______. Ética, sexualidade, política. Ditos e Escritos Vol V. 2ª ed., Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2006b. Organização e seleção de textos Manoel Barros da Motta, tradução de 
Elisa Monteiro. 
 
______. Nascimento da biopolítica (1978-1979). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: 
Martins Fontes, 2008a.  

 



	 312 

______. A arqueologia do saber (1969). Tradução de Luiz Felipe Baeta Neves. 7ª Ed. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2008b.  
 
______. Do governo dos vivos (1979-1980). Tradução, transcrição e notas de Nildo Avelino. 
São Paulo: Centro de Cultura Social, 2009.  
 
______. O governo de si e dos outros (1982-1983). Tradução de Eduardo Brandão. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010a.  
 
______. Repensar a política. Ditos e Escritos Vol VI. Organização e seleção de textos 
Manoel Barros da Motta, tradução de Ana Lúcia Paranhos Pessoa. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2010b.  
 
______. A Coragem da verdade: o governo de si e dos outros II  (1984). Tradução de 
Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2011a. 
 
______. Problematização do sujeito: psicologia, psiquiatria, psicanálise. Ditos e Escritos Vol 
I. Organização e seleção de textos Manoel Barros da Motta, tradução Vera Lucia Avellar 
Ribeiro. 3ª ed., Rio de Janeiro : Forense Universitária, 2011b.  
 
______. Arte, epistemologia, filosofia e história da medicina. Ditos e Escritos Vol VII. Rio 
de Janeiro : Forense Universitária, 2011c. Organização e seleção de textos Manoel Barros da 
Motta, tradução Vera Lucia Avellar Ribeiro. 

______. Gênese e estrutura da antropologia de Kant (1959-1960). Tradução de Márcio 
Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail.São Paulo: Edições Loyola, 2011d. 
 
______. Estratégia, poder, saber. Ditos e Escritos Vol IV. 3ª ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2012a. Organização e seleção de textos Manoel Barros da Motta, tradução Vera 
Lucia Avellar Ribeiro. 
 
______. Segurança, penalidade, prisão. Ditos e Escritos Vol VIII. Organização e seleção de 
textos Manoel Barros da Motta, tradução Vera Lucia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2012b.  
 
______. Mal faire, dire vrai: fonction de l'aveu en justice (1981). Louvain: UCL-Presses 
Universitaires de Louvain, 2012c. 
 
______. Arqueologia das ciências e história dos sistemas de pensamento. Ditos e Escritos 
Vol II. 3ª ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2013a. Organização e seleção de textos 
Manoel Barros da Motta, tradução de Elisa Monteiro. 
 
______. Estética: literatura e pintura, música e cinema. Ditos e Escritos Vol III. 3ª ed., Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2013b. Organização e seleção de textos Manoel Barros da 
Motta, tradução de Inês Autran Dourado. 
 
______. L’origine de l’herméneutique de soi (l980). Paris: Vrin, 2013c. 

 



	 313 

______. Genealogia da ética, subjetividade e sexualidade. Ditos e Escritos Vol IX. Rio de 
Janeiro : Forense Universitária, 2014a. Organização e seleção de textos Manoel Barros da 
Motta, tradução de Abner Chiquieri. 
 
______. Filosofia, diagnóstico do presente e verdade. Ditos e Escritos Vol X. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2014b. Organização e seleção de textos Manoel Barros da Motta, 
tradução de Abner Chiquieri. 
 
 
II - LIVROS, ARTIGOS, VERBETES E NOTAS DE OUTROS AUTORES  
 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução de Alfredo Bosi. São Paulo: 
Martins Fontes, 1998.  
 
AGAMBEN, Giorgio. Qu’est-ce qu’um dispositif? Paris: Éditions Payot & Rivages, 2006. 
 
______. O que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha. Tradução de Selvino J. 
Assmann. São Paulo: Boitempo, 2008.  
 
ARTIÈRES, Philippe. Michel Foucault, La littérature et les arts. Paris: Éditions Kimé, 
2004. 
 
ASSIS, Machado de. O Alienista. Belém: Universidade da Amazônia, NEAD. 
uvb@unama.br. Disponível em: 
<http://www.altillo.com/pt/universidades/brasil/online/Universidade_da_Amazonia.asp>. 
Acesso em: 20 dez. 2017. 
 
AURÉLIO, Marco. Meditações. Portugal: Penguin Books, 2002. 
 
BLANCHOT, M. L´expérience-limite. In: L´Entretien infini. Paris: Gallimard, 1969. p. 289-
407. 
 
BETTELHEIM, Bruno. O Coração Informado: autonomia na era da massificação. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1985. 
  
BIDET, Jacques. Foucault avec Marx. Paris: Difusion - Les Belles Letres, 2014. 
 
BRAREN, Ingeborg. Introdução. In: SÊNECA. Tratado sobre a clemência. . Petrópolis: 
Vozes, 1990. 
 
CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. O distante-próximo e o próximo-distante: corpo e 
percepção da Filosofia de Merleau-Ponty. João Pessoa: Editora Universitária da UFPB, 2010. 
 
CAMPOS, Jorge Lucio.  Eis dois cachimbos: roteiro para uma leitura foucaultiana de 
Magritte. Artigo escrito em 2004. Disponível em : 
<https://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/numero27/magritte.html>. Acesso em: 20 
nov. 2015. 
 
CANGUILHEM, Georges. O normal e o patológico. 6.ed. rev. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2006. 



	 314 

 
______. Études d’histoire et de philosophie des sciences. Paris: Librairie philosophique, 
1983. 
 
CASSIRER, Ernst. Rousseau, Kant, Goethe: deux essais. Tradução de Jean Lacoste. Paris: 
Belin, 1991.  
 
CASTEL, Robert. A ordem psiquiátrica: a idade do ouro do alienismo. Tradução de Maria 
Thereza da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1978.  
 
CHAUÍ, Marilena. Vida e obra. In: Coleção Os Pensadores, SARTRE, Jean-Paul. O 
Existencialismo é um humanismo. Tradução de Vergílio Ferreira. São Paulo: Abril Cultural, 
1978.  
 
CONTAT, Michel. Sartre. In: HUISMAN, D. (Org.) Dicionário dos filósofos. São Paulo: 
Martins Fontes, 2001. p. 867-878. 

DEFERT, Daniel. Apresentação da edição francesa (outubro de 2007). In: FOUCAULT. 
Gênese e estrutura da antropologia de Kant. Tradução de Márcio Alves da Fonseca e 
Salma Tannus Muchail. São Paulo: Edições Loyola, 2011. 
 
DELEUZE, Gilles. A vida como obra de arte, conversações. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.  

DELEUZE, Gilles. Foucault. Tradução de Claudia Sant’Anna Martins e Renato Ribeiro. São 
Paulo: Brasiliense, 2005.  
 
DUPUIS, Michel. Le soin, une philosophie. Paris: Seli Arslan, 2013. 
 
ERIBON, Didier. Michel Foucault et ses contemporains. Paris: Fayard, 1994. 
 
EURIPIDE. Íon. Paris: Société D’Édition “Les Belles Lettres”, 1959. 

EWALD, François. Apresentação da edição francesa (outubro de 2007). In: FOUCAULT, M. 
Gênese e estrutura da antropologia de Kant. Tradução de Márcio Alves da Fonseca e 
Salma Tannus Muchail. São Paulo: Edições Loyola, 2011. p. x-y??? 

 
 
FANTINE, Wilne de Sousa. Foucault entra na dança: reflexões histórico-filosóficas sobre 
as relações de poder presentes desde o balé de corte à dança-teatro de Pina Bausch. Nº de f. 
João Pessoa: UFPB, 2015. Tese de doutorado do Programa Integrado de Filosofia UFPB, 
UFRN, UFPE. 
 
FICHTE, J. G. Conférences sur la Destination du savant. Paris: Librairie Philosophique J. 
Vrain, 1969. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1999. 
 
GALLIEN. Traité des passions de l’ame et de ses erreurs. Paris: Libraire Delagrave, 1914.  
 



	 315 

GILLES, Thomas Ransom. História do Existencialismo e da Fenomenologia. São Paulo : 
EPU, 1989. 
 
GOETHE, Johann Wolfgang von. Tradução de António Feliciano de Castilho. Fausto. 
Lisboa: Livraria Cultura, 2003. Disponível em: <www.dlc.ua.pt/castilho/Universidade de 
Aveiro>. Acesso em: 24 de agosto de 2016. 
 
GOFFMAN, Erving. Manicômios, prisões e conventos. São Paulo: Editora Perspectiva, 
1974. 
 
GROS, Frédéric. Foucault et la folie. Paris: Presses Universitaires de France, 1997. 
 
______. Situação do curso de 1982. In: FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito. São 
Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
______. État de violence. Essai sur la fin de la Guerre. Paris: Gallimard, 2006 
 
______. Situação do curso de 1984. In: FOUCAULT, M. A coragem da verdade. São Paulo 
: Martins Fontes, 2011a. 

______. Apresentação da edição francesa (outubro de 2007). In: FOUCAULT, M. Tradução 
de Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. Gênese e estrutura da antropologia 
de Kant. São Paulo: Edições Loyola, 2011d. 
 
HEGEL, Friedrich. Fenomenologia do Espírito Parte I. Tradução de Paulo Meneses. 2ª ed.  
Petrópolis, RJ: Vozes, 1992. 
 
HYPPOLITE, Jean. Genèse et struture de la phénoménologie de l’esprit de Hegel. Paris: 
Aubier, Éditions Montaigne, 1946.  
 
HOBBES, Thomas. Leviatã. Tradução de João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da 
Silva. São Paulo: Nova Cultural, 1997.  
 
HOWTORNE, Nathaniel. A Letra escarlate. São Paulo: Companhia das Letras / Penguin, 
2011.  
 
HUISMAN (Org.) Dicionário dos filósofos. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
  
JASPERS, Karl. Les grands philosophes. Vol. 1. Paris: Union générale d’éditions, s/d. 

KANT, Immanuel. Prolegómenos a toda a metafísica futura. Tradução de Artur Mourão. 
Lisboa: Edições 70, 1988.  

______. Crítica da razão pura. Tradução de Manuela Pintos dos Santos e Alexandre 
Fradique Marujão. 2a Ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989.  

______. Antropologia de um ponto de vista pragmático. Tradução de Clélia Aparecida 
Martins. São Paulo: Iluminuras, 2006.  
 
______. Resposta à pergunta: que é o iluminismo? In: KANT. A paz perpétua e outros 
opúsculos. Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 2009. p. 9-18.  



	 316 

 
KAIL, Michel. Jean-Paul Sartre: Conscience et Subjetivité. Paris: SCÉREN–CNDP, 2011.  
 
KURZWEIL, Edith. Michel Foucault Acabar la era del hombre. Spain/Valencia: Revista 
Teorema, 1979. 
 
MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a literatura. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 2005.  

MAGRITTE, René. Écrits complets. Paris: Firmin-Didot S.A. et Librairie Flammarion, 
1979. 

MALHADAS, Daise; DEZOTTI, Maria Celeste C.; NEVES, Maria Helena de M.. 
Dicionário Grego-Português. Vols I e IV. Cotia: Ateliê Editorial, 2006. 

MARQUARD, Odo. Las dificultades com la filosofia de la historia (Ensayos). Valencia: 
Pré-textos, 2007.  

MARTINS, Clélia Aparecida. Introdução à antropologia. In: KANT, Immanuel. 
Antropologia de um ponto de vista pragmático. Tradução de Clélia Aparecida Martins. São 
Paulo: Iluminuras, 2006. p. x-y. 
 
MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. Tradução de Isa Tavares. São Paulo: 
Boitempo, 2006.  
 
MONDIN, Batista. O homem, quem é ele? Elementos de antropologia filosófica. São Paulo : 
Paulus, 1980.  
 
MÜLLER-BOCHAT, Eberhart. Humanismo: Entre a Idade Média e a Renascença. 
Fortaleza: Imprensa Universitária do Ceará/UFC, 1969. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. O crepúsculo dos ídolos ou a filosofia a golpes de martelo. São 
Paulo: HEMUS, 1976.  
 
NOGARE, Pedro Dalle.  Humanismos e anti-humanismos: introdução à antropologia 
filosófica. Petrópolis, RJ: Vozes, 1990. 
 
PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice: Ecrits politiques. Bruxelles: Edittions Gerôme Millon, 
Vienne, (pour la traduction française), 1990. Collection Krisis. 
 
PEREIRA, Francisco Victor Macedo. Michel Foucault, leitor de Pasolini: a propósito da 
ontologia do presente. Nº de folhas. Recife: UFPE, 2012. Tese de doutorado do Programa 
Integrado de Filosofia UFPB, UFRN, UFPE. 
 
PLATON. Lettres. Paris: Sociéte d’édition ‘Les Belles Lettres’, 1949. 
 
______. Le Banquete. 5ª ed. Paris: Flammarion, 2007. 
 
PORTO, Veralúcia; CAMINHA, Iraquitan. Platão e Foucault: Interseções nas relações de 
poder. Trabalho publicado nos anais do 1º Encontro Internacional de Estudos 
Foucaultianos: governamentalidade e segurança, organizado pelo Departamento de Ciências 



	 317 

Sociais e pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal da Paraíba, 
João Pessoa, 13 a 15 de maio de 2014. Disponível em: <http://www.cchla.ufpb.br/ocs 
2.3.6/index.php/estudosfoucaultianos/estudosfoucaultianos/paper/view/19/25>. Acessado em: 
15 mar. 2016. 
 
POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Michel Foucault, l’inquiétude de l’histoire. Paris: PUF, 
2004. 
 
RANCIÈRE, Jacques. El maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipación 
intelectual. Barcelona: Editorial Laertes, 2002. 
 
RAÚL, Ruiz. Poétique du cinema. Paris: Éditions Dis-Voir, 2006. 
 
REVEL, Judith. Foucault, une pensée du discontinu. Paris: Mille et une nuits, 2010. 

 
______. Foucault avec Merleau-Ponty: Ontologie politique, présentisme et histoire. France: 
Vrin, 2015. 
 
ROMILLY, Jacqueline de. Alcibíades ou os perigos da ambição. Rio de Janeiro: Ediouro, 
1996. 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a desigualdade. In: Coleção Os Pensadores, São 
Paulo: Nova Cultural, 1991. 
 
______. Os devaneios do caminhante solitário. Tradução de Maria Luiz Moretto. Brasília: 
Editora da Universidade de Brasília, 1996.  
 
______. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religião e a moral. 
Tradução de José Oscar de Almeida Marques. São Paulo: Estação Liberdade, 2005. 
 
______. Oeuvres completes. Tomo I. Paris: Gallimard, 2007. 
 
______. Confissões. Tradução de Wilson Loussada. Rio de Janeiro: Ediouro, s.d. 
 
SARTRE, Jean Paul. O Existencialismo é um humanismo. Tradução de Virgílio Ferreira. 
São Paulo: Abril Cultural, 1973.  
 
______. Critique de la raison dialectique. Tome I, Paris: Gallimard, 1985. 
 
SÊNECA. Tratado sobre a clemência. Petrópolis: Vozes, 1990. 
 
SOARES, Telmir de Souza. O conceito de natureza em Rousseau. Nº de folhas. Recife: 
UFPB, 2014. Tese de doutorado do Programa Interinstitucional de Filosofia UFPB, UFRN, 
UFPE. 
 
SPARGO, Tamsin. Foucault y la teoria queer. Barcelona: Editorial Gedisa S/A, 2013. 
 
STANIFORTH, Maxwell. Introdução. In: AURÉLIO, M. Meditações de Marco Aurélio.  
Portugal: Penguin Books, 2002. 
 



	 318 

STAROBINSKI, Jean. Le remède dans le mal: critique et légitimation de lártifice à l’âge des 
Lumières. Paris: Gallimard, 1989. 
 
______. Jean-Jacques Rousseau: a transparência e o obstáculo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2011. 
 
______. Accuser et séduire: essais sur Jean-Jacques Rousseau. Paris: Éditions Gallimard, 
2012. 
 
SZAKOLCZAI, Arpad. The genesis of modernity. Londres: Routledge, 2003. 
 
TOUBIANA, Serge. Foucault et le cinema. In: ARTIÈRES, Philippe. Michel Foucault, La 
littérature et les arts. Paris: Éditions Kimé, 2004. p. 187-194. 
 
WAHL, Jean. As Filosofias da Existência. Tradução de I. Lobato e A. Torres. Lisboa: 
Publicações Europa-América, 1962.  
 
VEYNE, Paul. Comment on écrit l’histoire suivi de Foucault révolutionne l’histoire. 
France: Editions du Seuil, 1971. 
 
VIEIRA, Antonio Rufino. Marxismo e Libertação, estudos sobre Ernst Bloch e Enrique 
Dussel. São Leopoldo: Nova Harmonia, 2010. 

 
WITZ, Laurent; ESPIGARES, Alexandre. Mr. Hublot. Curta metragem: Luxemburgo, 2013. 
Disponível em: 
<https://www.google.be/search?q=M.+Hublot&oq=M.+Hublot&aqs=chrome..69i57.10575j0j
7&sourceid=chrome&es_sm=93&ie=UTF-8>. Acesso em: 08 jan. 2016. 
 
ZUBEN, Marcos de Camargo von. Ricoeur, Foucault e os mestres da suspeita: em torno da 
hermenêutica e do sujeito. Revista Trilhas Filosóficas, Caicó, Ano 1, n. 1, jan./jun. 
2008.Disponível em: <www.uern.br/periódicos/trilhas>. Acesso em: 18 jun. 2015. 
 
 


