UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE

A Temporalidade do Belo:
Caminhos para uma filosofia da arte pos-idealista a partir de Gadamer

Cecilia Mendoncga de Souza Ledo Santos

RECIFE
2011



Cecilia Mendoncga de Souza Ledo Santos

A Temporalidade do Belo:
Caminhos para uma filosofia da arte pds-idealista a partir de Gadamer

Tese de doutorado
apresentada ao Programa de
Poés-graduacao em Filosofia.
Curso de doutorado UFPE —
UFPB - UFRN

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli

RECIFE
2011



S237t  Santos, Cecilia Mendonca de Souza Ledo.

A temporalidade do belo: caminhos para uma filosofia da
arte pés-idealista a partir de Gadamer / Cecilia Mendonca de
Souza Ledo Santos.- Recife, 2011 .

178f.

Orientador: Marcelo Pelizzoli

Tese (Doutorado) - UFPE-UFPB-UFRN

1. Gadamer, Hans-Georg, 1900-2002 - critica e
interpretacao. 2. Filosofia - critica e interpretacdo. 3. Arte e
estética. 4. Hermenéutica. 5. Idealismo alemao.
6. Temporalidade.

UFPB/BC CDU: 1(043)




- Y

TERMO DE APROVACAO

Tese de Doutorado em Filosofia aprovada, pela Comissfo examinadora formada
pelos professores a seguir relacionados, como requisito parcial a obtengéo do titulo de Doutor em

Filosofia, pelo Programa de Doutorado Integrado em Filosofia UFPE/UFRN/UFPB

Mated? Yol i)«

Dr. MARCELO LUIZ P]!QLIZZOLI
ORIENTADOR

Dr. JESUS VAZQUEZ TORRES
EXAMINADOR INTERNO

Dr. ANA THEREZA DE MIRANDA CORDEIRO DUERMAIER
EXAMINADORA INTERNA

Dr. CUSTODIO LUIS SILVA DE ALMEIDA
EXAMINADOR EXTERNO

,ﬁ//f% WW
” "IN

Dr. LUIZ ROHDEN
EXAMINADOR EXTERNO

RECIFE
2011



Dedicatoria

A Maria José de Souza Ledo Santos, por ter sido a mais adoravel e extraordinaria pessoa

com quem tive o privilegio de conviver.



Agradecimentos

Aos meus pais, Marco Antonio e Cristina, por todo apoio e carinho.

A minha irma Marilia, pelo amor, companhia e amizade insubstituiveis, cuja importancia
na minha vida resiste a articulacido em palavras.

A Sandro, pelas contribuicdes académicas, pela compreensdo durante os momentos
dificeis e pela felicidade que sua presenca traz a minha existéncia.

Aos amigos e colegas da UFPE, que partilharam este caminho comigo.

Aos professores do departamento de filosofia da UFPE, em especial meu orientador,
Marcelo Pelizzoli e aos professores Jesus Vazquez, Alfredo Moraes e Vincenzo di Matteo.
A Maria Betania Souza, Isabel de Oliveira Soares e Maria Fatima de Souza Medeiros pelo
trabalho realizado pela Secretaria de Pds-graduacgao.

A todos que direta ou indiretamente contribuiram para a realizacao deste trabalho.



“Vale dizer sobre a obra de arte que ela se mostra para o presente respectivo como um
presente absoluto, e, a0 mesmo tempo, que ela mantém a sua palavra a disposicdo de
todo futuro. De uma maneira enigmatica, a familiaridade com a qual a obra de arte nos
toca é ao mesmo tempo abalo e derrocada do habitual. Ndo é apenas o “E isso que tu
és!” que ela descobre em um espanto alegre e terrivel — ela também nos diz: “Tu precisas

” g

mudar tua vida”.

Hans-Georg Gadamer



Resumo

O presente trabalho consiste, num primeiro momento, em demonstrar como se deu o
desenvolvimento das investigacbes filoséficas sobre os objetos estéticos dentro do
escopo do idealismo alemao, para revelar de que maneira Hans-Georg Gadamer se
apropriara desta tradicdo para supera-la. Defendemos que o papel que as obras de arte
adquiriram neste periodo historico da filosofia, encarnado com precisdo em “O Mais
Antigo Programa Sistematico do Idealismo Alem&o”, esta irrevogavelmente atrelado a
construgao da subjetividade moderna. Sob a luz da desconstrugédo da categoria de sujeito
empreendida no século XX, que tomou forma no pensamento de Martin Heidegger,
tornam-se necessarios novos parametros para compreender a relacdo que a humanidade
guarda com os entes que, escapando a conceituagdo de “entes simplesmente dados”,
emergem como algo radicalmente diverso: as genuinas obras de arte. No segundo
momento de nossa pesquisa, demonstramos como o desenvolvimento de uma nova
concepgao de temporalidade, propria ao ser estético, a hermenéutica filosofica inaugura a
possibilidade de, a partir de nossa prépria época, compreender que sorte verdade é
desvelada em tais obras. A partir da compreensao da singularidade do tempo dos entes
artisticos, dado na forma de uma simultaneidade, mostramos como é possivel que a arte
do passado se atualize diante de nds. Ao reconhecer o modo temporal da existéncia da
arte, tracamos o caminho de uma filosofia da arte contemporanea que, ao abrir mao de
quaisquer critérios normativos para definir o que € arte,ganha a possibilidade de iluminar
o fendbmeno da transformacéo que tais obras realizam em nés — sejam elas do passado

ou hodiernas.

Palavras-chave: arte, estética, hermenéutica, idealismo alemao, temporalidade



Abstract

The present paper consists in exploring the philosophical inquiries on aesthetic objects as
developed by the german idealist tradition in order to evaluate how Hans-Georg Gadamer
‘s take on the subject provides an overcoming of the said tradition. The role played by
works of art in the history of philosophical thinking is accurately embodied by “Oldest
Programme for a System of German Idealism”, which is profoundly connected to the
constuction of modern subjectivity. Under the light of the desconstruction of the category of
subject undertaken in the twentieth century, which took shape in the thought of Martin
Heidegger, new parameters become necessary in order to properly understand the
relationship of mankind with beings that exceed the concept of being “present-at-hand”
(Vorhandenes) and manifest themselves as something radically different: the true works of
art. Following that trail, we shall demonstrate how articulating a new conception of
temporality, specific to the aesthetic being, allows philosophical hermeneutics to
understand, by the standards of our own time, what sort of truth is disclosured in artworks.
Through the proper regarding of the singularity of the temporal mode of being of artworks,
which is given as simultaneity, we will show how works from the past become
contemporary before our eyes. Recognizing the temporal mode of art’s existence opens a
path for contemporary philosophy of art that by forgoing any normative criteria to define
what is art, gains the ability to illuminate the phenomenon of transformation performed by
such works in human existence — whether they may belong to the past or to our current

time.

Key-words: art, aesthetics, hermeneutics, german idealism, temporality



Sumario

[ oY i roTe [ o%= T TSRS UPPPRR 9
PARTE |

1.1 O surgimento da estética moderna..............cccoorriiiiiiiiiiicce e 22

1.2 O belo como produto dO G&NIO........cooii i 28

1.3 O ideal de educacio eSteliCa.........ccooviieiiiiiieeeeeeeee e 36

1.4 Afilosofia da arte a partir do absoluto............coooririiiiii 43

1.5 A obra de arte como manifestacao sensivel daideia............ccccceeeeeeeveiriiennnn. 50

1.6 Atese hegeliana do fim da arte e seu carater passado...........cccceeevvvveviincnnnnnnn. 58

1.7 A obra de arte como verdade supra-temporal............cccccceeiiiiiiiiiiir 64

1.8 Aruptura com 0 ROMAaNtISMO.......c.ooiiiiiiiiiiiiiee e 71

1.9 O declinio da estética idealista.............oooeriiiiiiiiii 79
PARTE I

2.1 A contribuicdo de Heidegger aos principios da hermenéutica filosdfica........... 90

2.2 Hermenéutica filosofica e compreensdo como modo de ser da existéncia......97

2.3 O ideal hermenéutico de exXperi€ncia..............oouuvuvurviiiiiiiiiee e, 103

2.4 Heidegger e a pergunta pela origem da obra de arte.............cccuvvveeiieeenennnnn. 112

2.5 A obra de arte como acontecer da verdade.............ooooeeiiiiiiiiiiiiiiii 118

2.6 A elaboragédo da compreensao da arte como dialogo........cccceeeeeeieeviiieiiiininnnns 123

2.7 A experiéncia estética a partir do conceito de jogo.........cccevvviviiiiiiiiiiiiiiineenees 129

2.8 O conceito de tempo em Heidegger a partir da interpretagcéo de Aristételes..136

2.9 A elaboragao da temporalidade propria da arte...........coooovviieiiiiiiiiiciie e, 144

2.10 Asrelagdes entre tempo, arte e beleza...............ooooiiiiiiii 152

CoNSIAEragies fiNAIS.......ccoii it e e e e e e e e e e e e 163

Y (=1 (=] (o1 = 1 TP UPRUPRUPRUPRR 169



Introdugao

Ao adotar uma nocgao de verdade oposta aquela desenvolvida pelo conhecimento
cientifico, o projeto filos6fico gadameriano tem como um de seus objetivos principais a
reivindicacdo de um conceito alternativo de verdade das obras de arte extraido da
singularidade da experiéncia estética. Valendo-se desta nogao de verdade, mostraremos
como o filésofo propde um terreno investigativo proprio para as ciéncias do espirito.
Gadamer sustenta que no encontro hermenéutico do intérprete com a obra de arte, esta
se manifesta como declaragdo da verdade (Wahrheitsaussage). No presente trabalho,
defenderemos que a concepgao gadameriana de obra de arte se configura, gragas a sua
concepgao de tempo proprio da obra de arte, como uma superacédo da estética idealista.
Para tal objetivo nos ocuparemos da analise de alguns pontos fundamentais da tradigéo
estética alemd que formaram a concepc¢ao hodierna de arte para, a partir de suas
contribui¢des e seus aspectos insuficientes, tentar compreender o fendbmeno da arte e de
sua verdade especifica.

A posigédo da qual partimos, fundada na hermenéutica filosofica, concebera o belo
da arte como dotado de uma linguagem propria que ndo se da indeterminadamente, mas
tem um sentido determinado responsavel pela abertura do lugar no qual a capacidade
humana de conhecer existencialmente o préprio humano realiza-se. Justamente por isso,
o belo artistico ndo se deixa apreender como mero objeto. Antes, o encontro com o belo é
um evento, cuja verdade reside em sua capacidade transformadora e tem como fungao
ontoldgica a cobertura do fosso entre real e ideal. Propomos-nos a investigar como é
possivel que o encontro com a arte aconteca como evento singular a partir da sua
temporalidade caracteristica.

A primeira parte de nosso trabalho se ocupa das ontologias da arte propostas pelos
principais pensadores da tradigdo com os quais Gadamer dialoga, desde o surgimento da
disciplina no inicio da modernidade. O tratamento da estética enquanto disciplina filosofica
tem sido ambiguo desde seu surgimento, transitando entre o status de disciplina menor
perante outros ramos mais consolidados da filosofia e a reivindicagdo de algum privilégio
especifico da razao ou da experiéncia estética. Diante disso, acreditamos ser pertinente
explicitar e buscar interpretar os principios filosoficos subjacentes ao trabalho de alguns
filésofos que se colocam como expoentes do pensamento estético desde o século XVIII.

Embora as questdes concernentes a beleza sejam tdo antigas quanto a prépria
filosofia, antes da formulagdo moderna da questdo, o belo e a arte sdo tratados, na

maioria das vezes, separadamente. O pensamento classico, desde Platdo a Tomas de



10
Aquino, se ocupou mais do belo sem associa-lo a arte; enquanto “arte” costumava
designar atividades como artesanato e algumas habilidades sob o termo techné ou ars. O
surgimento das “belas-artes” é recente e a autonomia das mesmas apenas foi
devidamente conquistada a partir de Kant.

E significativo que a arte sempre tenha estado presente em todas as culturas
conhecidas, mas guiada por parametros sociais, pedagogicos, econdmicos ou teoldgicos.
O surgimento tardio de uma disciplina ocupada com o conteudo epistemoldgico da obra
de arte, com a natureza ontolégica do ser estético e como tais investigacbes permeiam
toda compreensao posterior dos objetos artisticos, € algo que merece nossa atencéo. A
emergéncia das questdes centrais da estética na modernidade pode ser interpretada
como uma consequéncia do momento em que o pensamento idealista, de alguma
maneira, afasta-se do modelo tradicional de racionalidade filosofica voltada para os
problemas cientificos e depara-se com a misteriosa classe de objetos cuja beleza e
sentido nédo se dao a compreensao do mesmo modo que os objetos da ciéncia.

‘O Mais Antigo Programa Sistematico do Idealismo Alem&o”, um manifesto
descoberto em 1913 cuja autoria é incerta, podendo ser atribuida a Hegel, Holderlin,
Schelling, ou ainda aos trés em conjunto, postula que o mais elevado ato da razéo é
estético, sendo capaz de reunir o bem e a verdade através do belo (cf. BERNSTEIN,
2003, p. 186), e definindo a filosofia do espirito como uma filosofia estética. Este
manuscrito ilustra com clareza o que o surgimento de uma disciplina tal como a estética
representou na histéria da filosofia. A busca por uma razao estética visa desvelar a
racionalidade inerente as obras de arte e ao contexto em que séo produzidas e fruidas, o
que por si s6 implica no reconhecimento da singularidade desses entes.

Que aisthesis, termo grego usado para designar a percepg¢ao sensivel, tenha sido
adaptado de tal maneira a nomear a disciplina cujo cerne € a filosofia da arte €&, resultado,
por um lado, da desmaterializagao da prépria natureza, que foi reduzida a um sistema
mecanico cuja compreensao depende das formulas da fisica matematica. Na medida em
que os elementos sensiveis se tornam secundarios perante um conjunto de regras
imateriais que sdo o verdadeiro objetivo da ciéncia, a sensibilidade é relegada a um papel
secundario. O exercicio da autoridade de um modelo cientifico de verdade promove uma
‘desessenciagcao” da natureza, cujos critérios epistémicos impossibilitam qualquer
avaliacdo filoséfica das obras de arte. Na contram&o disso, encontramos a crise da
subjetividade, iniciada pela perda da mundanidade, decorrente da separagao cartesiana
entre res cogitans e res extensa. A0 passo em que a natureza se torna um sistema

mecanico, o sujeito pensante se dissocia do mundo natural. A esfera da moralidade, a



11
qual pertence a vontade subjetiva, o livre arbitrio e as regras gerais para a agdo humana,
permanece também desprovida de mundanidade, e o apice desse processo se manifesta
no formalismo de um imperativo categérico.

A profunda valorizagdo da estética empreendida durante todo o idealismo alemao
pode ser compreendida como uma resposta a crescente “desessenciacado” de todas as
esferas da vida humana, promovida pela visdo cientifica de mundo. A recuperacédo da
concretude essencial, ainda que em entes especificos tais como obras de arte, aparece,
entdo, como resgate de uma unidade entre razdo e natureza, que foi perdida na
modernidade. Embora Schiller seja o principal porta-voz desta ideia, mostraremos ao
longo do nosso trabalho de que maneira ela permeia toda filosofia estética idealista desde
Baumgarten.

Sob a luz do reconhecimento acerca da importancia da concretude dos entes “obra
de arte” para a filosofia, cujo apice € o préprio pensamento estético, cabe a nos explicar
0s motivos pelos quais aderimos a proposta de unificagdo de todas as formas de arte com
o proposito filoséfico de pensar a singularidade desses entes. A nogcdo de arte como
produto que encarna belas representagdes de objetos particulares, eventos ou mesmo
emocoes, desde muito cedo formulou a supracitada unificacdo das belas-artes. A principal
elaboragdo da ideia de que as obras de arte contém uma esséncia que poderia ser
traduzida em diversas formas concretas de objetos artisticos € encontrada no ensaio de
Lessing sobre os limites da pintura e da poesia (cf. LESSING. Laocoén: An Essay on the
Limits of Painting and Poetry. In: BERNSTEIN, 2003). Ali, a pintura é definida como poesia
silenciosa e a poesia como pintura em palavras. Embora cada forma de arte tenha seu
canone e obedeca a uma série de regras técnicas para atingir um ideal de beleza proprio
conforme suas particularidades, a estética, enquanto filosofia, desde seu inicio trabalha
com o pressuposto de que é possivel investigar os tragos universais dos entes designados
como “obras de arte”.

Embora a possibilidade de converter o conteudo estético de algo artisticamente
representado por uma forma de arte em outra, a exemplo da equivaléncia entre pintura e
poesia, possa e deva ser questionada, nosso trabalho de analise de uma tradicado bem
especifica de pensamento pressupbe a unicidade entre as formas de manifestagao
artistica. Trata-se, portanto, de uma exigéncia da propria filosofia enquanto tarefa que
empreende a investigagao de principios universais. E, certamente, precisamos considerar
que a propria filosofia tinha a tonalidade de investigagdo de universalidade durante o
idealismo alemao. Defenderemos que somente perante o contraste entre a tradigdo

estética idealista e a “estética” gadameriana, poderemos com sucesso demonstrar como a



12
hermenéutica filoséfica nos fornece meios para pensar as obras de arte sem incorrer em
muitas das dificuldades presentes na tradigdo que a antecede.

Mesmo antes das investigacbes kantianas acerca do belo lograrem em fundar o
terreno da investigagdo estética, questdes relativas a experiéncia da beleza ja eram
discutidas dentro do caminho que o pensamento estético tomou. Porém, nosso trabalho
pretende revelar como o reconhecimento da autonomia da arte, inédito até Kant, permite
que a estética se liberte do dominio conceitual e torne-se fim em si mesma. Desde entéo,
as obras passam a ser objeto da fruicdo desinteressada, e sobre elas apenas podem ser
emitidos juizos reflexivos que reivindicam a universalidade da beleza nelas contidas.
Porém, segundo esta perspectiva, a arte abre mao de qualquer valor pratico ou cognitivo.
Com o ideal de educacéao estética desenvolvido por Schiller, a arte recupera algo de seu
valor pratico, porém esta posigao seria incapaz de fazer jus a verdadeira natureza da obra
de arte, na medida em que este considera como essencial seu poder moralizante.

No pensamento de Schelling, as obras de arte sdo consideradas como principais
produtos da humanidade, acima da filosofia e da religido. Porém, o valor das mesmas
ainda € medido de acordo com seu potencial moralizante, sendo esse um trago comum
entre Aristoteles, Schiller e Schelling. Hegel, ao oferecer a arte o status de manifestagéo
do espirito absoluto, em seu sistema metafisico, é o principal filésofo a reconhecer a arte
como reflexo da verdade, atribuindo sua fungdo moral a mera consequéncia natural da
verdade histérica nela contida. Na contramao dos principios hegelianos, examinaremos a
filosofia da arte de Schopenhauer, e em que sentido, segundo sua interpretacdo, as obras
de arte exercem influéncia sobre a vida humana dentro da concep¢do de mundo dita
“‘pessimista”, caracteristica de seu pensamento. Relataremos como esse desenvolvimento
culmina na estetizagdo nietzschiana de toda vida, decorrente da incapacidade de sua
filosofia de realmente completar o projeto romantico de formagao cultural de uma
identidade alema, e avaliaremos o0 que o niilismo impresso no pensamento de Nietzsche
implica para a histéria da disciplina. Diante da revisdo das principais ideias que compdem
a estética idealista, em didlogo com a hermenéutica filosdfica, levantaremos algumas
insuficiéncias que poderao ser superadas na medida em que a temporalidade propria das
obras de arte for devidamente investigada.

Nosso caminho, além de retomar uma discussao historiografica, consistira em
situar dentro de uma perspectiva historica o papel da hermenéutica filoséfica, e avaliar as
possibilidades que ela abre para uma nova filosofia da arte. A critica estética gadameriana
pode nos apontar para a seguinte constatacéo: desligar da compreensédo estética de seu

horizonte historico-existencial termina por suprimir a unidade da obra, a identidade de seu



13
autor e de seu intérprete. Em nosso trabalho, demonstraremos como Gadamer articula a
negacdo de uma consciéncia estética efémera em prol do ideal de experiéncia da arte
enquanto experiéncia (Erfahrung) histérica, continua e construtiva. Por esta via,
pretendemos tornarmo-nos capazes de reconhecer a arte como experiéncia da verdade
mesma, opondo-nos a nogdo de verdade estritamente cientifica, com a finalidade de
acolher o significado transformador dessa modalidade de experiéncia.

O critério hermenéutico de verdade das obras de arte deve ser estabelecido
conforme seu potencial modificador do intérprete. Nesta perspectiva, a arte n&o surge
como algo a ser contemplado; ela se coloca em jogo com seu intérprete, e sua verdade
apenas pode emergir desse encontro. Mostraremos que através do jogo somos capazes
de vislumbrar a autenticidade da obra: a arte ndo se coloca como mero objeto a ser
conhecido, antes, pde-se em dialogo. Sua voz possui um fundo essencialmente historico.
E ela prépria aspecto crucial da tradicdo que nos influencia. Disso brotara a concepgdo
gadameriana de classico — aquela obra que se faz historicamente fundante a partir de
suas qualidades estéticas.

Delinearemos na primeira parte de nosso trabalho como a tradigdo estética se
formou, com o propdsito de avaliar as obras que se apresentam como classicas. Esta € a
origem do que Gadamer designou “abstracdo da consciéncia estética”, e por esta razao,
deveremos explorar, em dialogo com os préprios fundadores da estética idealista, qual a
pertinéncia da critica gadameriana. Na medida em que a tradigdo estética que aqui sera
discutida é voltada para a investigacdo de obras classicas, deveremos igualmente
explorar de que maneira a hermenéutica filoséfica nos oferece bases para pensar a arte,
também, fora dos parametros do classico. Isto se deve a nossa constatagdo de que um
dos aspectos mais notaveis de sua critica estética consiste justamente em sua dimensao
temporal, praticamente ausente nas investigacbes sobre arte dentro do escopo do
idealismo. Entretanto, isto ndo significa que sua critica se esteie em mera histéria da arte,
tampouco que se restrinja a ela. A tarefa da hermenéutica filoséfica sera rigorosamente
outra: compreender o belo em sua maneira de influenciar e tornar-se historia.

Nossa escolha de tomar a hermenéutica filoséfica como alternativa para a
insuficiéncia das estéticas propostas dentro do idealismo se funda numa abordagem da
arte que diverge da classica, na medida em que nao buscara analisar qualidades estéticas
sob a oOtica da beleza desinteressada e do prazer, mas optara pela investigagdo da
experiéncia estética através da filosofia hermenéutico-fenomenoldgica. Gragas ao papel
que a tradicdo ocupa no desenvolvimento do pensamento gadameriano, torna-se

impreterivel o didlogo da nova estética que esta sendo proposta com os canones do



14
pensamento filoséfico. A reconstrugdo fenomenolégica de alguns pontos importantes do
pensamento dos fildsofos classicos nos oferecera uma nova perspectiva acerca de
elementos centrais para a avaliacdo da relevancia e das caracteristicas principais da
experiéncia contemporédnea da arte, justificando, novamente, nossa decisdo de
recapitular, em certa medida, a historia da estética diante das exigéncias filoséficas da
nossa propria época na primeira parte de nosso trabalho.

Na segunda parte da presente tese, nos ocuparemos da discussao sobre o proprio
cerne da hermenéutica filosdéfica, especialmente sob a luz da influéncia heideggeriana no
que diz respeito a interpretacdo fenomenolégica das obras de arte. O projeto
heideggeriano de uma ontologia fundamental teria como pano de fundo o problema da
historia. Em sua interpretagdo do ser, da verdade e da historia a partir da temporalidade
existencial, Heidegger, diferentemente de Husserl, ndo pensaria a temporalidade humana
a partir de uma consciéncia nem de um ego-originario transcendental. Tempo passa a ser
compreendido como horizonte de manifestagdo do ser, e sua estrutura se coloca como a
prépria determinacdo ontolégica do ser-ai (Dasein). No rompimento com qualquer
subjetivismo, se coloca em questdo um tipo de fundamento diverso, que é a prépria
possibilidade de compreensao do ser, constituinte essencial do préprio ser do ser-ai e da
diferencga radical entre ente e ser (diferenca ontoldgica). A fenomenologia hermenéutica e
a analise da historicidade do ser-ai, inauguradas por Heidegger, implicariam em uma
renovagdo geral das questbes que tocam o espirito humano, na medida em que
reivindicam a temporalidade como origem do existir.

Em sua investigagao a respeito do estatuto ontolégico da obra de arte, Heidegger
distinguira, conforme mostraremos, dois de seus aspectos: um da exposigao,
correspondente ao mundo; e outro da produgao, correspondente a terra. Por exposicao
(Aufstellung), ou mundo, devemos entender o aspecto da obra de arte que se funda e se
define no mundo histérico, a partir do reconhecimento de seus aspectos constituidos
através da propria experiéncia no mundo. A produgao (Her-stellung), por sua vez, se
refere a “materialidade” da obra, ndo em seu sentido fisico tradicional (cientifico), mas no
que diz respeito ao seu brotar-a-partir-de-si-mesmo (physis), que sempre se faz presente,
ainda que de maneira indireta, e demanda atencgao. A partir dessas duas dimensdes, a
obra de arte se colocara como “pdr-em-obra da verdade”, onde se da a abertura para que
seu “envelhecimento” se ponha como um acontecimento de sentido positivo, a partir do
qual novas possibilidades de sentido possam ser determinadas.

Tomando a obra de arte como instancia reveladora da verdade, Heidegger afirma

que toda arte é poesia. Pela poesia, o sagrado é nomeado, a prépria existéncia seria



15
iluminada. Nao é o caso que Heidegger se refira a poesia como género literario (der
Poesie). Antes, ele trata da poesia (Dichtung) enquanto linguagem poética. Ao privilegia-
la, Heidegger nao pretendera propor uma hierarquia entre as artes, mas sim afirmar que
toda arte é intrinsecamente poética na medida em que é lingua essencial em obra.
Pretendemos expor que linguagem, segundo o pensamento heideggeriano, € a morada do
ser, e, portanto, o elemento no qual vive o ente humano. Avaliando a esséncia poética da
obra de arte, poderemos compreender o retorno ao pensamento originario proposto por
Heidegger. Isto € fundamental para nosso trabalho na medida em que pretendemos
estabelecer a linguisticidade da obra de arte como ponto-chave para a compreensao da
estética desvinculada dos parametros da tradigao idealista.

A apropriacdo gadameriana desta linha de pensamento implicara em uma
interpretacdo da arte bastante centrada nos aspectos cognitivos das obras, embora por
um viés distinto do tradicionalmente epistemoldgico. A premissa de que ndo podemos
compreender as artes em geral de acordo com o modelo cientifico de verdade permeia
toda a filosofia desenvolvida por Gadamer, impulsionando-o a desenvolver um método
para as ciéncias do espirito (Geisteswissenschaft) centrado precisamente neste insight.
Faz parte de nosso trabalho, portanto, delinear de que modo o ideal de formagéao (Bildung)
que norteara a revisao gadameriana do projeto hermenéutico, empreendido desde Dilthey
para as humanidades, nos permitira apreender com mais clareza que tipo de verdade um
ente singular como uma obra de arte é capaz de declarar.

A concepgéo de obra de arte como algo diverso de um objeto meramente dado
diante de um sujeito, numa relagdo epistemoldgica, mas como ente capaz de nos
interpelar imediatamente por si sO, guardaria originalidade perante as concepgdes
expostas em nosso primeiro capitulo. O tratamento dado a experiéncia estética como
experiéncia de sentido crucial para a compreensao, torna a estética uma disciplina
essencialmente hermenéutica, de certa maneira afastando-a das classicas discussdes
acerca da fruicdo do belo, e centrando a investigacdo no tipo especifico de auto-
compreensao promovido pelo contato com a obra. Nesta perspectiva, defenderemos que
a relacao que desenvolvemos com as obras de arte é necessariamente dialégica, perante
a qual assumimos a condi¢ao de intérpretes ao invés de espectadores. O viés hedonista
da estética sera rejeitado, com base na impossibilidade de fazermos jus a experiéncia da
arte a partir de uma visdo puramente subjetiva, cujas consequéncias consistem na perda
do sentido, tanto pessoal quanto social das obras.

Diante da natureza dialégica de nossa relagdo com obras de arte, o ideal de fruicao

estética desinteressada, conforme os parametros kantianos, sera completamente



16
rejeitado. Fenomenologicamente, o envolvimento que temos com a arte é continuo; o
sentido das obras nunca esta inteiramente dado e nem pode ser reduzido a um conceito.
A concepcao de arte como manifestacdo sensivel da ideia, conforme defende Hegel,
também sera negada na medida em que ela presume que toda experiéncia estética
apenas se realiza na captagcao da ideia por tras da matéria. Defender que nosso contato
com obras de arte se da no modelo do jogo, nogao de importancia central no pensamento
gadameriano, necessariamente implicara na recusa de todos os pressupostos idealistas.

A critica ao idealismo estético se concentra em torno da critica a uma acepc¢ao de
vivéncia (Erlebnis) apenas clarificada a partir de Dilthey e sua elaboragdo de uma
metodologia para as humanidades. O ideal de vivéncia da obra de arte originar-se-ia num
ideal abstrato de validade estética, deduzido de um restrito dominio da arte estabelecido
por meio da cristalizagdo de uma nogdo de bom gosto socialmente engendrada e
erroneamente interpretada como universal. Defenderemos que este processo tem como
consequéncia o despojamento da legitimagado ontolégica da arte para dar lugar a uma
postura exclusivamente subjetivista, lancando o sentido da arte na esfera da
arbitrariedade. A arte pensada como uma imagem particular alheia ao seu universo é
privada de sua conexao explicativa, e consequentemente, seu significado é empobrecido.
Defenderemos que para fazer jus ao sentido da arte, ela deve ser compreendida como
historicamente inserida, e € propriamente de sua temporalidade que nascera o sentido
produtivo de suas interpretagdes, passadas ou vindouras.

A compreensdao da unicidade da experiéncia estética podera ser contemplada
através do que Gadamer chama de experiéncia hermenéutica; denominagao para a
totalidade da experiéncia humana, levada as suas consequéncias mais radicais. Essa
ideia ampla de experiéncia abriria nossa compreensao para o que devemos entender por
evento (Ereignis), pois em ultima andlise, ela prépria se configura como experiéncia da
finitude. Somente a partir dela se tornara claro de que maneira nosso encontro com a obra
de arte € um evento, e a que tipo de experiéncia estamos sujeitos enquanto participantes
dele.

Propomos que a inovagao da concepc¢ao de experiéncia estética de Gadamer se
deve ao seu conceito de jogo (Spiel), que confere a esta espécie de experiéncia sua
dimensao ludica, na qual curiosamente se encerra uma seriedade quase que sagrada
para que o jogar possa ter sentido. O jogo seria o modelo adotado para essa
compreensao por possuir um movimento unico, desprovido de substrato fixo que o livra do
julgo da objetificagdo ou subijetificacdo. As regras do jogo, de certa maneira, independem

de seus participantes, bem como a experiéncia estética. Isto significa que tanto o jogo



17
quanto a obra de arte possuem certa autonomia. Jogo e arte tém como finalidade somente
a si proprios; sao vivos em si mesmos e interagem com aqueles que se deixam levar, que
se envolvem. Assim, dispéem de uma realidade que transcende o jogador ou espectador
da obra. Na medida em que tomarmos o jogo como parédmetro para a compreensao
estética, sera possivel preservar a identidade da obra de arte e assegurar a unicidade de
sua interpretacgao.

Reivindicar alguma “unicidade de interpretacdo” ndo implicaria em supor que, de
alguma maneira, a totalidade de sentido da obra seja inteiramente dominada e trazida a
fala, pois isso suporia algum dominio de entes que ndo se dispdem a serem possuidos ou
instrumentalizados como os demais objetos. Antes, o tipo de verdade encerrada na obra
de arte jamais podera ser inteiramente traduzido na forma de conhecimento conceitual, a
partir do qual poderiamos obter critérios definitivos para classificar quais obras s&o
legitimamente artisticas, ou qual tipo de interpretacdo sobre cada uma delas seria
genuinamente correta. O mistério e a singularidade dos entes que sao arte residiriam
precisamente na impossibilidade de se extrair deles alguma interpretacao definitiva. Isto
garante as obras de arte uma autonomia insuperavel, pois toda interpretagcdo apenas
engloba alguns aspectos da obra, dada nossa propria limitagdo interpretativa,
necessariamente condicionada pela nossa finitude histérica.

Defenderemos no presente trabalho que tomar nossa temporalidade como
horizonte interpretativo implicara em consequéncias significativas do ponto de vista
estético. A heranca filosofica de Heidegger desempenhara mais uma vez um papel
fundamental na teoria gadameriana, pois o projeto de desconstrugdo da metafisica
empreendido a partir da reforma da fenomenologia husserliana consistira em reconsiderar
a “histéria do ser”, marcando a abertura de dois niveis de analise: um que considera de
que maneira geral o ser é historico e quais as implicagdées disso, e outro que se ocupa
com a histéria particular em que estamos imersos. E sabido que toda tradicdo metafisica
sempre sustentou as nogdes de mente, pensamento, e linguagem, sempre conectadas a
objetos distintos ou um mundo exterior. A maneira diversa de pensar a historicidade
proposta por Heidegger (1999, p. 47-56) requer a destruicdo desta tradigdo, embora néo
se trate de uma espécie de arrasamento da tradigdo ontolégica como algo propriamente
negativo. Antes, é sua tarefa desconstruir a tradicao justamente para delimita-la, pois nos
encontramos nela imersos de tal maneira que em certo sentido nos tornariamos cegos
para nossa propria historicidade; isto €, a tradicdo em certa medida pode encobrir seu
conteudo ao ser-ai nela mergulhado, afastando-o de si préprio. Para tornar claro como a

tradicao acontece, como ela nos transmite seu legado, se faz necessaria previamente a



18
compreensao da historicidade elementar do ser-ai. Somente a partir desta compreensao é
possivel conceber uma apropriagdo positiva do passado. Segundo Heidegger, isto &
impossivel para a historiografia. Os temas da tradicao e da historicidade sdo assuntos da
fenomenologia hermenéutica, e ndo da ciéncia.

De acordo com esta posicdo, apenas a partir da devida consideragao do ser-ai em
sua temporalidade é possivel colocar a questdo do sentido do ser em geral, que, por sua
vez, refere-se a compreensdo dos fatos historicos. Tendo como trago distintivo sua
abertura para o ser, o homem apareceria como capaz de responder acerca de seu
sentido. Ser e homem apropriam ao outro, estabelecem uma relacdo de co-pertenca que
se estende também aquela entre o passado do homem a ele legado pela tradigdo e suas
possibilidades individuais em face de seu momento histérico particular; dissolvendo a ja
mencionada cis&o entre ser humano, mente ou linguagem e a realidade ou mundo.

A partir da consideragao do peso ontoldgico do tempo, a hermenéutica filosofica se
vé diante da necessidade de reconsiderar tanto as questdes epistemoldgicas quanto as
estéticas. No caso das segundas, pertinentes para nosso trabalho, a conferéncia de 1974,
intitulada “A atualidade do belo: A arte como jogo, simbolo e festa” e seu ultimo trabalho
sobre o assunto, escrito em 1993, “Arte como Palavra e Imagem”, sdo particularmente
esclarecedores gragas as investigagcbes acerca do tempo peculiar em que as obras de
arte se manifestam. Demonstraremos como os pressupostos da hermenéutica filosoéfica
formulada por Gadamer se assentam na sua nog¢ao de experiéncia hermenéutica, que
seria mais auténtica que a experiéncia em seu sentido estritamente cientifico. A partir
desta concepgao, alinhada com a historicidade interna de todo experimentar, poderemos
obter a chave para a compreensdo do que Gadamer entende por evento. A experiéncia
estética, no entanto, embora se insira neste ideal de experiéncia auténtica, possui
peculiaridades que ndo poderemos ignorar — a unicidade do ser estético e sua
representacéo, a temporalidade dupla da experiéncia do belo artistico sdo as duas mais
relevantes para nosso trabalho.

Nosso objetivo € precisamente examinar em que consiste o ser estético para que
Ihe seja possivel manter esta unicidade, e avaliar os meios de compreenséo do tempo da
obra de arte, isto €&, investigar como € possivel que a obra de arte aparente forjar um
tempo historico-existencial para si prépria, de certa maneira, escamoteando os limites do
finito. A partir dai aspiramos revelar o terreno no qual se ergue a possibilidade de pensar
uma temporalidade que lhe seja pertinente. Pretendemos através da exploragdo das
relagdes entre tempo e arte mostrar de que maneira a arte € uma instancia interrogativa

que opera produzindo uma multiplicidade de sentidos condicionados temporalmente. A



19
ideia central da filosofia da arte gadameriana, assim, se encerraria no fato de que a
realidade da obra e seu poder declarativo-veritativo jamais pode ser restrito ao horizonte
histérico original. O tipo especifico de ente que merece o titulo de obra de arte tem como
caracteristica tornar-se sempre presente diante de seu intérprete. O passado pertence a
uma obra histérica apenas de maneira limitada, pois a verdade que ela guarda nao se
limita as relagbes histéricas de sua concepg¢ao, mas antes se atualizam a cada encontro
com o intérprete. Os antigos principios hermenéuticos que consideravam a intencdo do
autor envolvida na expressao artistica devem ser, portanto, descartados em nome da
inexauribilidade conceitual da arte.

Defenderemos que a superagao da estética idealista promovida pela hermenéutica
filosofica & consequéncia direta da oposicdo ao tipo de abstracdo que vem sido
empreendida desde que a arte passou a ser concebida como parte de uma dimenséao, de
certa maneira, alheia ao mundo. A proposta gadameriana de que toda experiéncia estética
€ também uma experiéncia da propria verdade fala diretamente contra qualquer
separacao entre arte e mundo, sem com isso supor que obras sejam entes simplesmente
dados, ou seja, sem abrir mao do reconhecimento da singularidade de cada uma delas. A
acepcao de verdade proposta pelo filésofo, na medida em que se opde aquela da
adequacgao entre coisa e intelecto, ndo é simples e evidente. O tipo de verdade que
emerge do encontro humano com a arte dificimente pode ser exposto na forma de
sentengas, pois o traco fundamental da experiéncia estética é, conforme nossa tese,
precisamente o meio unico que as obras tém de nos atingir, nos superar, nos fazer
repensar e perceber o mundo de maneira diferente. Esta verdade nao pode ser reduzida a
algumas premissas que posteriormente possam ser verificadas, pois a prépria
inexauribilidade de sentido das obras impede que as dominemos inteiramente.
Reivindicamos, entao, a possibilidade de obtencdo de conhecimento no encontro com as
obras, embora este jamais possa ser pensado nos termos do conhecimento cientifico.
Antes, sustentaremos que o conteudo cognitivo das obras corresponde a verdade que
delas emerge, que em geral, tem um apelo mais profundo que aquele dos argumentos
cientificos ou filoséficos. Isto ocorre devido ao nivel de participagdo dos intérpretes no
acontecer da obra, visto que estamos implicados na propria experiéncia estética.

Nossa tese consistira na defesa de que a superacdo do idealismo estético nos
permitira compreender de que modo o sentido que transborda das obras garante que elas
escapem de qualquer reducao teorética. A arte ndo esta fadada a expressar uma unica
ideia, mas se constitui como tal através da participagao dos intérpretes com seus multiplos

significados. Esta miriade de sentido depende diretamente da temporalidade do ser



20
estético. Por esta razdo, nosso trabalho se fundara na compreensao das obras de arte
como uma unidade ndo apenas entre forma e matéria, conforme pressupunha toda
tradicdo anterior, mas entre o intérprete e a obra no momento da experiéncia estética.
Esta linha de pensamento nos oferece algo que, sem duvidas, pode ser chamado, numa
dada acepcgao, de antiestética, se considerarmos que o mais importante a ser apreendido
através das obras ndo € apenas a sua beleza sensivel. Antes, o belo que emerge da
possibilidade de infindaveis significados que sao temporalmente estabelecidos.

Esclarecer, portanto, nossa relacdo temporal com a arte ndo pretende apenas
investigar os entes aos quais chamamos de obras de arte, tampouco com isso propor uma
teoria que possa delimitar quais deles obedecem ou nao a critérios conforme os quais
possam adquirir uma dignidade superior em relagcdo aos entes meramente dados. Trata-
se, mais propriamente, de compreender melhor de que maneira nos relacionamos com o
mundo a nossa volta, e por quais razdes a compreensao que temos dele é iluminada
pelas obras de arte. A particularidade das obras de arte e seu modo de ser temporal nos
oferecem um horizonte no qual se vislumbra a expansao de nosso modo de compreender
o0 mundo e, por conseguinte, a possibilidade de deixar que a verdade se reproduza

através da historia, nunca se encerrando em si mesma, mas sempre se pondo ante nés.



PARTE |

21



22

1.1 O Surgimento da Estética Moderna

Remontando a nogao corrente de estética como disciplina filoséfica moderna, uma
vez que a acepgao antiga de aisthesis referia-se a todo ambito da percepgéo sensivel sem
propriamente referir-se as obras de arte, nosso ponto de partida € o uso do termo
“estética” conforme originado pelos estudos de Alexander Baumgarten e de sua tentativa
de estabelecer um cognitio sensitiva, que incorporasse o0s ideais racionalistas tao
populares em sua época, ainda que sem seguir os moldes silogisticos da racionalidade
pura.

Baumgarten, em sua obra “Aesthetica’, define estética como ciéncia do
conhecimento sensorial, porém defendendo uma abordagem dupla, segundo a qual
estética consiste tanto nesta nova ciéncia do conhecimento sensivel quanto em teoria da
arte. Neste sentido, € uma abordagem cientifica do sensivel que possibilita a filosofia da
arte (HAMMERMEISTER, 2002. p.7). Apesar da énfase no valor cognitivo dos sentidos,
Baumgarten ndo deve ser compreendido como um critico intencional da metafisica de
Leibniz ou Wolff, mas como um filésofo disposto a tratar de temas considerados
desimportantes pelo racionalismo com a finalidade de expandi-lo, o que o leva a defender
que o conhecimento sensorial é condicao sine qua non para o conhecimento racional
(BAUMGARTEN, § 41).

Nesta perspectiva, compreende-se o conhecimento sensorial ndo como um
conhecimento racional falho ou incompleto, e sim como uma faculdade diversa e
independente. A este tipo de conhecimento falta a clareza da razédo, embora isto nao
signifique a auséncia de verdade, pois para Baumgarten ha varios niveis de verdade
compativeis com diversos niveis de conhecimento: a verdade metafisica, acessivel
somente para Deus; a verdade racional, denominada légica, que cabe aos homens; e por
fim, a verdade sensivel, que se situa em algum lugar entre o erro e a certeza obtida
através do correto uso da razdo. A verdade estética se aproxima daquela atribuida
tradicionalmente a retdérica, que se pauta pela probabilidade de corretude de um
argumento, afastando-se da concepc¢édo de verdade como adaequatio intellectus ad rem.
De acordo com Benedito Nunes e Maria José Campos em “Hermenéutica e Poesia”
(1999, p. 33):

Acrescenta Baumgarten que o esteticista (ndo confundir com os “especialistas” dos
consagrados “Esthetics Centers) é sempre um amigo da verdade, por ndo ser um
escravo da verdade abstrata. A tendéncia é entdo considerar que, do ponto de vista
estético, o que transparece é uma verdade mais concreta, como aquela que os
romanticos procuraram através da poesia. Mas é preciso que se diga que em
Baumgarten, a verdade estética, com todos os exemplos que ele aduz, tirados da



23

literatura classica, ainda era uma extensdo da verossimilhanga aristotélica ao
conhecimento sensivel.

Conforme Baumgarten, somente a légica pode oferecer certeza, porém ao custo do
empobrecimento que ele atribuia a sua natureza abstrata. No movimento do particular em
direcéo aos conceitos mais gerais, a concretude das experiéncias sensiveis se dissipa e
levam o esteta a questionar: “que é abstragdo sendo uma perda?” (§ 460). A verdade
estética, embora desprovida de certeza, tem sua relevancia salvaguardada na riqueza da
matéria e € precisamente isto que leva Baumgarten a definir estética como “arte do
pensamento analoga a razao” (ars analogis rationis).

Em seu projeto de desenvolver uma ciéncia do conhecimento sensorial,
Baumgarten se empenha em propor trés critérios de acordo com 0s quais 0s objetos
estéticos devem ser julgados. O primeiro deles é a riqueza de imaginagao, segundo o qual
uma ideia estética € mais perfeita na medida em que contém mais elementos e sua
perfeicdo também varia de acordo com a complexidade dos mesmos. O segundo diz
respeito a magnitude da imaginagdo, no qual a complexidade sensivel esta ligada a
relevancia da propria ideia, portanto se associando a aspectos intelectuais que tomam
como mais relevante aquilo que fala diretamente ao humano. O terceiro trata da clareza
da apresentacdo nos moldes dos ideais retéricos tradicionais. Os objetos que
correspondem a estes critérios se constituem, segundo Baumgarten, como belos.

A percepcgao e a verdade estética consistem, nessa perspectiva, na contemplacao
de uma grande variedade de elementos contidos que ndo podem ser unificados sob um
conceito, e precisamente a isto se deve sua riqueza. Disto se segue que a verdade
estética por ele defendida é independente da verdade légica e inacessivel pela via da
racionalidade. No entanto, Baumgarten justifica a relevancia de sua teoria estética
sustentando que ela serve para mediar a transigcdo entre o conhecimento obscuro dos
sentidos a clareza do conhecimento racional, o que paradoxalmente tira a independéncia
da estética e lhe relega a uma posi¢cao necessariamente inferior a da logica (Cf. BEISER,
2000, p. 128).

Gadamer defende a recuperagdo de aspectos do pensamento de Baumgarten
acerca do cognitio sensitiva (Cf. GADAMER, 1999, p. 29), na medida em que este
conhecimento sensorial diz respeito a “arte de pensar de modo belo”, ou seja, ja contenha
antecipadamente admissdo da verdade da obra de arte, embora esta jamais possa
caracterizar-se por uma regularidade geral naquilo que é representado esteticamente.
Evidentemente, uma experiéncia estética ndo pode ser deslocada para outro contexto

além do seu proprio, o que impediria qualquer pretensdo de generalidade. Contudo,



24
Gadamer defende que a verdade da arte ndo carece deste sentido de “geral” ao modo das
leis naturais que sédo formuladas matematicamente para garantir sua veracidade. Neste
sentido, a suposicdo de que a verdade estética seja de qualquer maneira inferior aquela
da légica tornar-se-a infundada fora dos parametros racionalistas.

Assumindo que na origem de qualquer investigagdo filoséfica sobre estética
encontramos a pergunta pelos elementos indispensaveis da experiéncia do belo que nao
sejam meramente subjetivos, também devemos admitir que de fato estejamos buscando
descobrir de que maneira a verdade da arte nos atinge — o que ja pressupde a validade da
verdade estética além do ponto de vista subjetivo. Mas, de que maneira podemos justificar
esta validade?

De acordo com Kant, em nota da segunda edigdo da “Critica da Razdo Pura, o
projeto de Baumgarten de tentar elevar o tratamento critico do belo ao nivel de ciéncia &
falho na medida em que depende majoritariamente de fontes empiricas, o que o torna
incapaz de determinar leis a priori que guiem o juizo de gosto, conforme podemos
averiguar (Cf. 1997, p. 62):

Sao os alemédes os Unicos que atualmente se servem da palavra estética para
designar o que outros denominam critica do gosto. Esta denominagdo tem por
fundamento uma esperanca malograda do excelente analista Baumgarten, que
tentou submeter a principios racionais o julgamento critico do belo, elevando as
suas regras a dignidade de uma ciéncia. Mas esse esforco foi vao. Tais regras ou
critérios, com efeito, sdo apenas empiricos quanto as suas fontes (principais) e
nunca podem servir para leis determinadas a priori, pelas quais se devesse guiar o
gosto dos juizos; € antes o gosto que constitui a genuina pedra de toque da
exatidao das regras.

Aos olhos de Kant, em 1787, parecia ser impossivel que a Estética fosse parte da
filosofia, pois questdes relativas ao belo e ao gosto seriam de natureza empirica, e,
portanto, desprovidas de profundidade conceitual (KIVY, p. 1). Nao obstante, “A Critica da
Faculdade do Juizo”, de 1790, € um dos textos mais influentes na estética (e onde o termo
solidificou sua acepg¢ao hodierna, se referindo ndo mais apenas a teoria da sensibilidade,
mas a investigagéo sobre o belo e a arte), pois coloca a importancia do juizo estético no
mesmo nivel daquela dos juizos morais e do conhecimento cientifico. Para Kant, contudo,
0s juizos estéticos nao se referem particularmente as obras de arte, mas principalmente
ao belo na natureza.

E sabido que a “A Critica da Faculdade do Juizo” tem como objetivo mediar as
diferencas entre os principios da razado pura e os da pratica, o que significa que a

faculdade de julgar tem a fungcdo de mediar a sensibilidade e o entendimento por um lado,

1 Critica da Razdo Pura. Nota de rodapé p. 62. Tradugdo de Manuela Pinto dos Santos e Alexandre
Fradique Morujao. Edigdo da fundagao Calouste Gulbekian.



25
e a sensibilidade e a agdo moral pelo outro. O ponto de partida desta tarefa € o juizo de
gosto: a declaragao da beleza de algo que difere do mero juizo de preferéncia na medida
em que a ele é atribuida universalidade, ainda que seu fundamento seja essencialmente
subjetivo.

De Platdo a Kant, passando inclusive por Baumgarten, as obras de arte sempre
foram, no que diz respeito ao seu potencial cognitivo, consideradas inferiores a razao.
Quando Kant rejeita o projeto de Baumgarten de reivindicar o status de ciéncia para a
estética através da adequacao de critérios sensiveis aos principios racionais, ele propode a
separagado das obras de arte de qualquer valor cognitivo, estabelecendo a diferencga
radical e independéncia dos juizos estéticos em relagdo aos demais tipos de juizo,
negando qualquer possibilidade de verdade na obra de arte. A qualidade estética somente
pode, nesta perspectiva, ser compreendida como objeto dos juizos de gosto, conforme

apresentamos na seguinte passagem:

Para distinguir se algo é belo ou nao, referimos a representagcdo, ndo pelo
entendimento ao objeto em vista do conhecimento, mas pela imaginacgao (talvez
ligada ao entendimento) ao sujeito e ao seu sentimento de prazer ou desprazer. O
juizo de gosto nao &, pois, nenhum juizo de conhecimento, por conseguinte nao é
l6gico e sim estético, pelo qual se entende aquele cujo fundamento de
determinacéo nao pode ser sendo subjetivo. (KANT, 2002, p.47-8)

Antes de Kant, os filésofos que investigaram a arte e o belo mantinham ambas as
nocdes relativamente separadas. O exemplo, por exceléncia, € encontrado em Platdo e
sua associacao da ideia de Belo ao Bem no topo da hierarquia das ideias, enquanto sua
visdo das obras de arte € marcada pelo carater meramente mimético das mesmas,
tornando nesta perspectiva qualquer ligagado entre arte e beleza puramente acidental e
secundaria. Em Kant, o belo é definido como “aquilo que, sem conceitos, é representado
como objeto de uma satisfagdo universal”’, e a partir disso encontramos dois tipos de
beleza: a beleza livre (pulchritudo vaga), que nao pressupde conceitos a respeito dos
objetos, e a beleza meramente aderente (pulchritudo adhaerens), que possui um conceito
como pressuposto, e depende da perfeicdo em relacdo a ele para caracterizar-se como
bela. As duas no¢des de beleza propostas comportam, portanto, o belo na natureza e nas
obras de arte. Nao cabe ao projeto kantiano, entretanto, classificar os tipos de beleza.
Antes, Ihe interessam os juizos de gosto que referem-se aos objetos belos e também se
dividem em dois, correspondendo, respectivamente, aos supracitados tipos de beleza: o
juizo de gosto puro e o juizo de gosto aplicado.

Segundo Kant (Op. Cit., p. 132), ndo pode haver uma regra de gosto objetiva capaz
de estabelecer, mediante conceitos, o que € o belo, pois todos os juizos relativos ao gosto

sdo estéticos, dependendo assim, majoritariamente, do sentimento do sujeito. A busca de



26
um critério universal para o belo a partir de conceitos, além de inutil, € contraditoria, na
medida em que estes variam de acordo com a satisfacdo ou insatisfacdo dos sentidos
sem guardar qualquer relagcdo com conceitos. Por esta razdo, os produtos do gosto séo
tidos como exemplares que nao podem ser adquiridos através da imitagdo. O gosto, mais
propriamente, € uma faculdade particular que se manifesta na medida em que exercemos
a faculdade de julgar.

A adocéao do critério de gosto para a emisséo de juizos estéticos ndo desvinculou
por completo o conceito de gosto de seu significado mais originario, que era
compreendido mais como um conceito moral que propriamente estético. Gosto, desse
modo, ndo deve ser entendido como uma espécie de instinto, e sim como algo que se
situa entre este e a liberdade espiritual. Ter gosto aparece no ideal de formagcao da
sociedade ocidental como algo que distingue o individuo, uma vez que ndo depende de
dados previamente estabelecidos; o que permite que sob o signo do “bom gosto” o
individuo possa se reconhecer e legitimar por algo que nao seu status social estabelecido
no nascimento.

Desta maneira, o conceito de gosto se distingue de qualquer forma de
conhecimento, pois ndo ha possibilidade de determinar um gosto falso — alias, nédo é
sequer possivel discuti-lo, uma vez que ndo encontramos padrdes conceituais universais
para julga-lo, e por este motivo, tal nogao assemelha-se mais a um sentido. Por outro
lado, ndo devemos ignorar que o gosto possui uma dimensao que o determina como uma
espécie de agente da diferenciagdo espiritual, pois embora faga parte de um ambiente
coletivo, ndo esta submisso a ele. Isto significa que através de seu gosto o individuo se
coloca, faz num certo sentido sua voz ser ouvida. Ainda que o gosto ndo possua critérios
universais, na medida em que ele decide o que é, ou ndo, belo a partir da nocao de prazer
desinteressado, ele convida os demais a aceita-lo como fonte de prazer universal e
autoriza-lo como bom gosto. A estética, enquanto teoria das belas artes, se destinaria a
formar, a desenvolver este bom gosto que se configura como uma espécie de
universalidade subjetiva, como podemos testemunhar na seguinte passagem da “A Critica
da Faculdade do Juizo” (Op. Cit., p 83):

O juizo de gosto imputa o assentimento a qualquer um; e quem declara algo belo
quer que qualquer um deva aprovar ao objeto em aprego e igualmente declara-lo
belo. O dever, no juizo estético, segundo todos os dados que s&o requeridos para
0 ajuizamento, €&, portanto, ele mesmo expresso s6 condicionadamente. Procura-se
ganhar o assentimento de cada um, porque se tem para isso um fundamento que é
comum a todos; com esse assentimento também se poderia contar se apenas se
estivesse sempre seguro de que o caso seria subsumido corretamente sob aquele
fundamento como regra da aprovagao.

A supracitada universalidade subjetiva difere da universalidade verdadeira por nao



27
depender de conceitos, pois o proprio entendimento n&o possui participagdo em juizos de
gosto, nos quais a imaginagao deve ser considerada em sua liberdade (cf. Op. Cit., p.
133). Porém, para que os juizos de gosto possam reivindicar qualquer sorte de
universalidade sem contar com algum principio objetivo determinado, eles requerem um
principio subjetivo, que segundo Kant, € o senso comum, um ideal universal que concerne
a todos os seres humanos, a partir do qual a nogado de comunidade ¢ instituida. O senso
comum € o fundamento da possibilidade de comunicagédo dos juizos de gosto e através
dele a natureza subjetiva destes pode ser representada como objetiva. De maneira
alguma o senso comum deve ser concebido como fundamento de base empirica, pois sua
finalidade é legitimar juizos que se referem ao dever-ser, e, portanto, desempenham uma
funcdo exemplar. O mesmo nao vale, por exemplo, para os juizos “do mero gosto de
sentidos”, que expressam preferéncias particulares dos sentidos de cada individuo, como
a preferéncia ou rejeigao a sabores ou odores. A reivindicagdo da universalidade subjetiva
do belo expresso através do juizo de gosto somente & aplicavel aquilo que agrada sem
satisfazer qualquer desejo concreto antecedente. Perante a beleza, todos devem
experimentar a mesma fruicdo advinda do “livre jogo das faculdades”, uma vez que todos
0s humanos gozam dessas mesmas faculdades.

O livre jogo das faculdades, que produz a satisfagdo estética, somente é livre
porque 0s objetos estéticos ndo se submetem aos conceitos do entendimento. Disto se

seguira a nogao de ideia estética, definida como uma intuicdo (da faculdade da
imaginagéo), para a qual jamais se pode encontrar adequadamente um conceito. Uma
ideia da Razao jamais pode tornar-se conhecimento, porque ela contém um conceito (do
supra-sensivel) ao qual uma intuicdo jamais pode ser convenientemente dada”. (lbid.
p.187). Assim, Kant define o belo como aquilo que, independendo de qualquer conceito,
pode agradar universalmente (p. 198) e justamente por isso € objeto de uma satisfagcao
necessaria. Neste sentido, a definicdo de belo artistico como representagao bela de algo,
jamais pode ser tomada como simples representacdo de um objeto em sentido mimético.
Antes, trata-se da representacdo de ideias estéticas, que escapam a conceituacao, e
precisamente por isso, sdo capazes de retratar belamente até o feio, o incbmodo, e o
tragico. Além da capacidade de agradar sem estar condicionado a conceitos, Kant
compreende o belo como finalidade sem fim, pois uma vez que obras de arte ou objetos
belos na natureza ndo podem ser submetidos ao conceito, ndo ha como supor que eles
possuam uma finalidade fora de si mesmos. Ainda que se possa argumentar que a beleza
tem como finalidade nos agradar, Kant ndo a concebe como uma qualidade do objeto,

mas como consequéncia da apreciagao desinteressada que entretém o livre jogo das



28

faculdades.
Tal concepg¢ao motiva a distingdo entre arte como artesanato ou arte remunerada e
a arte livre ou bela arte. A primeira caracteriza-se como trabalho que pode ser imposto e
somente € executado tendo em vista seu efeito, de modo coativo; enquanto a segunda se
define como ocupagdo agradavel em si mesma, como um jogo, ainda que para se
configurar como bela arte requeira um “mecanismo” ou técnica capaz de prover vida a
obra. Encontramos dois tipos de classificacdo da arte livre: um que diz respeito as artes
agradaveis, cujo traco distintivo € o destino exclusivo a fruigdo imediata; o outro as belas
artes, que nao simplesmente entretém, mas que enquanto modos de representagao sejam

fins em si mesmas, e oferecem prazer nao pela mera sensagao, mas pela reflexao.

1.2 O Belo como Produto do Génio

Para que uma arte se estabeleca como bela arte ela deve, em certa medida,
assemelhar-se ao belo na natureza; deve aparentar ser despida da coacado de regras,
oferecendo um prazeroso sentimento de liberdade as faculdades. Kant defende que as
belas artes ndo sdo adequadamente apreensiveis por meio de conceitos ou da sensagao
de sentidos, mas do julgamento; o que equivale dizer que ainda que elas agradem os
sentidos e também se constituam pela producdo de algo determinado (que apraz por
conceitos), devem primordialmente se equiparar a beleza natural. O belo natural, a seu
ver, € claramente superior ao belo artistico, precisamente por estar livre da obediéncia de
normas que atendam aos sentidos ou ao entendimento. Esta posigao parece, a principio,
reduzir o valor da obra de arte, que sempre sera necessariamente inferior ao da natureza.
Entretanto, posteriormente, Kant logra despir o belo artistico de tais regras, elevando a
obra de arte a categoria de um ente radicalmente diferente dos demais, que ndo pode ser
tratado como objeto, ou seja, ndo esta sujeito a apropriagdo conceitual, e cuja origem
apenas pode ser produto da criatividade e habilidade de um génio.

Por génio devemos entender o talento natural do artista que guia as regras da obra
de arte. Trata-se de uma disposicao inata através da qual a natureza se manifesta como
forca criadora das regras especificas das obras de arte. E crucial notar que, para Kant,
através do génio, a natureza oferece as normas pertinentes a obra e que estas nao
podem ser adquiridas por meio de aprendizado ou imitagdo. A genialidade do artista n&o
pode jamais ser substituida pela reproducéo de parametros previamente estabelecidos
por outras obras, antes, ela consiste em renova-los tendo a originalidade como trago

caracteristico fundamental. O termo “génio” passa a designar estritamente o grande



29
artista, motivando a desvinculacédo radical entre a natureza da producao artistica e as
cientificas e académicas. As invengdes da ciéncia, mesmo as de extrema relevancia e
originalidade, sao excluidas “porque justamente isso também poderia ter sido aprendido, e
portanto se encontra na via natural da pesquisa e da meditagdo segundo regras, e ndo é
especificamente diferente daquilo que pode ser adquirido por diligéncia mediante a
imitacao” (p. 154). A distingdo especifica entre o génio e os demais consiste, em ultima
instancia, em um favoritismo por parte da natureza que lega ao grande artista um dom
unico e irreprodutivel.

O conceito de génio € particularmente caro ao pensamento kantiano na medida em
que serve a investigagao transcendental, provendo ao belo artistico um principio analogo
ao do belo na natureza. De acordo com a interpretacédo de Gilles Deleuze, o génio, antes
de tudo, serve como principio metaestético a filosofia kantiana, pois ndo ha real oposicao
entre as ideias estéticas (correspondentes as intuicbes sem conceitos) e as ideias da
razao (os conceitos sem intuicdo). As ideias estéticas apenas escapam de qualquer
conceituacao porque as intuicbes produzidas pelo génio se distinguem radicalmente das
demais, sendo capazes de promover a unificacdo das faculdades da imaginagédo e do

entendimento. Segundo Deleuze:

A partir dai, se pensara que a intuicdo do génio é precisamente a intuicao
que faltava as Ideias da razio. A intuicdo sem conceito é a que faltava ao
conceito sem intuigdo. De modo que, na primeira féormula, sdo os conceitos
do entendimento que se encontram transbordados e desqualificados; na
segunda, sdo as intui¢des da sensibilidade. Mas no génio, a intuigdo
criadora, como intuicdo de uma outra natureza, e os conceitos da razao,
como lIdeias racionais, unem-se adequadamente. A Ideia racional contém
algo de inexprimivel; mas a Ideia estética exprime o inexprimivel, por
criacao de uma outra natureza. Também a ldeia estética é verdadeiramente
um modo de apresentacdo das Ideias, proximo do simbolismo, ainda que
procedendo diferentemente. E ela tem um efeito analogo: ela "da o que
pensar", ela alarga os conceitos do entendimento de maneira ilimitada, ela
libera a imaginacao das constricdes do entendimento. (1963, §49).

Deste modo, se torna evidente que o conceito de génio ndo busca explicar
psicologicamente o artista na estética kantiana, mas que serve fundamentalmente a
investigacao transcendental. Na segunda parte da “A Critica da Faculdade do Juizo” nao
ha qualquer mencdo a arte, e a énfase no belo na natureza revela um interesse
sistematico na primazia da aplicagao do juizo estético em relagdo a beleza natural e ao
sublime. Somente pela mediagdo do génio as obras de arte adquirem relevancia suficiente
para serem consideradas, de certo modo, parte da natureza. A imaginagao, designada
como principal faculdade da mente genial, é responsavel por criar, a partir da natureza,

uma obra nova, capaz de “... tornar-se algo inteiramente outro, a saber, aquilo que

transcende a natureza” (KANT, op. Cit p. 159). A qualidade da imaginagéo do génio é



30
capaz de conferir as obras de arte aquilo que Kant designa como “espirito”, ou seja, o
principio que da vida a obra e garante sua singularidade, meio pelo qual a representagao
da imaginacdo toma forma sem que esta possa ser apreendida conceitualmente. O
espirito de uma dada obra, associado ao gosto do génio, € o que determina que ela seja
tida, ou ndo, como bela arte, visto que € possivel encontrarmos obras de bom gosto sem
espirito, e obras espirituosas que carecem de gosto.

Os requisitos estabelecidos por Kant para a bela arte séo, portanto: a imaginagao, o
entendimento, o espirito e o gosto, que em acordo, promovem o prazer estético. Ainda
que Kant divida as belas artes entre elocutivas, figurativas e a “do jogo das sensacdes”
(op cit p. 169), podemos pensar, através dos critérios supracitados, em uma unificacao
das belas artes que somente € possivel do ponto de vista da filosofia e justamente por
isso é cara aos propoésitos de nosso trabalho. Quaisquer que sejam as especificidades da
poética, da escultura, da pintura, da arquitetura ou da musica, todas elas tém como
medida o juizo reflexionante, e se configuram como “modo de representagdo que por si
prépria conforme a fins e, embora sem fim, todavia promove a cultura das faculdades do
animo para a comunicagdo em sociedade” (Ibid. p. 151).

O ideal de reunido dos individuos sob um senso comum, promovido pela
apreciagcao das obras de arte, é particularmente relevante para a estética, pois abre
espaco para a discussdo do papel moralizante da arte. E sabido que dentro do
pensamento kantiano, os juizos morais dependem de conceitos e possuem validade
universal, enquanto os juizos estéticos jamais sdo apreensiveis conceitualmente e a
universalidade que lhes cabe € subjetiva. Estes dois tipos de juizo pertencem a categorias
diferentes, porém sao interligados no momento em que Kant argumenta que o prazer
obtido através da apreciacdo do belo deve, em ultima instancia, dirigir-se a moralidade,
pois apenas ideias morais constituem-se como fins em si mesmas, conforme observamos

na seguinte passagem (p. 171:

Se as belas artes ndo sdo proxima ou remotamente postas em ligagdo com ideias
morais, que unicamente comportam uma complacéncia independente, entdo o seu
destino final é o apontado por ultimo. Elas, entdo, servem somente para a
dispersdo, da qual sempre nos tornamos tanto mais carentes quanto mais nos
servimos dela para afugentar o descontentamento do &nimo consigo proprio
através de um tornar-nos sempre ainda mais inuteis e descontentes com nos
proprios.

A associacao entre o belo e a moralidade se estabelece com mais forca quando
Kant atribui ao primeiro o papel de simbolo do bem moral. Devemos entender “simbolo”,
neste contexto, como uma maneira de oferecer conteudo sensivel a um conceito a priori,

tal qual o de moralidade. Na medida em que o bem moral € uma ideia racional que



31
sempre extrapola a representagao empirica, a unica forma de |lhe oferecer conteudo é por
analogia. Para demonstra-lo, Kant lista quatro pontos: a) tanto a moralidade quanto a
beleza nos agradam diretamente, nao através de suas consequéncias; b) ambos sao
desinteressados; c) igualmente envolvem a ideia de livre conformidade a legalidade (da
imaginagcdo no caso do belo, da vontade no caso da moral); e por fim: d) os dois se
fundam num principio universal. O belo aponta simbolicamente para o bem moral
justamente para atender a necessidade de lhe fornecer conteudo. A fruicdo do belo
aparece como uma experiéncia capaz de remeter a moralidade de uma maneira que apela
a imaginacao e aos sentimentos.

Através da associagao entre beleza e moralidade, o objeto belo, ainda que
desprovido de finalidade além de si mesmo, se coloca a servigco de algo superior ao
prazer. A arte obtém nisso o papel de apontar para o bem moral. O proprio gosto também
desempenha um papel moralizante, visto que segundo Kant, o exercicio regular do juizo
estético desenvolve no individuo a tendéncia a apreciar mais as ideias morais em
detrimento do mero agrado das sensacbes. Embora o gosto seja independente da
moralidade e da raz&o, ele jamais poderia se opor ao bem moral. Segundo Bernstein, &
justamente a vinculagdo da moral ao gosto que garante a universalidade subjetiva dos
juizos de gosto, pois esta é derivada da universalidade e necessidade do imperativo
categorico (1992, p. 28-9).

Entretanto, uma vez que a capacidade de apreciar o belo se torna uma virtude
moral, a integridade e capacidade de emissdo de juizos de gosto imparciais e
desinteressados, previamente defendida, é destruida, culminando no que Bernstein
chama de antinomia da autonomia estética. De acordo com “The Fate of Art”, a separacao
entre o belo livre e o belo meramente aderente € cara a Kant por atribuir aos juizos de
gosto puro a primeira modalidade de beleza, e aos juizos de gosto aplicados, a segunda.
Esta distingdo garantiria alguma autonomia para os juizos de gosto, pois aqueles do tipo
puro nao sao condicionados a nenhum valor moral intrinseco.

Paradoxalmente, Kant reconhece, conforme vimos, que ndo pode haver critérios
fixos e definitivos para o gosto, e isto o leva a atribuir a cada juizo o carater de exemplar.
Segundo este raciocinio, o0 modelo mais elevado de gosto € aquele que exemplifica
melhor o belo, que se converte em arquétipo (Urbild) e nos serve como substituto de
regras para julgar a beleza, adquirindo o papel de guia no a@mbito do estético. O gosto
exemplar é expressdo de um ideal de beleza, ou seja, € a representagdo de uma
existéncia individual adequada a uma ideia. O belo ideal, pela propria natureza de sua

definicdo, “ndo tem que ser nenhuma beleza vaga, mas uma beleza fixada por um



32
conceito de conformidade a fins objetiva; consequentemente, ndo tem que pertencer a
nenhum objeto de um juizo de gosto totalmente puro, mas ao de um juizo de gosto, em
parte, intelectualizado” (p. 78). Vemos assim que o ideal de belo ndo pode ser derivado
da beleza normal estética presente em todos os géneros da natureza, mas apenas de
uma ideia racional. Isto significa que, para Kant, apenas a ideia racional de algo que tenha

finalidade em si mesmo pode representar este ideal. Em suas palavras (p. 79):

Somente aquilo que tem o fim de sua existéncia em si proprio — o homem, que
pode determinar ele préprio seus fins pela razao — ou onde necessita toma-los da
percepgao externa, todavia, pode compara-los aos fins essenciais e universais e
pode entdo ajuizar também esteticamente em concordancia com esses fins; este
homem &, pois, capaz de um ideal da beleza, assim como toda humanidade em
sua pessoa, enquanto inteligéncia, é entre todos os objetos do mundo, a Unica
capaz do ideal da perfeigcéo.

Entdo, que o ideal de belo dependa da ideia racional de homem como ente dotado
de valor moral intrinseco entra em contradicdo com a posicao previamente defendida
acerca dos juizos de gosto puros. Kant apresenta como condigdo necessaria para a
existéncia da beleza a existéncia de objetos sem valor em si mesmos, sobre os quais
podemos formular juizos de gosto puros. Porém, como € possivel que um ideal de beleza
cujo propésito seja pautar todos os juizos de gosto dependa da existéncia de um ser que
guarda valor em si mesmo, e, portanto, ndo pode ser sujeito aos juizos de gosto puro?

A beleza livre necessariamente escapa de qualquer idealizagcdo e caso
considerassemos esta modalidade do belo como unica possivel, teriamos o relativismo
estético como resultado. Por outro lado, se considerarmos somente a beleza ideal,
fundada em objetos dotados de valor moral intrinseco, o belo perderia completamente sua
autonomia. No entanto, na medida em que o belo ideal simboliza o0 bem moral, o juizo
estético reflexivo da forma humana, na verdade, trata mais propriamente daquilo que
transcende a sensibilidade.

Por esta razao, Bernstein defende que o juizo estético sobre a forma humana deve
ser considerado como sublime. O sublime é inicialmente definido por Kant como o
“absolutamente grandioso”, aquilo que é grandioso além de qualquer comparagéo. Isto,
evidentemente, exclui qualquer objeto das sensagdes, visto que a imaginagao € incapaz
de sintetizar a multiplicidade sensorial de um objeto absolutamente grandioso numa
unidade. Antes, o sublime deve ser compreendido como algo que se refere as ideias da
razao, e, portanto, ndo ha objetos sublimes, mas estados subjetivos sublimes.

Para Kant, ha dois tipos de sublime: o matematico, que se caracteriza como
sublime pela infinitude, inalcancavel pela experiéncia sensivel e consequentemente pela

faculdade da imaginacgao; e o sublime dinamico, que se manifesta como forga da natureza



33
imensuravel. A primeira forma do sublime se caracteriza pela incapacidade de nossas
faculdades de concebé-la, enquanto que a segunda desperta medo e ansiedade pela
magnitude da natureza e sua poténcia destruidora. A reacédo ao sublime dinamico evoca, a
principio, a sensacédo de impoténcia e vulnerabilidade, porém, num segundo momento,
através da reflexdo, o ser humano percebe seu proprio poder de resisténcia que (na
situagdo do sublime estético, na qual a sobrevivéncia ndo esta efetivamente em jogo)
supera o poder destrutivo da natureza. Esta resisténcia emana da liberdade humana, que
nao esta sujeita a violéncia das forgas naturais justamente por sua caracteristica de
transcender o ambito do sensivel. Ha, portanto, um senso de indestrutibilidade que
emerge da experiéncia estética desta ordem de sublime, representando a independéncia
humana das intempéries da natureza.

A classificacdo kantiana de duas modalidades de sublime, uma associada as
grandezas matematicas e outra as for¢gas da natureza, pode, a primeira vista parecer nao
conter relagdo com os juizos estéticos sobre a forma humana. Contudo, Bernstein
defende que a projegcdo de nossas ideias sobre valores humanos necessariamente
excede a sensibilidade, ndo podendo, portanto, ser tomada como objeto estético. Para
ilustrar sua posigédo, o autor argumenta (2003, p. 41) que o que se destaca em obras
como o “Moisés” de Michelangelo, “King Lear” de Shakespeare, ou ainda a “Guernica” de
Picasso € uma transcendéncia do sensivel manifestada sensivelmente, que por sua
indeterminacdo desperta uma espécie de prazer doloroso, ou de dor prazerosa, analoga
aquela causada pelo sublime dindmico, na qual a vulnerabilidade humana é posta em
jogo. Nos comentarios de “A Critica da Faculdade do Juizo”, Kant declara que o belo nos
prepara para amar algo além de qualquer interesse, enquanto o sublime agrada
imediatamente, mesmo em oposicdo aos nossos interesses sensiveis, deixando a
entender que o segundo € mais apropriado para expressar esteticamente a forma humana
e a lei moral por esta simbolizada.

A partir desta colocagao, Bernstein infere que o sublime é uma questao do juizo, e,
portanto, esta relacionado ao belo. Conceber a representacdo da forma humana como
sublime artistico ndo implica, entretanto, na anulacéo da distingdo entre o belo e o sublime
na estética kantiana. Antes, a admissdo do sublime artistico garante a relagdo entre a
fruicdo desinteressada do juizo estético reflexivo com a finalidade intrinseca que o belo
obtém ao tornar-se simbolo da moralidade. Assim, Kant logrou em estabelecer o primeiro
paradigma da estética, que se caracteriza pela independéncia da arte, enfatizando sua
natureza formal. Sua contribuicdo a disciplina separa a experiéncia estética das

caracteristicas objetivas da obra de arte, se apoiando unicamente na subjetividade.



34

Deste modo, a filosofia kantiana foi capaz de elevar-se ao posto de ponto de partida
para muitos filésofos refletirem sobre a natureza das obras de arte, tendo filésofos ilustres
como Schiller e Schelling dispostos a convida-la a correcdo. Nao resta duvida de que a “A
Critica da Faculdade do Juizo” trata a estética como disciplina filoséfica autbnoma,
tomando o belo como objeto de investigacdo independente. Contudo, as consequéncias
da estética kantiana parecem ser insuficientes para pensar aspectos cruciais das obras de
arte, como é o caso do status ontolégico das mesmas. O juizo estético ndo se relaciona
diretamente com os objetos, antes expressando o resultado do livre jogo da imaginacao e
do entendimento. A beleza ndo é uma propriedade dos objetos, mas advém da harmonia
entre as faculdades, estando assim subordinada ao sujeito observador. A defesa de uma
universalidade subjetiva € o caminho encontrado para desviar do carater relativista desta
posicdo. Porém, Kant ndo explica apropriadamente por quais razbes as faculdades de
todos os individuos devem se comportar da mesma maneira, incitando o mesmo prazer
estético.

Outra dimenséao das obras de arte que ¢é ignorada na teoria kantiana é da cognicao,
visto que juizos estéticos s&o autbnomos e somente podem se constituir como tal perante
o afastamento de qualquer conteudo cognoscitivo. Quando o belo é definido como
expressao de uma ideia estética, o que se almeja é libertar a estética do critério dos
conceitos. Contudo, neste movimento, Kant abre mao de qualquer pretensao de verdade
para as obras de arte. A caracterizagdo do belo como finalidade sem fim permite que este
possa ser julgado de acordo com seus proprios méritos, sem qualquer referéncia a
utilidade. Isto implica que a critica artistica a partir dai deve tomar a obra em si mesma,
enfatizando suas qualidades formais intrinsecas e desconsiderando qualquer valor
historico ou sociopolitico.

Avaliando as consequéncias da posi¢cao kantiana sobre juizos estéticos, Gadamer
aponta que a atividade do juizo ndo pode ser demonstrada logicamente, pois consiste em
tomar o particular como dependente do universal. Através do juizo, podemos reconhecer
algo como caso excepcional de uma regra, de modo que o ato de julgar institui-se de
modo similar a uma capacidade, assemelhando-se aos sentidos. Isto fara com que o juizo
seja tomado ndo como faculdade do espirito, mas do conhecimento, apta a avaliar
sensivelmente a coisa singular, julgando assim seu grau de perfeicao e caracterizando o
que entendemos por gosto desde Baumgarten e Kant. Por este motivo, Gadamer aponta
que no pensamento kantiano encontramos a desvinculagdo do significado que sensus
communis possuia na tradigdo humanistica, onde o ato de possuir o senso comum

implicava na capacidade de julgar adequadamente a justica de algo. Para Kant, o sensus



35
communis NAo possui um principio préprio.

Gadamer nos diz que, na doutrina do esquematismo e dos principios de Kant, os
conceitos devem ser relacionados a priori com seus objetos, afastando-se da ideia de que
o individual esta subsumido no universal. Diante disto, € o conceito de gosto que assumira
o papel anteriormente desempenhado pela nogdo de senso comum. Isto significa que,
para servir as exigéncias da verdade, o conceito de sensus communis torna-se reduzido
ao juizo de gosto acerca do belo.

Mediante a constatagcdo de que o conceito de gosto € originariamente mais moral que
estético, Gadamer nos aponta como ele ndo se restringe a estética, pois ao reportar ao
belo ndo somente na arte e na natureza, parece patente que é por meio do gosto que
julgamos também os costumes e a decéncia, como podemos perceber na seguinte citagcéo
(1999, p. 88):

Portanto, de forma alguma, a capacidade de julgamento s6 é produtiva no ambito
da natureza e da arte como julgamento do belo e do sublime e, alias, nem sequer
se podera dizer com Kant que é “principalmente” ali que se pode reconhecer uma
produtividade do juizo. Antes, o belo na natureza e na arte tera de ser completado
através de todo o amplo mar do belo, que se alastra na realidade ética do homem.

A partir da subsungao do particular sob o universal encontramos tanto o exercicio da
pura razao teodrica quanto o da pura raz&o pratica, contudo, o julgamento estético é, em
ultima instancia, comum a ambos. Gadamer assinala que isto vem a tona com a admissao
kantiana da utilidade dos exemplos, embora estes raramente possam fazer jus a regra
que almejam exemplificar. Torna-se claro que, com os exemplos, ndo estamos tratando de
juizos logicos, mas de juizos estéticos, conforme mostramos na primeira parte de nosso
trabalho. Um juizo estético ao atuar num caso singular ndo se esgota em sua
particularidade. Antes sua unicidade, sua caracteristica propria de “caso individual”,
dificulta a formulagdo de regras para Ihe abarcarem. Gadamer diverge de Kant quanto a
aplicagao universal da lei dos costumes, que lhe parece impor uma disciplina que nao
pode ser fornecida pela razdo. Sob esta 6tica, o gosto certamente nao pode ser elevado a
posicdo de fundamento, porém ainda assim deve ser tomado como “a mais elevada
perfeicdo do julgamento ético” (Op. Cit., p. 89). O gosto é requerido em qualquer deciséao
ética, ndo exatamente por ser determinante dela, mas por constituir um momento que lhe
€ imprescindivel.

Mesmo reconhecendo a grandiosidade da contribuicdo kantiana para a filosofia,
Gadamer nao pode abster-se de indicar que ao purificar a ética de todos os momentos

estéticos e sentimentais, Kant coloca o conceito de gosto hum campo onde ele é dotado



36
de validade autbnoma e independente, isolado da razéo, e em oposicao a isto, restringe o
conceito de conhecimento ao uso pratico ou tedrico da razdo. Deste modo, a esfera do
direito e dos costumes foi privada do conceito mais universal da experiéncia do gosto.
Segundo Gadamer, € neste momento que as ciéncias do espirito perdem sua chance de
fundamentar-se metodicamente ao lado das ciéncias naturais, pois sem o reconhecimento
da tradigao torna-se inviavel a justificacdo de sua verdade especifica. Uma vez relegando
a segundo plano qualquer conhecimento que nao pertencesse a esfera das ciéncias
naturais, Kant termina por alcar a autodeterminagcdo das ciéncias do espirito a uma
posicdo onde se torna imprescindivel apoiar-se no método dessas.

Dando-se conta de que a critica do juizo kantiana buscou justificar a universalidade
subjetiva do gosto estético, Gadamer ndo deixa de notar que a ideia da superioridade do
génio sobre a regra estética serve como ponto de apoio para a hermenéutica roméantica e
a historiografia, pois com sua justificacdo transcendental do juizo estético, Kant termina
por fortalecer a autonomia da consciéncia estética que subjaz a toda investigagao sobre a

arte, marcando o desenvolvimento da estética idealista.

1.3 Surgimento do Ideal de Educacgao Estética

Para compreender como a estética se desenvolveu apos Kant, devemos considerar
os filésofos roméanticos em sua relagdo com o idealismo. Schiller marcou seu nome na
historia da estética nao apenas pela sua contribuicdo como poeta, mas pelas
investigacbes sobre a filosofia da arte a partir do horizonte kantiano. Em “Sobre a
Educacao Estética do Homem numa Série de Cartas”, sua obra principal sobre o tema, o
esteta declara a ampla influéncia de Kant ainda na primeira carta, revelando que a “A
Critica da Faculdade do Juizo” contém os principios que antecedem seu pensamento.
Contudo, desde cedo alguns destes principios parecem insuficientes a Schiller, que
encara como problematica a divisao entre natureza e liberdade na filosofia de Kant. No
desenvolvimento de suas teorias estéticas, Schiller julga que o paradigma estético
kantiano €& excessivamente subjetivo e a-histdrico, impondo obstaculos tanto ao
desenvolvimento da filosofia estética quanto do pensamento ético.

Em “The German Aesthetic Tradition”, Hammermeister aponta que antes de obter
familiaridade com o pensamento kantiano, Schiller estudou cuidadosamente a estética de
Baumgarten e sua associagdo da sensibilidade e beleza a uma espécie inferior de
conhecimento, conforme aparece em 1788 no poema Die Kiinstler, no qual a arte é

considerada uma preparacéo para o desenvolvimento do pensamento racional. E notavel



37
que entdo tenha escrito “O que aqui percebemos como belo um dia nos vira como
verdade” (SCHILLER, apud HAMMERMEISTER. 2002, p. 43). E sabido que a
sensibilidade € vista de maneira leibniziana, como algo que obscurece a racionalidade,
embora isso se torne mais aceitavel quando a manifestacdo se da na forma da beleza.
Esta posicao é superada posteriormente, mas € importante para compreender por que
apos os estudos da “A Critica da Faculdade de Juizo” Schiller toma como seu objetivo a
descoberta de um principio objetivo que supere o subjetivismo kantiano.

A principio, os escritos de Schiller sobre estética se ocupam da critica das teorias
filoséficas da arte que o antecedem sob a alegacéo de que estas carecem de um principio
objetivo ou, caso o possuam, negam a sensualidade por completo. A partir disso, seu
proposito passa a ser o desenvolvimento de uma teoria da arte que assuma a
sensibilidade e também ofereca um critério objetivo para a definicdo e avaliagdo das obras
de arte. Em publicagdes posteriores, Schiller continua buscando definir este principio
objetivo, embora também se ocupe majoritariamente da elaboragdo de uma teoria que
relacione arte e moralidade dentro da dimensdo da historia, em oposicdo a teoria
kantiana, notadamente desprovida deste aspecto. Por este motivo, Schiller ultrapassa os
limites do idealismo transcendental de Kant, introduzindo em sua teoria uma
fundamentacéo histérica e antropoldgica. Suas consideragdes sobre a histéria levam
Hegel a considera-lo como seu precursor.

Embora reconhega a grandiosidade da proposta estética de Kant, Schiller
desenvolve um projeto de educagao através da arte que abarca uma dimensao histérico-
politica que ndo poderia ser pensada dentro da esfera autbnoma do ser estético, conforme
elaborada por Kant. O poder educativo da arte na obra de Schiller estimula mais que a
imaginagédo; serve nao somente para harmonizar as faculdades humanas, mas a
sociedade como um todo (Cf. PUGH, 2007. p. 227). O papel das obras de arte em seu
trabalho n&do € meramente abstrato, pois apresenta a educacao estética como requisito
imperativo para a formacao de bons cidadaos. Contudo, Schiller ndo concebe a educacao
estética nos moldes tradicionais, com instrutores e um curriculo de estudo como aquele
dedicado ao ensino de conceitos cientificos. Antes, trata-se mais propriamente do cultivo
da sensibilidade individual. O filésofo defende que os seres humanos se transformam,
sensivel e moralmente, através da fruicdo das obras de arte; a experiéncia estética € uma
condicdo necessaria para que o ser humano reconstrua sua comunidade social e politica
fraturada pelo modus operandi da ciéncia moderna (Cf. SCHAPER, 1985. p. 153-168. In:
The British Journal of Aesthetics. v. 95)

O peso da influéncia kantiana aparece claramente na terminologia dos trabalhos de



38
Schiller, que utiliza entendimento, razdo e imaginagao para desenvolver sua propria teoria,
cujo objetivo € a educagao estética. Neste processo, algumas nogdes abstratas do
pensamento de Kant sdo adaptadas, como por exemplo, a abolicdo do conceito na
contemplagdo do belo como meio de garantir a autonomia do objeto estético,
caracterizando-a como fim em si mesmo. Esta concepcédo de beleza converge com a
posicdo kantiana acerca do belo como qualidade inerente do objeto, embora na
experiéncia estética haja mais em jogo que as propriedades fisicas formais das obras de
arte. No entanto, Schiller afasta-se de seu predecessor na medida em que discorda da
separagao entre juizos estéticos e morais. Enquanto Kant defende a necessidade de
afastar os dois tipos de juizo para preservar a autonomia da estética através do ideal de
fruicdo desinteressada, Schiller os une fortemente e sustenta a necessidade de critérios
objetivos para ambos. Tomar o senso comum como critério para os juizos estéticos lhe
parece insuficiente, embora tampouco seja possivel estabelecer algum critério fixo para a
experiéncia estética, dada a sua natureza sensivel. O ponto crucial € que a experiéncia
estética envolve, na filosofia de Schiller, um elemento espiritual que ndo se apresenta na
filosofia de Kant. E por esta razdo que nos trabalhos do primeiro, a arte adquire potencial
para criar harmonia entre a humanidade.

Nesta perspectiva, o belo € autbnomo e livre, mas esta sujeito as regras impostas
pela sua propria natureza, e ndo por regras externas. Similarmente a Kant, Schiller
também associa a autonomia da beleza com o conceito de jogo, desenvolvendo-o com
mais profundidade. Sabemos que a experiéncia estética, na perspectiva kantiana,
promove o livre jogo das faculdades humanas, que entram em harmonia, porém, segundo
Schiller o estado original do ser humano é harménico e unificado, o que o leva a
interpretar Kant como um dualista e atribuir a separacdo das faculdades aos
desdobramentos do pensamento moderno. Sua estética atribui a beleza o papel de
intermediar o encontro entre sensibilidade e razao, entre o fisico e o espiritual, removendo
as oposigoes entre eles.

A mais notavel consequéncia desta posicdo aparece no fato de a beleza, ao nos
oferecer a mais genuina liberdade, conduzir também a moralidade. Evidentemente,
Schiller ndo se refere a liberdade nos moldes kantianos, ndo a abordando como algo
fundado na autonomia humana. Em verdade, a liberdade em seu pensamento caracteriza-
se pelo equilibrio entre os diferentes aspectos da natureza humana, sendo concebida
como simultaneamente natural e moral (Cf. PUGH, Op. Cit., p. 206-7). A libertag&o interior
ofertada pela experiéncia estética € a instancia que possibilita a moralidade, pois através

dela a tensdo entre nossos desejos e nosso senso moral se dissolve. E problematico,



39
contudo, que Schiller tome como principais os aspectos coletivos da moralidade e
considere o encontro com a obra de arte que a promove, essencialmente, um processo
individual. Sua juncéo entre arte e moralidade tem dois pressupostos: o primeiro sustenta
que apesar de todos os individuos possuirem responsabilidade moral e capacidade de
agir de acordo com principios morais, a conquista de uma comunidade moral transcende
os esforgos individuais e se torna uma tarefa politica; o segundo consiste na crenca de
que esta mesma conquista de uma comunidade moral ndo pode ser atingida pela agao
politica direta, seja ela educativa ou revolucionaria. Assim, o unico meio de cultivar a
liberdade e igualdade dos cidadédos € a educagéo estética, responsavel por mediar o
estado de natureza e o estado utdpico da humanidade. A educagao estética € o ponto
central do pensamento de Schiller porque assume que os sentimentos e emogdes podem
ser treinados de modo a engrandecer e moralizar os individuos.

O ser humano é concebido como essencialmente moral, e a educagao estética
incentivadora da moralidade é a estrada que o conduz a plena realizagdo. Schiller se
afasta completamente de Kant na medida em que admite que a experiéncia da arte, ainda
que independente de conceitos, nos impulsiona em direcido a verdade, a melhor
compreensao de nés mesmos e do mundo. O grande artista, o génio, € mais que um
favorito da natureza, pois possui um entendimento mais elevado da verdade e da beleza
que esta além da capacidade dos demais homens e mulheres.

Tendo a moralidade como parte integral de seu pensamento estético, Schiller
sustenta uma unidade entre natureza e moralidade que em momento algum aparece na
teoria de Kant; onde ambos jamais convergem. Gracgas ao fato de Schiller se preocupar
muito mais com a estética do que com qualquer outro aspecto da filosofia, sua teoria é
capaz de unificar a beleza e as dimensdes natural e moral, defendendo que o aspecto
estético da existéncia humana nao somente permite que facamos a transicdo da natureza
para a moralidade, mas que incorporemos a moralidade dentro da natureza. O
desenvolvimento da capacidade humana de apreciar o belo em si mesmo nos torna livres,
€ nao apenas momentaneamente, mas permanentemente, na medida em que nos inspira
a ser moralmente autdénomos. A liberdade estética simboliza também a liberdade moral, e
somente nos valendo dela nos tornamos seres humanos integros.

Enquanto que para Kant a acdo moral esta condicionada a obediéncia e ao dever,
para Schiller € necessario que a sensibilidade humana seja moldada pela educacéo
estética e que suas faculdades sejam harmonizadas para que a vontade humana possa
livremente cumprir seu dever moral. Isto o leva a conceber a educagao estética tanto

como um meio para a acao moral quanto como um fim em si mesma. Evidentemente, este



40
nao foi o primeiro esforco da filosofia em direcdo ao uso da arte para propoésitos
pedagogicos. Platdo em “A Republica” ja enfatizava o papel das artes na formagao da
juventude, porém, o projeto schilleriano de desenvolver a moralidade humana através da
experiéncia estética ndo tem precedentes. A relevancia deste ideal de formacido é
fortalecida pela opinido negativa de Schiller acerca da modernidade, o que a seu ver,
torna ainda mais imperativo o cultivo das virtudes morais, conforme podemos ver na

seguinte passagem:

O entendimento intuitivo e o especulativo dividiram-se com inten¢des belicosas em
campos opostos, cujos limites passaram a vigiar com desconfianga e ciume, e com
a esfera a qual se limitou sua atuagao, cada um deu a si mesmo um senhor que nao
raro termina por oprimir as demais potencialidades. Enquanto aqui a imaginagao
luxuriosa devasta as penosas plantagdes do entendimento, mais além o espirito de
abstragdo consome o fogo junto ao qual o coragédo deveria aquecer-se e no qual
deveria inflamar-se a fantasia. Este dilaceramento que arte e erudigao introduziram
no homem interno foi aperfeicoado e generalizado pelo novo espirito de governo.
Certamente nao se podia esperar que a organizagao simples das primeiras
republicas sobrevivesse a singeleza dos primeiros costumes e das relagdes
primevas; mas, em lugar de ascender a uma vida animal superior, ela degradou-se
até uma mecénica vulgar e grosseira. (2002, p. 37)

Esta opinidao sobre a modernidade, somada a descrenca na possibilidade de
mudancas de cunho politico, fazem da arte ndo apenas o meio através do qual se torna
viavel atingir um estado ideal, mas também recupera a pureza e a inocéncia que foram
corrompidas no curso da histéria humana. Conforme Schiller, em sua nona carta, “a
humanidade perdeu sua dignidade, mas a arte a salvou e conservou em pedras insignes;
a verdade subsiste na ilusdo, da copia sera refeita a imagem original” (Op. Cit., p. 50).
Aqui, Schiller se opde a Platdo e a sua associagao entre aparéncia estética e a perda da
verdade, pois em sua teoria estética advoga que as obras de arte salvaguardam a
verdade humana em épocas de decadéncia, e nelas reside a possibilidade de restauragao
da integridade da existéncia.

Isto denota claramente como o interesse primario de Schiller na estética é de
natureza pratica, e a isso se deve sua forte énfase na funcdo moral do belo. O esteta
propde um principio objetivo da beleza, afirmando que este € liberdade na aparéncia para
evitar as dificuldades de uma teoria subjetivista. Ao sugerir que devemos considerar o belo
como atributo tanto dos objetos quanto do sujeito, o filésofo, mais uma vez, indica o belo
como caminho para a superagao de algumas dicotomias do pensamento moderno.

No entanto, sua proposta de um principio objetivo para a estética ainda apresenta
algumas contradigbes, pois na mesma medida em que € atribuido ao grande artista o
papel de ver e transmitir uma verdade superior invisivel para a maioria das pessoas, 0
valor cognitivo da obra de arte ndo € inteiramente reconhecido. Na vigésima primeira

carta, lemos a aparentemente contraditoria passagem “... a beleza n&o oferece resultados



41
isolados nem para o entendimento nem para a vontade, nao realiza, isoladamente, fins
intelectuais ou morais, ndo encontra uma verdade sequer, ndo auxilia nem mesmo o
cumprimento de um dever, e €, numa palavra, tdo incapaz de fundar o carater quanto de
iluminar a mente” (2002, p. 106).

A cisao entre arte e verdade aumenta com a ideia de que a aparéncia estética,
sendo manifestacdo da liberdade, estd alheia a realidade empirica. Contudo, o que
Schiller defende com esta declaragdo, que parece negar o nucleo de todo seu
pensamento, € que o belo ndo desempenha a fungdo de determinar o homem, mas de
liberta-lo plenamente. As obras de arte, embora sejam expressao da verdade oferecidas
por grandes artistas, génios que logram ver além da aparéncia, nao possuem em si
mesmas conteudo cognitivo ou moral, mas sdo caminhos para que o ser humano torne-se
como realmente deve ser: livre, tanto da coergcdo da natureza quanto da legislacéo
exclusiva da razdo. E um erro pensar, assim, que a educagdo estética ofereca preceitos
inequivocos para a agao moral; em verdade, ela constitui uma via de libertacdo da prépria
vontade, que para Schiller é a condi¢ao de possibilidade da moralidade. Por esta razao, é
atribuido a beleza o papel de nossa segunda criadora, pois esta enquanto fiadora da
liberdade da vontade possibilita nossa propria humanidade. De acordo com Ricardo
Barbosa em seu artigo “A especificidade do estético e a razao pratica em Schiller (2005.
In: Kriterion, n. 112, p. 229-242):

Schiller pensou o problema da unidade da razdo simultaneamente sob dois
aspectos: o da autonomia das formas fundamentais da racionalidade e o da
permeabilidade dessas formas. Nos ensaios publicados em Die Horen depois do
aparecimento das cartas Sobre a educagdo estética do homem, Schiller
concentrou-se tanto nos nexos entre a esfera estética e a razao pratica, como em
“Sobre o perigo dos costumes estéticos” e “Sobre a utilidade moral dos costumes
estéticos”, quanto nos nexos entre aquela esfera e a razao tedrica, como em “Dos
limites necessarios do belo particularmente na apresentagdo de verdades
filosoficas”, fruto de sua polémica com Fichte no verao de 1795, posteriormente
fundido com o ensaio sobre o perigo dos costumes estéticos e publicado no
segundo volume dos Escritos menores em prosa (1800) sob o titulo “Sobre os
limites necessarios no uso das formas belas”. No centro de todos esses escritos
encontra-se 0 mesmo tipo de indagacao: se e até que ponto pode o estético
promover, ou prejudicar, seja a verdade, seja a moralidade. Em ambos os casos, o
que esta em jogo € um problema normativo, pois trata-se de estabelecer os limites
do gosto e as condigdes sob as quais suas exigéncias, na medida em que
resultam de um principio que o funda como uma esfera autbnoma, sao permeaveis
as exigéncias da verdade tedrica e da corregdo pratica, ambas radicadas em
esferas igualmente autdbnomas.

Ao sustentar que o belo em si ndo contribui para o entendimento ou para a vontade,
mas que apenas serve como ponte entre o estado de natureza e o estado moral, Schiller
parece defender que o estado estético € apenas uma transi¢cdo entre o primeiro € o
segundo, enquanto em outros momentos esta mesma dimenséao estética do ser humano é

tida como um estado definitivo, fixo, que depois de ser alcangado através da educacao



42
torna-se uma realidade permanente (cf. DALHSTROM, 2006, p. 88). Esta ambiguidade é
respondida, ao menos em parte, no final de suas cartas, onde Schiller afirma que o estado
estético € um mundo independente cuja harmonia contrasta com as cisdées do mundo real,
e justamente por isso, é capaz de promover a transformagao deste ultimo.

De acordo com a interpretacdo do pensamento schilleriano desenvolvida em
“Verdade e Método”, na medida em que o esteta converte o pensamento transcendental
acerca do gosto em um imperativo moral no qual o agir deve pautar-se pela estética, a
propria arte assume o carater de exercicio da liberdade (Cf. GADAMER, 1999. p. 147).
Isto tem como consequéncia a oposicao da arte enquanto bela aparéncia a realidade
pratica, que € posta como uma antinomia e ndo mais como uma complementagao
positiva, conforme encontra-se na tradicdo que remonta a antiguidade.

As “belas artes”, que costumavam ser concebidas como um aperfeicoamento da
realidade passam a partir deste antagonismo entre realidade e aparéncia a configurarem-
se como autdbnomas. Mediante a dominagao artistica, somos langados em um “reino ideal”
que atropela os limites da realidade, se impondo além de até mesmo o Estado e a
sociedade. No momento em que o ideal de “educacéo pela arte” € substituido pelo de
“‘educacao para a arte”, o dualismo entre dever e ser da estética kantiana cede lugar a
outro mais profundo; com a oposicao da realidade a aparéncia, a conciliagdo entre este
“reino ideal” e a propria vida ndo € universalizada.

Isto demonstra que a tentativa schilleriana de recuperar os aspectos histérico-
politicos da arte ndo logra em atingir seus objetivos. Embora Schiller tenha colocado em
questdo os limites da estética kantiana causados pela dissociacdo entre a arte e seus
elementos historicos, culminando numa subijetivizagdo do ser estético, Roberto Machado
em seu estudo sobre tragédia intitulado “O Nascimento do Tragico: de Schiller a
Nietzsche”, demonstra quao proxima de Kant a estética de Schiller permanece (2006, p.
54-5):

Fala-se muito do elogio de Hegel a Schiller, na Introdu¢ao de sua Estética, quando
escreve que seu grande mérito foi, antes mesmo dos filésofos, ter ultrapassado a
subjetividade e a abstracdo do pensamento de Kant e reivindicado a totalidade e a
conciliagdo, para fazer de Schiller predecessor de sua prépria definicao da arte
como apresentacdo sensivel do supra-sensivel, minha hipotese € que o supra-
sensivel a que Schiller se refere ndo diz respeito a uma entidade metafisica, no
sentido de um além-mundo ou de um absoluto, mas a subjetividade humana, ao
homem, pensado como vontade livre ou liberdade moral, numa perspectiva muito
mais moral do que propriamente metafisica. Schiller segue bem de perto a
concepgao kantiana da lei moral exposta na Critica da Razdo Pratica como lei
fundamental de uma natureza supra-sensivel no sentido de uma lei da causalidade
por liberdade. O supra-sensivel € o que Schiller, em “Sobre o sublime” chama de
“‘grandioso absoluto” e localiza no interior do homem: uma “faculdade
transcendente”, que possibilita a resisténcia moral a paixao, ao afeto, ao sofrimento;
uma forca ou um principio racional, moral, capaz de opor um limite aos efeitos da



43

natureza. Posi¢cdo que aproxima Schiller mais de Kant do que do idealismo
absoluto. Nao que Kant negue a existéncia de um supra-sensivel acima de nos:
Deus. Mas, defendendo que a lei moral, lei da causalidade por liberdade, é a lei
fundamental de uma natureza supra-sensivel, ele também afirma que a liberdade é
um supra-sensivel em noés; um principio ativo, mas supra-sensivel que,
independentemente da natureza e da causalidade mundana, determina fenbmenos.

Diante destas consideracdes, constatamos que Schiller da continuidade ao projeto
iniciado com a filosofia kantiana, permanecendo na esfera da abstracdo da consciéncia
estética que permeia toda estética idealista. Do ponto de vista do desenvolvimento desta
tradicdo de filosofia da arte, devemos continuar com o exame do pensamento estético de
Schelling, que nos oferece uma oposigdo mais sélida a estética kantiana. A proposta
exposta em “Filosofia da Arte” é fundamental para a compreensao de como a filosofia se
converte, dentro do idealismo, na busca de uma razédo estética que somente pode ser

superada pela devida investigagao sobre o tempo préprio das obras de arte.

1.4 A Filosofia da Arte a partir do Absoluto

Acompanhando o desenvolvimento da tradicdo idealista no tratamento das obras de
arte, conforme interpretado por Gadamer, observamos que o principio transcendental para
a estética fornecido por Kant, fundado no conceito de génio, permeia a estética de
Schiller. Tal principio transcendental apenas € abandonado na proposta de filosofia da arte
langada por Schelling gragas ao desenvolvimento da nogéo de absoluto. De acordo com o
exposto em “Verdade e Método” (1999, p. 114-5):

Diferentemente de Kant, o ponto de vista da arte tornou-se, com isso, aquele que
abrange toda a produgao inconscientemente genial e abarcou também a natureza,
que passa a ser entendida como produto do espirito. Com isso, porém, se
deslocaram os fundamentos da estética. Como o conceito do gosto do belo natural
também sofre desvalorizagéo, ou sera entendido diferentemente. O interesse moral
pelo belo na natureza, que Kant descrevera tdo entusiasticamente, da lugar ao
auto-encontro do homem nas obras de arte.

Devemos, portanto, explorar de que maneira a compreensido da arte passa a se
articular a partir da nogdo de absoluto. Para este objetivo, devemos nos voltar para a
contribuicdo filosdfica de Schelling. E crucial notar que delimitacdo kantiana do alcance da
razdo €& completamente rejeitada por Schelling, que se ocupa principalmente do
desenvolvimento de um sistema capaz de explicar nada menos que todas as coisas, sob a
nocao de absoluto. Isto esta refletido na reabilitacdo da interpretagcdo neoplatonica de
Platdao, pois a seu ver, a esfera ideal é a propria realidade. Sua defesa platdnica passa
pelo argumento de que a opinido negativa do filésofo grego a respeito das obras de arte

apenas traduz uma critica ao realismo vulgar (cf. SIMPSON, 1989, p. x).



44

Esta ideia é particularmente cara ao projeto inicial de Schelling de unificar todas as
ideias na ideia de beleza, tomada como a mais elevada em sentido platénico. Devido a
este objetivo, as obras de arte sdo tidas como o mais significativo produto da humanidade.
Ao se afastar de Kant e dissolver a separagdo entre fenbmeno e numeno, Schelling
defende que as obras de arte sdo a encarnagdo do ideal no real, e ndo apenas algo
através do qual a mente reconhece sua prépria faculdade de julgar. A obra de arte passa a
ser o lugar de convergéncia entre o real e o ideal, e precisamente por isso sua beleza é
obvia e necessaria.

Segundo a recapitulacdo de Hammermeister (2002) da estética alema, antes da
contribuicdo de Schelling, a questdo do ser na filosofia da arte permanecia subestimada
ou inteiramente desconsiderada. Ao examinar os conceitos de ser e de belo, Schelling
busca recuperar a relagao entre verdade e beleza. Nessa perspectiva, tanto Kant quanto
Fichte falharam em compreender a esséncia da filosofia transcendental por manterem a
distingdo entre fendbmeno e numeno. Enquanto o projeto kantiano envolve explicar e
compreender todos os fendmenos dentro dos limites da razao, Schelling, gragas a sua
influéncia romantica, abre espaco para que fatores irracionais auxiliem na formagao do
conhecimento. Fichte, de quem Schelling foi colega temporariamente, e cujos trabalhos
repercutiram em sua formacao filosofica, também é criticado por dar prioridade absoluta a
consciéncia fundada na razao pratica, considerando a natureza como instrumento para os
fins da mente (Cf. BOWIE, 2003, p.74-5).

Para Schelling, o que ocorre é precisamente o oposto, pois a filosofia
transcendental, a seu ver, envolve ir além do circulo da consciéncia para escapar de
permanecer como produto da intuicdo interna. Reabilitar a nogao de ser € importante,
nesta perspectiva, para romper com a prioridade dada a consciéncia. Segundo Schelling,
0 ser necessariamente antecede a consciéncia, visto que nenhum conceito pode exaurir
seu conteudo. Esta linha de pensamento culmina na rejeicdo da cisdo entre sujeito e
objeto, a partir da qual o filésofo defende que a diferenga entre ambos somente passa a
existir devido a uma identidade prévia. A filosofia da identidade desenvolvida por Schelling
tenta ultrapassar a dicotomia entre mente e corpo e escapar das armadilhas do
pensamento representacional. Somente a partir da filosofia da identidade podemos
compreender sua concepgao de arte, pois as obras artisticas promovem a interacdo de
fatores racionais e irracionais (Cf. BRAECKMAN, 2004, p. 554. In: The Review of
Metaphysics, V. 57).

A arte, segundo sua filosofia, € construida como identidade das atividades

conscientes e inconscientes, e através dela, necessidade e liberdade se relacionam. A



45
obra de arte resulta da incorporagao do ideal dentro do real, aparecendo como produto de
um jogo entre o absoluto (das Unbedingte) e o finito. A nogdo de absoluto surge com a
finalidade de designar aquilo que jamais pode ser compreendido como uma coisa, aquilo
que necessariamente escapa a conceituagdo, na medida em que € alheio a propria
separagao entre sujeito e objeto. Hammermeister (cf. Op. Cit., p. 67-8) nos oferece
evidéncias de quao cara é a nogao de absoluto aos roméanticos, mostrando que Novalis
desenvolveu este mesmo argumento.

O absoluto, sendo inacessivel por conceitos, apenas podera ser apresentado
através da intuicao intelectual, que por sua vez, é possibilitada pela intuicao estética. Nao
ha possibilidade de, segundo a proposta do sistema do idealismo transcendental,
obtermos qualquer conhecimento objetivo do absoluto através da filosofia. A partir dai,
Schelling desenvolve a ideia de que obras de arte sdo capazes de nos oferecer uma
compreensao privilegiada da unidade absoluta que precede a separagao entre sujeito e

objeto. De acordo com Machado (Op. Cit., p. 90):

Por um lado, em continuidade com seus escritos anteriores a respeito da
apresentagédo do absoluto, Schelling defende, no Sistema, a existéncia, na propria
inteligéncia, de uma intuicdo pela qual o eu é por si mesmo consciente e
inconsciente, indicando que € apenas por uma tal intuigdo que poderemos, por
assim dizer, fazer a inteligéncia sair de si propria e resolver o problema mais
elevado da filosofia transcendental: a explicagdo do acordo do subjetivo e do
objetivo. Se é o absoluto que estabelece a harmonia entre a atividade objetiva e a
atividade subjetiva, que contém o fundamento universal da harmonia
preestabelecida entre o consciente e o inconsciente, esse principio absolutamente
idéntico s6 pode ser apresentado numa intuicao intelectual. Mas isso néo é tudo.
Pois, por outro lado, Schelling da, nesse livro, um passo importante na passagem
da limitacdo kantiana da intuicdo a sensibilidade para a concepg¢ao metafisica
moderna de intuicdo intelectual — ao estabelecer que essa intuicao soé existe na arte,
€ uma intuicao estética. Sua tese a esse respeito € que o fundamento originario de
toda harmonia entre o subjetivo e o objetivo sé pode ser apresentado em sua
identidade originaria pela intuigao intelectual gragas a obra de arte.

Nao ha oposigao entre filosofia e arte no pensamento de Schelling, embora a
primeira ndo possa ser completa sem a segunda, pois a seu ver, a filosofia ndo € mera
atividade nem simples conhecimento, e sim uma atividade inteiramente permeada de
conhecimento. Ha na filosofia uma unidade que ndo pode ser quebrada, pois apenas uma
realidade é absoluta, e a partir de uma esséncia unica emana toda a diversidade na
medida em que esta totalidade indivisivel se posiciona sob diferentes determinagdes,
denominadas como poténcias.

A arte, na medida em que ndo é determinada apenas pela atividade consciente, é
capaz de promover a compreensao de elementos que escapam a consciéncia. Assim, a
obra é tida como campo tanto para a atividade consciente, quanto para a inconsciente. O

artista, de acordo com Schelling, é capaz de capturar algo de infinito que escapa de nossa



46
compreensao. Tradicionalmente, a intuicdo estética foi relegada a uma posigao
secundaria, que dada a sua natureza representativa ou imitativa, estaria impossibilitada de
conter algo de verdadeiro. Porém, Schelling rompe definitivamente com esta tradicao,
identificando essencialmente a beleza com a verdade e defendendo que o belo ndo € uma
propriedade da natureza, estando mais intrinsecamente conectado a verdade que aos
objetos naturais.

Embora tanto a filosofia quanto a arte se fundem num principio absoluto, Schelling
enfatiza a construgdo historica da arte, que segundo sua opinido, ndo € suficientemente
levada em conta pela educacido académica. Em seu pensamento, a arte se desenvolve a
partir da propria existéncia histérica da natureza, e esta posi¢cao exige uma concepgéao de
tempo diversa daquela estabelecida como transcendental. Ao invés de conceber o tempo
como condi¢do transcendental da experiéncia, que € puro e desprovido de conteudo,
Schelling sugere que o tempo se estrutura em camadas que se exibem em movimento
historico. As obras de arte sao tidas como produtos da propria determinagao do tempo, e
sao capazes de mediar relagcbes dicotbmicas como as relagbes entre consciéncia e
inconsciéncia, liberdade e necessidade, universal e particular, de maneira esquematica,
simbdlica e alegdrica. Schelling concebe a historia da arte ndo como uma historia do
progresso, mas como uma serie de relagbes entre o real e o ideal, denominadas
Indifferenz. Apesar das distingdes ébvias entre a arte grega e a crista, o mundo do espirito
se manifesta em ambas, determinando-as (Cf. SIMPSON, Op. Cit., p XIV-XV).

A nocgao de absoluto, para Schelling, € o fundamento que Ihe permite sustentar que
nao ha uma cisdo insuperavel entre particular e universal ou entre finito e infinito, pois
ambos os aspectos se encontram unificados na arte. Esta concepgao deriva da nogao
kantiana de génio, segundo a qual é a natureza que fornece, através do artista genial, as
regras para a arte. Na interpretacdo de Schelling, € a prépria natureza como forga
inconsciente que entra em jogo com a consciéncia do artista e produz algo inteligivel que
nao pode ser explicado apenas pela razdo. Antes, a obra de arte enquanto resultado de
forcas opostas, pode nos dizer muito mais sobre a realidade do que a propria
racionalidade, eis que esta estd sujeita a infinitas interpretagdes, enquanto a ciéncia
somente pode tratar das relagbes de causa e efeito de uma série de eventos. Isto leva
Schelling a afirmar que a arte € o verdadeiro 6rgdo e documento da filosofia, sempre
registrando o que ela ndo pode representar externamente, conforme se apreende na

seguinte passagem de sua obra:

Se a intuigdo estética € meramente a intuicdo intelectual tornada objetiva, é auto
evidente que a arte é de uma s6 vez o unico verdadeiro e eterno 6rgao e documento
da filosofia, que sempre continua a nos falar daquilo que a filosofia ndo pode retratar



47
em sua forma externa, a saber, o elemento inconsciente na agéo e produgao e sua
identidade original. A arte é superior ao filosofo, precisamente porque ela se abre
para ele como se fosse o mais sagrado dos sagrados, onde queima em eterna e
original unidade, como se numa chama unica, aquilo que na natureza e na histéria
esta afastado, e na vida e na agdo, assim como também no pensamento, devem
para sempre voar separadas. (1989, p. 231).

Diante disso, podemos argumentar que ndo ha nenhum acordo trans-histérico ou
intercultural que estabeleca critérios para o que € arte, mediante os quais se torne
possivel definir que obras se caracterizam como tal. Porém, para Schelling, a prépria
incapacidade de classificar conceitualmente a arte € justamente o que a torna significante,
eis que sua esséncia € desafiar nossas concepgdes estabelecidas e abrir novas
possibilidades de compreensdo do mundo e de nds mesmos. As obras de arte
representam a identidade das atividades conscientes e inconscientes, embora uma nio se
converta na outra. Antes, as tendéncias conscientes e inconscientes permanecem
intactas, e é justamente a incapacidade de concilid-las que garante a multiplicidade de
interpretacdes das obras de arte. A ideia, tdo cara ao romantismo, de que as obras de arte
sdo sujeitas a infinitas interpretagdes, embora dependa da constante colisdo entre
consciéncia e inconsciéncia, se manifestam como quietude e grandeza, mesmo quando o
conteudo da obra & amplamente emocional ou mesmo doloroso, pois este € o traco
fundamental da beleza (cf. BOWIE, 2006, p. 247).

De acordo com Schelling, até mesmo o belo que somos capazes de identificar na
natureza depende de nossa familiaridade com as obras de arte para ser reconhecido, e
neste aspecto reside sua principal oposicdao a Kant. Enquanto o pensamento kantiano
atribui ao génio a fungao de favorito da natureza, assumindo que a mais elevada beleza a
esta pertence, Schelling rejeita esta hierarquia e sustenta que os objetos criados pela
humanidade s&o responsaveis por fornecer os critérios que nos permitem julgar a
natureza como bela. Além disso, Schelling defende veementemente que as obras de arte
sao fins em si mesmas, e precisamente por isso elas mantém sua integridade. Ter a arte
como fonte de prazer sensivel a degrada, e mesmo a tentativa de conecta-la a moralidade
ou ao conhecimento é infrutifera, pois estes possuem finalidades especificas que nao se
integram a liberdade absoluta da arte.

Disto se segue uma nogao de filosofia que é incapacitada por sua propria
contradicdo, pois a tarefa da filosofia € pensar o absoluto, porém seu modus operandi
consiste em conquistar conhecimento através de conceitos, pelos quais o absoluto é
inalcangavel. O sistema filoséfico desenvolvido por Schelling atribui a arte o papel de
articular e simbolizar o absoluto, cuja natureza € irrepresentavel, de modo que tanto a

ciéncia quanto a filosofia estdo fadadas a incompletude caso ndo se alinhem a arte. Por



48
este motivo, Schelling propde que a filosofia e as ciéncias naturais retornem a poesia
através de uma “nova mitologia”, que n&o é invengdo de um unico poeta, mas de uma
“nova raga”, responsavel por uma “poesia universal”’, embora deixe em aberto como seria
esta nova mitologia e em que ela consistiria. Em linhas gerais, a nova mitologia teria a
funcdo de unir a intuigcdo estética a politica, tornando a arte um instrumento da filosofia
pratica, de acordo com as linhas gerais estabelecidas no “Mais Antigo Programa
Sistematico do Idealismo Alemao” (Cf. STURMA, 2006, p. 224). A apreensao da obra de
arte € sempre um fenébmeno privado, porém através de sua incorporagdo numa mitologia,
ela se converteria em fenbmeno social. De que maneira esta transicdo entre a esfera
pessoal e a esfera publica seria realizada e como isto alteraria a propria produgao artistica
€ algo que Schelling jamais explicou em seu projeto (Cf. Ibid., p. 228).

Porém, nem o proprio Schelling sustentou ao longo de sua vida intelectual a
prioridade inicialmente dada as artes. Em sua obra “Filosofia da Arte”, a filosofia &
equiparada a arte, e a propria linguagem passa a ser vista como obra de arte, pois € a
expressao direta de um ideal, seja ele conhecimento, pensamento, sentimento ou vontade
em algo real. A arte mantém seu papel de revelar aquilo que ndo pode ser subsumido aos
conceitos, entretanto cabe, em Uultima instancia, aos filésofos interpreta-la. Nesta
perspectiva, arte e filosofia oferecem meios distintos de elaborar o que Schelling chama
de “identidade absoluta”, que corresponde a compreensao da realidade.

No paradigma estético desenvolvido por Schelling a fungdo epistémica da arte
domina todas as outras, enquanto as fungdes praticas sdo ignoradas. A obra de arte
precede a ciéncia, sendo um produto do espirito humano cuja finalidade é revelar uma
verdade diversa daquela da ciéncia, mais fundamental, e que serve de fundamento para
as demais. Sem a atividade reveladora da arte, nenhuma investigacao individual seria
possivel. A nogdo de que as obras de arte podem, de alguma maneira, nos oferecer uma
intuicdo estética do absoluto capaz de superar a distancia entre sujeito e objeto, revelando
a verdade, lanca sua influéncia na filosofia da arte de Hegel, mas também posteriormente
reverberara nas investigacbes sobre arte de Heidegger e de Gadamer. Devemos,
portanto, expor aqui de que maneira Hegel tratara da nogdo de absoluto, e em que
medida suas criticas a Schelling nos oferecem uma filosofia da arte, pela primeira vez,
ciente da historicidade das obras.

Ao discutir a relagdo de Hegel com os romanticos, Marcia Cristina Ferreira
Gongalves nos diz o seguinte (2002. In: Forum Deustch - Revista Brasileira de Estudos

Germanisticos v. VI, p. 42-51):

Uma das maiores diferengas filosdéficas entre Hegel e Schelling se da em torno do



49

conceito de natureza, ou melhor, da discussdo sobre a relagao entre espirito e
natureza. A critica de Hegel a concepgao schellingiana de natureza, se estende,
contudo, a toda uma forma de pensar romantica, que se inaugura no fim do século
XVIII e inicio do século XIX, e que representa para Hegel uma espécie de ameaca
ao estatuto racional conquistado a partir do movimento do iluminismo, como por
exemplo, o retorno de categorias filosoficas pré-reflexivas, como o conceito de
revelagao ou a ideia mesma de intuigao.

Isto levara Hegel a desenvolver sua nogao de espirito absoluto em oposigcédo ao que
Schelling desenvolveu como absoluto. Em principio, a discordancia nao foi motivada por
questdes ligadas a filosofia da arte, mas exercera profundas influéncias na concepc¢ao de
arte hegeliana. O filésofo inicia suas “Prelegdes sobre Estética” delimitando seu campo as
belas artes, categoricamente excluindo de seu escopo o belo na natureza e defendendo
que a beleza produzida pelo espirito € mais elevada e superior a qualquer objeto
encontrado no mundo natural. Para melhor compreendermos como a arte se encaixa do
pensamento hegeliano, devemos antes de tudo notar que, ao seu lado encontramos ainda
a filosofia e a religido, sendo estes os trés meios de expressao dos valores intrinsecos de
uma civilizacdo. Embora arte, religiao e filosofia partiihem do mesmo conteudo universal,
eles diferem em matéria. A arte apresenta seu conteudo sensivelmente através da
fabricagdo humana, a religido € expressa por meio de imagens mentais daquilo que é
divino, e a filosofia se ocupa das concepgdes puras, dos conceitos.

Historicamente, a seu ver, a humanidade se desenvolve culturalmente num
movimento que sai da “sensac¢ao” para a “concep¢ao” de maneira semelhante a retratada
por Platdo na saida da ignorancia para o conhecimento. Isto leva Hegel, logo no inicio de
suas licbes, a justificar a relevancia do estudo sistematico das obras de arte, visto que a
principio, as obras de arte se fundam na ilusdo e na aparéncia. Além disso, |he parece
pertinente questionar a possibilidade de investigacdo cientifica acerca de objetos cuja
apreensao depende tdo majoritariamente das sensagdes. As representagdes do belo sdo
sempre particulares, dada a ilimitada variedade de formas em que a beleza pode se
manifestar, porém, a atracdo humana por ela € um trago universal. Isto serve para Hegel
como um indicativo da possibilidade de investigar a natureza das belas artes,
consideradas como manifestacdo da liberdade, salvaguardadoras das mais significativas
representacdes dos povos que as produziram. Além disso, nas obras de arte o que é
sensivel e efémero se combina a irrestrita liberdade do pensamento conceitual para
expressar uma realidade superior que brota do espirito. Segundo Hegel, as obras de arte
ndo sdo apenas representacdes, mas apontam para algo de espiritual. E a partir dai que
encontraremos, pela primeira vez na historia da estética idealista, uma formulagcédo da obra

de arte como manifestacao sensivel da ideia.



50

1.5 A Obra de Arte como Manifestagao Sensivel da Ideia

E de conhecimento geral que Hegel apresentou sua estética em cursos ministrados
em Heidelberg e Berlim, sem jamais publica-la na forma de um livro. Apés sua morte,
notas de suas aulas foram reunidas e publicadas por Heinrich Gustav Hohto, que segundo
historiadores, tomou algumas liberdades na adaptacdo do texto que foi denominado
“‘Prelecbes sobre Estética”. Embora seja dificil precisar quéo fiel esta obra & ao
pensamento de Hegel, especialistas em geral concordam que os principios estéticos ali
expostos sao coerentes com o sistema metafisico hegeliano (cf. WICKS, 1993, p 348).
Entre os que aceitam a reconstru¢cao do pensamento hegeliano empreendida por Hohto,
encontramos Gadamer, que dela retira consideragdes fundamentais que sustentardo sua
propria filosofia da arte.

Ainda que as obras de arte ndo sejam a maneira mais eficiente de conhecer a
totalidade que Hegel denomina “Espirito Absoluto” (absolute Geist), elas podem e devem
ser vistas sob a luz da investigacao cientifica. A insuficiéncia da arte em revelar o divino se
da especialmente na época cristd, em oposi¢cao a época grega, na qual as obras de arte
revelavam com sucesso o sagrado (cf. HEGEL, 2001. p. 34-5). Dado o fato de o esplendor
e maior significado da arte ter ficado no passado, a ciéncia da arte aparece como mais
necessaria do que nunca. E relevante notar que Hegel associa a ciéncia a filosofia, pois “é
tarefa da filosofia considerar um objeto segundo a necessidade, que ndo pode, na
verdade, ser necessidade subjetiva ou estar submetida a uma ordem e classificagao
exterior e assim por diante” (Op. Cit., p. 36).

A arte, enquanto produto do espirito, tem como tarefa trazer os mais altos
interesses do espirito a consciéncia. Para Hegel, o exame das obras de arte tem dois
tipos de tratamento: o empirico, que cabe aos eruditos interessados em conhecer
amplamente as obras de arte particulares; e o tedrico, tal como se mostra na “Poética” de
Aristoteles e na “Ars Poetica” de Horacio, cuja finalidade é retratar os aspectos essenciais
da obra, mas que servem, em ultima instancia, para educar o gosto do apreciador da arte
em geral, ndo procedendo de maneira verdadeiramente filosofica. Hegel menciona
também o critico de arte Hirt e sua definicdo do julgamento estético e da formacao do
gosto a partir da nogdo de beleza como completude. Com isso, Hirt prescreve quais
devem ser os elementos essenciais de uma obra para que ela seja artistica, porém se
distancia da verdadeira investigacao filosofica. O objetivo de uma filosofia da arte deve

ser, antes de tudo, o significado da obra de arte, aquilo que ela simboliza, e ndo sua



51
materialidade. Segundo Hegel, a erudicdo tem seu valor somente na apreciagdo das
obras de arte individuais e no conhecimento das causas historicas que as cercam,
partindo sempre do particular, do existente.

O projeto hegeliano, por outro lado, consiste em teorizar sobre o belo em si mesmo,
sobre a ideia. Filosoficamente, esta tentativa teve sua origem em Platdo, porém, nas
palavras de Hegel “a falta de conteudo inerente a ideia platbnica ndo mais satisfaz as
necessidades filoséficas mais ricas de nosso espirito atual” (Id., p. 45). Isto o leva a
defender que a investigagcdo platdnica foi apenas o comego, e que para pensarmos
corretamente o conceito de beleza, devemos simultaneamente reconhecer a ideia
universal e a existéncia particular. Com o reconhecimento da existéncia particular da obra,
Hegel nega o carater mimético da arte tal como defendido por Platdo. Dada a necessidade
da filosofia de demonstrar seus objetos, e ndo simplesmente mostra-los como as demais
ciéncias, Hegel determina que o ponto de partida de sua investigagdo seja a concepgao
usual de arte, tal como se apresenta na consciéncia comum, para que a partir desta se
possa desenvolver mais rigorosamente seu conceito.

Inicialmente, Hegel aponta trés determinagbes usuais da arte: € produto da
atividade humana para atender as necessidades dos sentidos humanos, e possui uma
finalidade em si mesma. Embora a arte seja realizada pelos seres humanos e nao seja um
produto da natureza, ela ndo se constitui como atividade puramente exterior e mecanica.
Em verdade, é obra do espirito, e, portanto, possui caracteristicas particulares, nao
estando obrigada a cumprir normas especificas universalmente validas, mas mais
propriamente renovando, de maneira constante, suas regras. Isto fez com que a obra
fosse pensada como produto de um génio, posicao rejeitada por Hegel na medida em que
a propria formacdo do talento do génio requer essencialmente uma formacdo pelo
pensamento além da habilidade em produzir?. Outro aspecto importante se apresenta na
tendéncia de valorizar mais a natureza que os produtos da atividade humana. Esta nogao
€ rejeitada por Hegel, que atribui maior valor aos produtos humanos gragas a sua relagao
com o espirito, enquanto que os produtos da natureza, ao contrario das artes, jamais
podem expor ideais divinos. O argumento de que a natureza é o proéprio produto de Deus,
enquanto que a obra de arte é inferior por ser criagdo de uma criatura, é descartado com a
alegacao de que criagcao a proépria criacao divina se fortalece com a consciéncia humana,

conforme podemos averiguar na seguinte passagem (HEGEL, Op. Cit., 50-51):

Sobre este ponto, a consciéncia comum tomou como evidente a opinido segundo a
qual o produto da arte humana esta aquém do produto natural. Pois a obra nao

2 Hegel aponta os trabalhos da maturidade de Goethe e Schiller para demonstrar a importancia da
formacao na producéo das obras de arte (Cf. p. 50).



52

possui sentimento (Geflihl]) em si mesma e nem vida; pelo contrario, vista como
objeto exterior, € algo morto. Costumamos valorizar o vivo mais que o morto. Ora,
€ evidente que a obra de arte ndo tem movimento proprio nem é viva. O vivente
natural é uma organizagéo realizada conforme a fins em suas minimas partes,
tanto externa quanto internamente. Em contrapartida, a obra de arte sé alcanca
aparéncia de vitalidade em sua superficie; interiormente, contudo, € pedra,
madeira, tela, ou, como na poesia, representacdo que se exterioriza no discurso e
nas letras. Mas nao é este aspecto da existéncia exterior que torna uma obra um
produto da bela arte; ela sé é obra de arte quando, brotada do espirito, também
pertence ao terreno do espirito, foi batizada pelo espiritual e somente expde aquilo
que é formada em sintonia com o espirito. Na obra de arte, o interesse humano, o
valor espiritual que existe num acontecimento, num carater individual, numa agao
em sua trama e em seu desenlace é apreendido e se sobressai de modo mais puro
e transparente do que no terreno da restante efetividade ndo artistica. Por isso, a
obra de arte estd acima do produto natural, que néo fez esta passagem pelo
espirito. Assim, por exemplo, uma paisagem apresentada com sentimento e
conhecimento pela pintura, como obra do espirito, assuma uma posi¢cao superior a
paisagem meramente natural. Alids, nenhum ser natural expde ideais divinos,
como a arte o faz.

Aqui testemunhamos a maior razdo através da qual Hegel rejeita a visdo romantica
da arte. O projeto de superagcdo da dicotomia entre sujeito e objeto, a partir de uma
instancia como o absoluto proposto por Schelling, que seria acessivel por meio da intuigao
estética, se funda na necessaria separagcao entre os produtos da arte e os da natureza
(Cf. Gongalves, 2001, p. 18). Esta distingdo sera fundamental para as investigacdes
acerca do tempo proprio das obras de arte, conforme veremos na segunda parte de nosso
trabalho.

Por tras da diferenca fundamental entre o belo na arte e o belo na natureza, e
através da subordinagdo do segundo ao primeiro, constatamos de Hegel concebe a arte
como uma necessidade universal que emana da racionalidade humana, cujo objetivo é
promover o reconhecimento do espirito através da producdo exterior. Que a arte tenha
seu fundamento e sua origem na racionalidade humana nao torna menos importante o
fato de ela se constituir como produgao sensivel. Porém, os aspectos sensiveis das obras
somente se manifestam na medida em que se configuram como apari¢do sensivel da
ideia. Esta definicdo da arte serve para garantir sua autonomia fora dos parametros

kantianos, que sao rejeitados. Segundo Gongalves (Op. Cit., p. 52):

A obra de arte, no sentido hegeliano, envolve um interesse necessariamente
espiritual, que difere dos interesses prosaicos de consumo e uso. A obra de arte
nao é nenhum puro ser-para-outro, como a maior parte dos objetos prosaicos, mas
um ser-para-si, que atinge autonomia na medida em que tem potencialmente nela a
subjetividade refletida. A ndo-liberdade ou o destino cego da vida prosaica, ligada e
regida ainda por certos impulsos e interesses imediatos, contradiz a realizagdo do
ideal, que se da pela primeira vez efetivamente por meio da arte.

Para Hegel, o fato de a arte estar destinada a despertar o sentimento de agrado

causado pela beleza é o que a afasta das outras formas de conhecimento. Os



53
sentimentos despertados pela fruicdo da obra — sejam de temor, piedade, alegria ou alivio
— sempre dependem do belo que, necessariamente, emana da arte.

Hegel defende que sem principios universais para a compreensao estética, a
apreciagédo sensivel das obras de arte se torna dependente da formacgao (Bildung), que
determina o gosto. O critério de gosto, no entanto, ndo é suficiente para dar conta da
profundidade das obras de arte, pois é excessivamente superficial e incapaz de
reconhecé-las como manifestacao do espirito. Com a insuficiéncia do critério de gosto,
surge o conhecedor da arte, apto a discernir as varias influéncias historicas e culturais
presentes nas obras. A erudigdo promove a fruicdo da obra de arte, embora Hegel afirme
que ela nao é o unico elemento importante na compreensao da relagdo do espirito com a
obra, ou mesmo com a arte em geral, pois ater-se estritamente aos aspectos historicos,
culturais e formais das obras pode contribuir para que o intérprete cegue perante a
verdadeira natureza da arte na medida em que a compara com valores positivos, técnicos
ou historicos.

O essencial para que se apreenda o sentido da obra de arte € o reconhecimento de
que, embora esta somente exista gracas a sua aparéncia sensivel, ela ndo é dada
meramente a sensibilidade, antes ocupando uma posi¢cao essencial para o espirito. Desse
modo, concluimos que na perspectiva hegeliana, a obra jamais pode ser tida como um
ente material, pois sua esséncia apenas pode ser compreendida a partir de sua relacéo
com o espirito humano. Enquanto os objetos do mundo s&o desprovidos de qualquer
autonomia, servindo apenas para o uso de acordo com os desejos humanos, as obras de
arte sao tratadas como objetos existentes apenas para o lado tedrico do espirito (cf. Op.
Cit., p. 57), satisfazendo apenas os interesses espirituais.

A importancia da existéncia da obra de arte particular no pensamento de Hegel
separa radicalmente as investigagdes sobre a arte das ciéncias da natureza, pois estas
ultimas sempre buscam atingir principios universais, enquanto a filosofia da arte
necessariamente deve partir e permanecer na singularidade de cada obra. Por esta razéo,
Hegel defende que o sensivel na obra de arte apenas aparece superficialmente, néo
sendo a materialidade seu aspecto mais relevante. A obra de arte ndo € concebida como
as coisas naturais, e sim se situa no meio do caminho entre a sensibilidade imediata e o
pensamento ideal. Os aspectos sensiveis e espirituais precisam estar unificados para que
a obra de arte possa verdadeiramente se manifestar como tal.

Ja mencionamos que Hegel, na mesma linha que Schiller e Schelling, rejeita a
nocdo vulgar de que obras de arte sejam, de algum modo, imitagdo da realidade. O

fildsofo descarta igualmente a semelhanca da obra aos objetos representados como



54
critério para a definicdo do que é arte. Também menciona as diferengas culturais e a
patente dificuldade de se atingir uma nogéo universal de beleza como argumento contrario
a nogcao de que a arte imita a natureza. A semelhanga entre o objeto natural e sua
representacao €, para Hegel, apenas resultado de artificios técnicos (Kunststiicke) e nao
propriamente obras de arte. Somente se afastando de qualquer concepg¢do mimética
podemos compreender a finalidade que Hegel atribui as obras de arte na seguinte
passagem (p. 66):

A arte deve efetivar em nds aquele conhecido enunciado: “Nihil humani a me
alienum puto”. - Sua finalidade € assim expressa: despertar e avivar as
impressdes, as inclinagdes e paixdes adormecidas de fodo tipo; preencher o
coragao; permitir que os homens possam sentir — desenvolvido ou nao — tudo que
0 animo humano possa ter, experimentar e produzir em seu ser mais intimo e
secreto; permitir que os homens possam sentir o que pode mover e excitar o peito
humano em sua profundidade e em suas multiplas possibilidades e aspectos;
oferecer para o prazer dos sentimentos e da intuicdo o que o espirito possui de
essencial e de superior em seu pensamento e na ldeia, a saber, a magnificéncia
do nobre, do eterno e do verdadeiro; igualmente, tornar apreensivel o infortinio e
a miséria, o mal e o crime; ensinar a conhecer intimamente tudo que € horrivel e
horripilante assim como o que é prazeroso e beato; e por fim, deixar a fantasia livre
no jogo ocioso da imaginagdo assim como deixar as intuicbes e sentimentos
sensivelmente excitantes se regalarem num encanto sedutor. A arte deve, por um
lado, agarrar esta riqueza onipresente do conteudo para completar a experiéncia
natural de nossa existéncia exterior; por outro lado, deve excitar aquelas paixdes
em geral para que a experiéncia da vida ndo nos deixe insensiveis e entdo
possamos alcangar a predisposi¢ao para todos os fendmenos.

Neste posicionamento, averiguamos a completa rejeicdo de qualquer interpretacao
da arte como simulacro do real. Antes, sua fungdo é despertar sentimentos por meio da
aparéncia, que em ultima instancia, sera o desenvolvimento e manifestagcao de todas as
capacidades humanas e forgas individuais, em todas as direcbes possiveis. Isto leva
Hegel a defender que ha dois tipos de finalidade para a arte: uma comum as partes
singulares, e outra de natureza substancial, superior a primeira. Enquanto a finalidade
comum a cada poténcia desenvolvida pela arte € unica, de acordo com o conteudo do que
ela busca incrementar, a finalidade substancial confere unidade a todas as outras. Sobre
este ultimo tipo de finalidade, Hegel argumenta que inicialmente desempenha o papel de
moderar os apetites, auxiliando na superag¢ao da brutalidade e no dominio das paixdes, de
modo similar ao discutido por Aristételes em sua “Poética”, através da nocao de catarse.
Porém, para Hegel, as obras de arte, ao invés de incentivarem uma espécie de unidao
entre homem e natureza, sdo precisamente as ferramentas que permitem a separagao de

ambos. Nas palavras de Hegel (p. 69):

Podemos, na verdade, tomar de diferentes maneiras a afirmacéo corrente segundo
a qual o homem deve manter-se numa unidade imediata com a natureza; mas tal
unidade em sua abstragédo é justamente brutalidade e selvageria, ao passo que a
arte dissolve esta unidade para o ser humano, o levanta com méos suaves para fora
desta prisdo da natureza. A ocupagao com os objetos da arte permanece



55

puramente tedrica e com isso chama atengao primeiramente para as
representagdes artisticas em geral, e em seguida igualmente para o significado
delas, para a comparagdo com outro conteudo e para a abertura a
universalidade de consideragéo e seus pontos de vista.

A investigagdo desenvolvida por Hegel toma a obra de arte como instancia que
liberta o ser humano da natureza. De acordo com o filésofo, isto a conduz a uma
compreensao da finalidade da arte: o aperfeicoamento moral através da purificagcdo das
paixdes, novamente se assemelhando ao pensamento de Aristételes. A concepgéao de arte
como forga que auxilia no dominio dos desejos e na purgagao das paixdes culmina num
ponto comum, que segundo Hegel, é a instrugdo. A arte, na medida em que logra
manipular os sentimentos, transforma os seres humanos de tal modo que o filésofo afirma
que esta é o primeiro mestre dos povos. A fruicdo da obra, o seu poder de deleitar e
entreter sdo secundarios, pois sua finalidade é instrutiva. A arte € apenas um do meio para
a formacgao, em geral de principios morais. No entanto, isto se deve mais propriamente ao
fato de as obras de arte em geral nunca incentivarem a imoralidade do que a uma
caracteristica moralizante da arte em si.

Discordando da posigédo segundo a qual a moral € a finalidade ultima da arte, Hegel
observa que o ser humano eticamente virtuoso ndao € necessariamente moral, pois
moralidade requer reflexao e livre escolha daquilo que é racionalmente escolhido como
bom. A seu ver, a formacgao espiritual humana nos forga a habitar dois mundos distintos: o
da matéria, que nos sufoca com desejos e paixdes; e o da ideia, que fornece regras
racionais universais para nossas acdes. E tarefa da filosofia superar estas oposicdes, e
embora a arte contribua tanto para a formacgao espiritual quanto para a moderagao dos
desejos e paixdes, segundo Hegel, sua finalidade ndo deve ser compreendida a partir da
utilidade. Antes, a arte € um fim em si mesmo e nenhuma utilidade obtida a partir das
obras pode determinar seu conceito.

Antes de propor sua concepgao de finalidade da arte, Hegel examina o pensamento
dos filésofos que o antecederam, como Kant, Schiller e Schlegel e na propria histéria da
estética enquanto disciplina filoséfica, e encontra a necessidade de discernir as trés
formas da arte de acordo com sua relagcdo com as ideias. A primeira € a simbdlica,
denominada assim devido ao fato de a ideia ainda nao ter encontrado a forma, ou seja,
ela € um modo de expressdo que trata de seu assunto apenas de maneira indireta e
aproximada. Como exemplo de simbolismo, Hegel aponta para a arte oriental panteista,
conforme se apreende através da sua interpretagao: “por um lado, mesmo nos piores

objetos introduz o significado absoluto e, por outro lado, for¢ca violentamente os



56
fendbmenos na direcdo da expressdo de sua concepg¢ao de mundo; dessa maneira se
torna bizarro, grotesco e destituido de gosto...” (p. 92). Hegel associa esta modalidade de
arte a arquitetura, e a considera incapaz de conciliar ideia e forma, sendo, por
conseguinte, incapaz de expressar seu significado.

A segunda forma de arte, a classica, consegue eliminar as deficiéncias da forma
simbdlica, na medida em que adéqua a forma a ideia através da representacéo corporal
de figuras divinas. Para Hegel as esculturas gregas constituem uma concretizacdo da
espiritualidade, e a antropomorfizacdo presente nelas é uma etapa necessaria ao
desenvolvimento do espirito. A forma classica, contudo, aprisiona o espirito na
particularidade da forma humana, devendo ser superada pela terceira forma: a romantica.

Na forma romantica, finalmente a arte consegue expressar com profundidade a
subjetividade humana e expor o espirito segundo seu verdadeiro conceito. Segundo
Hegel, isto se deve ao surgimento e desenvolvimento do cristianismo, que une a natureza
humana e a divina de maneira imediata, capaz de ser representada sensivelmente.
Devido ao fato de na concepgao cristd Deus ser representado como espirito e ndo como
individuo, a arte romantica € capaz de ultrapassar a si propria num movimento que a torna
menos dependente da materialidade. Enquanto a arquitetura e a escultura séao
consideradas formas de arte inferiores por estarem relacionadas a arte simbdlica e a
classica respectivamente, a arte romantica possui trés meios para se manifestar: a
pintura, a musica e a poesia.

Na perspectiva hegeliana, a pintura trabalha com a imagem do homem e de seu
ambiente, elementos presentes também na arquitetura e na escultura, porém de maneira
menos dependente do espaco e da materialidade, visto que esta modalidade de arte
dispde apenas de duas dimensdes. Ao invés de representar a beleza do corpo como faz a
arte classica, a pintura expressa a subjetividade sensivel do artista. Hegel oferece como
exemplo da influéncia cristd a pintura da Madonna e seu filho, na qual o foco ndo é a
beleza do corpo, mas o belo no olhar de amor entre mae e filho. O mesmo vale para o
bom retrato, no qual o artista ndo se ocupa tanto da semelhangca com o retratado, mas
enfatiza a expresséo de caracteristicas subjetivas tais como a forga do olhar, a postura, a
suavidade no semblante.

A segunda arte romantica € a musica, cuja principal caracteristica € a eliminagao
completa da espacialidade. Conforme Hegel, a idealidade da matéria aqui se manifesta
apenas em idealidade temporal, servindo como ponto de transigdo entre a sensibilidade
material abstrata da pintura e a espiritualidade abstrata da poesia. Como muitos de seus

antecessores, Hegel tem na poesia a mais elevada forma de arte, eis que em sua



57
concepcao, somente ela pode se algar acima das suas possibilidades histéricas, sendo o
meio mais adequado de expressao do espirito absoluto. Por ndo possuir limites espaciais,
a poesia é tida como meio conceitual para a expressdo artistica, finalizando um
movimento de independéncia da sensibilidade iniciado com a pintura romantica. Isto
permite que a poesia nos transporte mais diretamente para a interioridade da
subjetividade humana. A poesia ndao somente se destaca das demais formas de arte, mas
perpassa todas elas na medida em que € o0 meio mais puro para a manifestagdao do
espirito. Nas palavras de Hegel “a arte poética € a arte do espirito tornado livre em si
mesmo e que nao esta preso ao material exterior e sensivel para sua realizagao, que se
anuncia apenas no espaco e no tempo interiores das suas representagdes e sentimentos”
(Op. Cit., p. 102).

Observamos nesta posicdo que a tendéncia de dissolugdo dos meios sensiveis da
arte representa um esforco para expressar o conteudo nado empirico do espirito. Por esta
razao, Hegel sustenta que o elemento poético € universal, presente em todas as formas
de arte. As formas simbdlica, classica e romantica sdo momentos da propria ideia de
beleza, que se purifica na medida em que se torna menos dependente dos elementos
sensiveis, se convertendo, através da poesia, em pensamento. Segundo Wicks em “The

Cambridge Companion to Hegel” (p. 359):

A poesia aborda esta forma ideal de expresséo, mas permanece atada a
especificidade da linguagem através do seu uso de expressdes figurativas. O mais
profundo objetivo da poesia, o proprio objetivo do espirito humano em geral entra
em conflito com as condigbes da expressao artistica. Em ultima instancia, a poesia
aspira se tornar filosofia, mas continua ligada ao seu modo literario de expresséao.
Por esta razdo a poesia contém tragos que imediatamente apontam na direcdo dos
modos mais avangados de expressao cultural, a saber, religido e filosofia®.

Depois da classificagdo das Formas de arte, Hegel guia sua investigagao para o
conceito de beleza subjacente a toda manifestagcao estética. Em seu pensamento, o belo
€ tido como um modo especifico de manifestar a verdade, o que situa a arte no mesmo
ambito da religido e da filosofia, as trés expressando de maneiras distintas o0 mesmo
conteudo.

Se a verdade contida na obra de arte apenas é expressa através da beleza, ainda
assim ela é insuficiente, pois Hegel, em ultima instancia, defende a superioridade da

filosofia dada sua capacidade de expressar-se conceitualmente. Isto justifica as inumeras

3Poetry approaches this ideal form of expression, but it remains tied to the specificity of language through its
use of figurative expression. The deepest aim of poetry, the very aim of the human spirit in general, thus
conflicts with the very conditions for artistic expression. Poetry ultimately strives to become philosophy, but it
remains bonded to its literary mode of expression. For this reason, poetry contains overtones that
immediately point in the direction of the more-advanced modes of cultural expression, namely, religion and
philosophy. (Tradugao nossa).



58
interpretacbes de sua estética que compreendem a arte como um estagio inicial de
manifestacdo do espirito a ser superado pelo desenvolvimento da filosofia. Stephen
Bungay em sua obra “Beauty and Truth” afirma que Christian Hermann Weisse foi o
primeiro a considerar que, embora muito difundida, esta posi¢cdo ndao € coerente com o
resto da obra hegeliana, pois parece substituir a racionalidade teorética pela historicidade
teorética (1989, p. 31). O fato € que a divisdo do espirito que caracteriza a arte como
intuicao, a religidao como representagao, e a filosofia como pensamento puro, dificilmente é
conciliavel com a posicdo segundo a qual estas trés manifestagcbes possuem o mesmo
conteudo. Porém, é a partir da unidade de conteudo da arte, religido e filosofia que se

sustenta a tese do fim da arte, que devemos examinar a seguir.

1.6 A tese hegeliana do fim da arte e o seu carater passado

A arte, constituida como manifestacdo do espirito, encontra seu limite em sua
prépria figura sensivel. Segundo Gadamer, na medida em que Hegel vé as obras como
aparéncias sensiveis e finitas que remetem ao invisivel e infinito, “a arte ¢ uma
contradicdo da finitude e infinitude que sé experimenta sua dissolucdo no conceito
filosofico da dialética especulativa e no saber absoluto” (GADAMER, 1994, p. 117). Esta
dissolucao corresponde a “morte da arte” e remete a propria realizagao historica das obras
de arte. O espirito, tendo como finalidade seu reconhecimento através do conjunto de
suas manifestagdes, deve necessariamente passar pelo estagio sensivel. Porém, a
realizagcdo plena do saber absoluto apenas pode se concretizar apds a superacao do
sensivel. Isto se da através do saber filoséfico, no qual as contradicbes entre o sensivel e
o espiritual sdo finalmente resolvidas e esgotadas.

A famosa tese hegeliana sobre o fim da arte sempre foi controversa, especialmente
aos olhos daqueles que a interpretaram literalmente. Na medida em que a arte é
concebida como manifestagao da verdade ao lado da religiao e da filosofia, para Hegel se
torna evidente que sua fungdo somente € completa durante um determinado periodo
histérico, o da religido da arte (Kunstreligion) na antiguidade grega. Cabe a arte mediar o
conhecimento que o homem tem de si mesmo, participando da propria constituicdo da
identidade do sujeito. No entanto, dada a natureza sensivel da arte e sua tendéncia
histérica a libertagdo da matéria para atingir seu apice na poesia, a verdade contida na
arte inclina-se a manifestar-se cada vez menos sensualmente e mais conceitualmente ao
ponto de ser substituida inteiramente pela filosofia.

Esta tese se aproxima daquela sobre o fim da histdria, cuja interpretagao literal



59
dificiimente é defensavel. A visdo de que a finalidade da histéria € a descoberta do
principio mais elevado do desenvolvimento histérico € a propria realizagédo deste
desenvolvimento, ainda que sempre incompleta. Do mesmo modo, a tese do fim da arte
em geral ndo € tomada como um anuncio do término de toda producéo artistica em todas
as civilizacdes e de sua pronta substituicao pela filosofia. Sobre o carater passado da arte,

conforme pensado por Hegel, Gadamer nos diz (2010, p. 76-7):

Eu defendi reiteradamente a tese de que a doutrina do carater passado da arte
significa em verdade a libertagdo da arte enquanto arte; uma tese para qual tenho
em meu favor inicialmente a evidéncia linguistica. A terminologia ensina como foi
somente no tempo de Hegel que se afrouxou a tal ponto o lago entre as habilidades
artisticas de todos os tipos e a “arte”, que a adigdo do termo “belo”, ou seja, que a
expressao “belas artes” se tornou supérflua. Se quisermos elucidar a partir dai a
doutrina do carater de passado da arte, sera preciso lembrar fundamentalmente
que mesmo as declaragbes de Hegel sobre as passagens de uma forma artistica
para outra precisam indicar algo sobre o sentido do fim da arte e sobre o carater
passado da arte. Pois estas declaragbes também tém por meta tal “passagem”.
Desse modo, porém, aprendemos que estes enunciados nao sdo enunciados sobre
o transcurso do acontecimento, mas sobre a ordem na reflexao filoséfica. Eles tém
em vista a verdade que o conhecimento filos6fico consegue distinguir nas
realidades fenomenais. Com isto, a questdo sobre o passado da arte encontra-se
na mesma linha que a posicdo inicial da arquitetura ou que a posig¢éo final da
poesia no sistema das artes — e, por fim, até mesmo que o problema conhecido do
fim da historia. Esta € uma analogia extremamente instrutiva. Ninguém pode
duvidar aqui de que o fim da histéria ndo tinha outra coisa em vista senao o fato de
nenhum principio superior poder sobrepujar o ideal da “liberdade de todos”. O que
¢é dito com isto ndo é que a histéria esta no fim, mas que a histéria ndo pode mais
ter lugar como um progresso no sentido da consciéncia da liberdade. Sim, talvez a
histéria ndo possa ser vista absolutamente como um progresso, mas seja o esforgo
que nunca se plenifica por produzir na realidade aquilo que corresponderia a
autoconsciéncia da liberdade.

Hegel, por vezes, parece ser inconsistente em sua histéria da arte, pois trata obras
de periodos distintos juntamente para fundamentar sua tese sobre o movimento historico
da arte atingindo seu fim. Sua inspiragdo para este posicionamento néo foi inovadora,
visto que Schiller também observava o desenvolvimento histérico da arte desde os gregos
até a época crista, e Schelling também incluiu este desenvolvimento em sua teoria para
propor a nova mitologia. A principal diferenga € que Hegel, em momento algum, propde a
recuperacao de ideais gregos para renovar a arte. A maior divergéncia entre Hegel e seus
supracitados conterrdneos reside justamente no fato de que, em sua concepcgao, a
mudancga do estilo grego para o estilo cristdo € a prova de que a arte sempre esteve neste
processo que culminara em seu fim. Segundo Gadamer, ndo ha inconsisténcia na
classificagdo da histéria da arte hegeliana, mas sim uma interpretagdo de seu
desenvolvimento que reitera a tese do carater passado da arte (GADAMER, Op. Cit., p.
77).

O carater passado da arte, caso ele seja compreendido assim, n&o significa por
isso de maneira nenhuma o fim da arte, mas implica tdo somente o fato de a arte



60

exercer a partir dai sua fungdo no interior de uma exigéncia de verdade mais
elevada. Esta subordinacéo determinou de fato a histéria primeva da arte ocidental
logo apds a aparicdo do cristianismo. A arte alcangou sua justificagdo em lutas
penosas contra a proibigdo as imagens caracteristicas dos judeus e a revelagao
cristd, contra a pretensdo a salvagdo da igreja. Na estética hegeliana, essa arte
possui 0 home genérico de arte “roméntica” — o que quer dizer que ela remete a
uma figura mais elevada da verdade. Aqui podemos nos lembrar do que era no
fundo a forma romantica da arte aos olhos de Hegel. Em verdade, tal como ele diz,
o mundo romantico s6 realizou uma Unica obra absoluta, e essa obra foi a difusdo
do cristianismo. Este elemento novo, o fato de o cristianismo ter chegado ao
mundo e trazido consigo o fim da arte classica, significa que para a arte romantica,
ou seja, para as mais multiplas figuras da criagdo artistica, que a sua verdade é
uma verdade romantica, isto €, ndo mais uma verdade absoluta, ndo mais a
concordancia entre fenébmeno e ser. Por isso, em um grau particular, a pintura e a
musica sao — e, naturalmente, antes de tudo a poesia — formas da espiritualizagao
e dissensibilizagdo, mesmo que sua propria forma de apresentagdo seja e
permanega sendo uma vez mais a forma do “aparecer sensivel da ideia”.

O mais forte argumento contra a interpretagéo literal da tese do fim da arte se
apresenta na colocacao patente de que a época em que a arte ndo mais expressa 0s
interesses mais profundos da humanidade é a sua propria, e que a partir dai, desde o
século XIX, a arte pertence ao passado. Evidentemente, Hegel ndo poderia ter previsto a
ruptura com os parametros estéticos classicos, ocorrida na arte do século XX, tampouco o
surgimento de novos meios de expressao artistica tais como a fotografia e o cinema. Do
ponto de vista hegeliano, a arte como modo central de expresséo cultural na antiguidade
grega foi substituida pela arte romantica que, mesmo estando relacionada a religiao crista,
nao mais representava apenas o divino. Seu pensamento, ao priorizar o desenvolvimento
histérico humano, assume que todos os povos chegam a uma época na qual a arte aponta
para fora de si mesma, se aproximando da filosofia.

Conforme Wicks, Hegel acerta em afirmar que a arte é produzida em todas as
civilizagdes. O modelo hegeliano que parte da sensagdo em busca da concepgado é uma
explicagdo possivel para o desenvolvimento cultural humano, ilustrando que as
civilizagbes passam pelo estagio artistico, progridem para o religioso e finalmente chegam
ao filosofico. O fim da arte € um movimento eterno que se repetiria entre todos os povos, e
somado a declaragdo hegeliana de que cada época atinge maiores niveis de
autoconsciéncia que a anterior, o fato de a arte moderna ter se desenvolvido de uma
maneira que Hegel seria incapaz de conceber ndo anula sua teoria estética, mas apenas
sua interpretacgao literal (cf. WICKS, op. Cit. p. 368-371).

O fato é que em varias passagens de sua obra Hegel demonstra a crenga de que
sua propria época € o apice do que ele considera civilizagao, deixando clara sua posi¢cao
acerca da inferioridade cultural de outros povos. O tipo de etnocentrismo evidenciado em

suas opinides sobre os costumes nao europeus definindo-os como “barbaros, destituidos



61
de gosto, totalmente deformadores ou mesmo perniciosos” (HEGEL, op. Cit, p. 53) é
caracteristico de sua época. A tese do fim da arte, nesta perspectiva, parece reflexo de
uma visdao de mundo orientada, teoricamente, em direcao a justificar e ter a si mesma
como a prépria finalidade da histéria e do desenvolvimento humano.

Contudo, a defesa da verdade presente na obra de arte proposta pelo sistema
hegeliano sera extremamente influente para o desenvolvimento da estética. Gadamer
sustenta que as contribuicbes de Hegel possibilitaram a libertacdo da arte enquanto arte.
Na medida em que a obra de arte é ontologicamente definida como acordo entre
sensibilidade e pensamento puro realizado historicamente, ela é capaz de, materialmente,
constituir uma expressao da verdade. Dada esta propria natureza material e as limitagdes
historicas, a arte ndo pode conter a totalidade da verdade como pretende a concepgéo de
pensamento filoséfico hegeliana. Embora se depare com esta limitagédo, a arte possui sua
relevancia como meio de expressao da verdade na medida em que, mesmo se incapaz de
expressa-la conceitualmente, o faz a partir da multiplicidade do real. Costumes e normas
de diferentes povos encontram mais facilmente espaco para se manifestar através da arte
e ndo podem ser substituidos pelo conhecimento abstrato.

E relevante notar que Hegel também concorda com Kant a respeito de que obras
de arte ndo podem ser subsumidas pelo conceito, 0 que nos leva a pensar que a
pluralidade da verdade manifesta através da arte ndo pode ser dispensada, mesmo apos
a afirmacdo hegeliana de que a arte pertence necessariamente ao passado. Segundo
Gadamer, a arte permanece como totalidade do passado precisamente porque a
totalidade é simbdlica. A arte como forma de representacdo mais externa da verdade
pertence ao passado apenas porque a verdade do espirito encontra na filosofia uma
maneira mais completa, dada sua natureza estritamente conceitual, de exprimir o
verdadeiro.

Seguindo este aspecto do pensamento hegeliano sobre as obras de arte,
observamos que cabe a filosofia, dada a sua natureza conceitual, exprimir a verdade;
enquanto que cabe a arte expressar o belo. Tanto a verdade quanto a beleza refletem o
espirito absoluto, porém a verdade reflete as coisas como elas sdao conceitualmente,
enquanto a beleza, por manifestar-se de modo sensivel, reflete as crengas dos povos que
produziram a arte através do qual o belo torna-se efetivo. Quando Hegel declara que a
obra de arte jamais pode ser compreendida como um ente puramente material, mas que
sempre se deve ter em vista seu conteudo, ele esta defendendo que os elementos
materiais da obra existem somente em funcdo de encarnar, de trazer a existéncia ao

sentido que seu conteudo exprime. Nenhum aspecto da obra é dispensavel na



62
compreensao do sentido de seu conteudo e qualquer objeto no qual este conteudo esteja
ausente nao pode ser considerado como obra de arte.

Designando arte, religiao e filosofia como modos especificos de manifestagao e
reflexdo de um mesmo conteudo, a saber, o fundo metafisico que sustenta todo seu
sistema, o espirito absoluto, Hegel finalmente distingue a arte dos demais produtos da
humanidade e eleva a verdade sensivelmente manifesta na beleza das obras de arte ao
status de legitima necessidade humana. Trata-se de uma necessidade que independe
tanto da religido quanto da filosofia. A exemplo disso temos a arte religiosamente motivada
que revela uma verdade n&o gragas a natureza da religido, mas ao meio que a arte tem
de encarnar a verdade através da beleza; ou mesmo a arte moralizante, cujo mérito e
eficiéncia deve-se muito mais a sua beleza que propriamente aos principios morais ali
difundidos. Ao estabelecer esta primazia da arte em revelar a verdade especificamente
através do belo, se torna evidente por que a arte €, também, uma maneira especifica de
nos afastar da natureza e se tornar o principal produto de seres que sao eles mesmos
cultura.

Assim, quando uma obra de arte é bela, ela ndo é apenas bela, mas contém uma
legitima verdade a respeito da cultura que a produziu. Isto aparece com clareza em nosso
apreco pelas obras do passado, nas quais conseguimos vislumbrar valores e ideais de
tempos que se foram. A tentativa de capturar o conteudo das obras do passado justifica a
atual relevancia dos museus e dos esforgos gerais em preserva-las. Quando Hegel
sustenta que a arte pertence ao passado, ele planta a semente do principio hermenéutico
da distancia temporal como critério para a compreensao tal qual como vira a ser
desenvolvido por Gadamer. As interpretacdes do sentido da arte romantica, e mesmo da
arte moderna, em época do tdo alardeado pds-modernismo advoga em prol dessa
posicdo. A tese do carater passado da arte e de seu fim torna patente a necessidade de
uma consciéncia estética ciente de sua dimensao histérica para que, genuinamente,
possamos compreender 0 que a existéncia da arte em geral significa filosoficamente, qual
sua definicdo ontoldgica e como ontologicamente ela nos define.

Devemos, assim, considerar que, se a obra de arte revela a verdade sobre um
determinado povo e seus valores, devemos admitir que os juizos emitidos acerca de seu
conteudo, em ultima instancia, ndo se dirigem apenas a obra, mas a verdade que ela
contém, sendo portanto juizos morais. Quando Hegel critica os pés das mulheres
chinesas e os adornos africanos, o faz precisamente com base em juizos morais € nao
estéticos. Por mais inadequadas que estas criticas soem hoje, elas sao reflexo da visao

hegeliana de arte ndo apenas como expressdo do belo dissociada do contexto histérico



63
que a produz. O fato de critérios éticos poderem ser tomados como ponto de partida da
avaliagao das obras de arte ilustra uma ruptura com o paradigma kantiano do gosto como
critério de apreciagdo estética. E importante notar que, para Kant, as obras de arte sdo
produtos de um génio, o favorito da natureza, e sua beleza jamais se equipara a natural,
sendo sempre ontologicamente inferior; enquanto na perspectiva hegeliana o belo artistico
tem mais valor que o natural. Isto abre espago para que novas perspectivas sobre a arte
sejam desenvolvidas fora dos parametros do idealismo alemao, introduzindo os aspectos
existenciais e politicos da arte como detentores de conteudo verdadeiro, relevante a
investigacao filosofica.

A guinada estética oferecida pela filosofia hegeliana aparece com clareza no
pensamento dos fildsofos que o sucederam. A interpretacdo da controversa tese sobre o
fim da arte como uma tese sobre seu futuro na modernidade serve como impulso para a
libertagdo da arte de seu viés religioso ou moralizante. Desde o surgimento da estética
como investigacao de uma espécie de conhecimento sensivel até a associagao hegeliana
entre arte e verdade a partir da nocao de que a prépria beleza € a manifestagao sensivel
do verdadeiro, foi percorrido um longo caminho pautado pela diferenga entre techne ou
ars (a arte no sentido de um produto humano que atende uma demanda) e as belas artes
cujas obras adquirem uma relevancia peculiar que nao é traduzida através da utilidade. A
influéncia da filosofia da arte desenvolvida por Hegel desempenha uma funcéao
fundamental na ruptura com qualquer viés utilitarista na compreenséo das obras de arte.
Hegel inaugura um novo paradigma para a filosofia da arte na medida em que toma as
obras como expressao universal de um conteudo verdadeiro, sem que isso desemboque
numa concepcdo a-histérica de arte como a presente em Schelling. E precisamente o
reconhecimento da historicidade das obras, ainda que de maneira confusa devido a tese
do fim da arte, abrindo espacgo para que a temporalidade especifica da producao artistica
seja objeto de investigacao filosdfica.

Embora Hegel exer¢ca uma influéncia fundante na concepg¢ao gadameriana de arte,
nao é possivel demonstrar a génese da concepcéo de temporalidade do belo sem antes
tratar de como se articulara a filosofia da arte depois da contribuicdo hegeliana. E
necessario, portanto, continuarmos nosso caminho de investigagao acerca da tradicao
idealista estética com a qual Gadamer dialoga, e a partir da qual € possivel que o
hermeneuta funde suas colocag¢des originais. Por este motivo, devemos explorar a
posicao desenvolvida por Schopenhauer, segundo a qual obras de arte nos fornecem um
conteudo verdadeiro, porém inteiramente desconectado da historia. Isto nos sera

relevante posteriormente devido ao impacto que tais ideias terdo junto ao pensamento de



64

Nietzsche sobre obras de arte.

1.7 A obra de arte como verdade supratemporal

Os amplos estudos de Hegel acerca das obras de arte foram feitos na mesma
época em que um de seus maiores criticos, Schopenhauer, empreende suas
investigacdes sobre a obra de arte e chega a conclusdes diametralmente opostas.
Mostramos como Hegel € o responsavel pelas consideragbes da arte como produto
intrinsecamente histérico. Nas reflexdes de Schopenhauer, encontramos uma posi¢cao
contraria, fundada na negacgao integral da historicidade. Arthur Schopenhauer marca seu
lugar na histéria da estética gracas a sua distancia dos fundamentos idealistas comuns
aos demais fildsofos de sua época. Contemporaneo de Hegel, Schopenhauer se via como
seu principal adversario, dedicando-lhe inumeras criticas cujo teor varia entre o agressivo
e o comico. Opositor do modus operandi da filosofia universitaria alema, Schopenhauer
tomou Hegel como simbolo de tudo aquilo que Ihe parecia problematico no discurso
filosofico de seu tempo.

Embora o trabalho de Schopenhauer anteceda cronologicamente a estética
formulada por Hegel, isto ndo é relevante em nosso estudo, pois a visao
schopenhaueriana sobre arte em nada se assemelha aquela da tradi¢ao idealista da qual
nos ocupamos até agora. Embora se considere o verdadeiro herdeiro da filosofia kantiana,
Schopenhauer desenvolve um sistema filoséfico peculiar que ndo pode ser comparado
com o de seus pares histoéricos.

Em sua principal obra “O Mundo como Vontade e Representacdo” Schopenhauer
defende uma metafisica incomum em sua época, pois sua base, em ultima instancia, ndo
consiste em principios racionais, defendendo que a propria razdo emerge da
irracionalidade denominada como vontade (Wille). A vontade, no sentido
schopenhaueriano, é o ser. Tudo que €, € vontade. Tudo que pode ser conhecido, isto é,
todos os fendbmenos, ou como Schopenhauer coloca, as representacdes, possuem sua
origem nela. Trata-se de uma forgca cega, que apenas metafisicamente pode ser
compreendida, e segundo a controversa interpretagdo schopenhaueriana, a vontade
corresponde ao que Kant chama de “coisa-em-si”, pois “situa-se” fora do espaco e do
tempo, e justamente por tal motivo, fora do principio da razdo, sendo antes o proprio
fundamento do mesmo. Disto se segue que a vontade ndo pode ser conhecida, ao menos
ndo no mesmo sentido em que as representagbes sao, porém € possivel acessa-la

através da intuicdo. E o método intuitivo, portanto, que Schopenhauer propée utilizar para



65
compreender a vontade, e a partir dela, explicar todas as representacdes constitutivas do
mundo, desta maneira estabelecendo seu sistema.

O que se entende usualmente como vontade nada é além de vontade racional,
correspondente ao fendbmeno mais visivel do querer humano (SCHOPENHAUER, 2001. p.
120). Este entendimento da vontade, conhecido imediatamente, precisa ser estendido a
todos os outros fendbmenos, colocado em uma dimensao além do homem; sendo esta a
unica maneira de alcangar o conceito de vontade, uma vez que este, diferentemente de
todos os demais conceitos, ndo possui origem em qualquer representacdo. Partir de
qualquer outro conceito para tentar apreender o conceito de vontade seria, segundo
Schopenhauer, afogar-se em um conceito abstrato impossivel de ser ultrapassado.

Do mesmo modo que a vontade racional do homem pode ser percebida
imediatamente em seus atos, a vontade enquanto esséncia de todo fendmeno pode ser
observada em qualquer uma de suas possiveis manifestagbes. Isto significa que a
vontade esta presente em toda e qualquer representagao. A este respeito, Schopenhauer

nos diz na seguinte passagem (Op. Cit., p. 119):

E refletindo sobre estes fatos que, ultrapassando o fendmeno, chegamos & coisa
em si. “Fendmeno” significa representagéo, e mais nada; e toda representagéo, todo
objeto é fendmeno. A coisa em si € unicamente a vontade; nesta qualidade, esta
ndo é de maneira nenhuma representagéo, difere dela foto genere; a representacao,
o objeto, é o fenbmeno, a visibilidade, a objetividade da vontade. A vontade é a
substancia intima, o nucleo de toda coisa particular, como do conjunto; é ela que se
manifesta na for¢a natural cega; ela encontra-se na conduta racional do homem; se
as duas diferem tao profundamente, € em grau, e ndo em esséncia.

Embora profundamente influenciado pela contribuicdo filoséfica de Kant,
Schopenhauer funda seu sistema numa interpretagdo que reduz as categorias e
modalidades kantianas a um unico principio: o da razao suficiente. O principio da razao
suficiente, segundo Schopenhauer, € uma expressdo comum a varios conhecimentos a
priori, sustentando que nada é sem uma razao de ser, simplesmente pelo fato de
efetivamente ser tal qual é.

A consciéncia cognoscente, composta por sensibilidade interior e exterior,
entendimento e razado, divide-se em sujeito e objeto. A esta consciéncia é evidente a
relacdo entre as representagbes, nada a ela se apresenta isoladamente. E somente
valendo-se do principio da razao suficiente que esta faculdade pode ser exercida, isto €,
apenas devido ao mesmo que as representagcdes apresentam-se distintas umas das
outras, nao obstante, conservando o que € comum a todas as formas. E exatamente este

fundo comum a todas as representacbes a maior expressdao do principio da razao



66
suficiente em seu aspecto mais universal.

O principio em questao € a expressao geral das formas fenomenais, que possuem
sentido interno e externo — tempo e espaco, respectivamente. A unido das formas de
sentido interno e externo € operada pelo entendimento. Contudo, o entendimento isolado
nao é capaz de dar conta da realidade empirica tal como ela nos é apresentada, uma vez
que o sujeito somente pode conhecer imediatamente pelo sentido interno. Se de fato isto
ocorresse, a consciéncia estaria subordinada apenas ao tempo, que como intui¢ao pura
nao permitiria nada além de uma unica representacgao.

A condigao para a apresentacao de diversas representagdes a consciéncia é a
acdo causal sobre os sentidos, isto &, a lei da causalidade. E ela que imp&e ao sujeito o
conhecimento mediato referente ao sentido externo, sendo, portanto, indeterminada a
priori. O principio da razdo suficiente como lei da causalidade € denominado por
Schopenhauer principium rationis suficientis fiendi. Este sustenta que devido ao fato de
todas as representagcbes que compdem a realidade empirica estarem relacionadas
através do tempo em que se apresentam, o mundo, tal como nos € disposto, ndo poderia
ser como € caso ndo houvesse a lei de causa e efeito.

Nesta concepcgao, o espacgo, o tempo e a causalidade existem na consciéncia, ao
modo kantiano, com suas leis e formas, apartados das representagdes que lhe conferem
conteudo e, por conseguinte, podem ser encontrados no sujeito como modos de intuicéo,
ou nas representacdes, como suas propriedades. E esta estrutura que permite o
conhecimento das inumeras representac¢des da vontade (Cf. MACHADO, 2006, p. 168).

O puro sujeito cognoscente é incapaz de conferir qualquer significacdo a vontade,
pois esta se encontra fora da representagao. Possuir uma raiz no mundo, ou seja, ter uma
dimensao de representacdo € requisito para qualquer possibilidade de conhecer. O
conhecimento do sujeito cognoscente possibilita o mundo como representagdo, no
entanto, este conhecimento tem como condi¢gdo necessaria a existéncia do corpo (cf. Ibid.
p. 109). O corpo é o ponto de partida do entendimento para a intuicdo do mundo, dado
gue somente mediante ele o individuo pode distinguir-se das outras representagdes. Com
isto, Schopenhauer nos diz que sem ele todos os objetos seriam incompreensiveis. O
corpo se da ao individuo de duas maneiras: como representagdo no conhecimento
fenomenal, onde é um objeto entre outros, sujeito as leis do entendimento; e como
principio imediatamente, isto €, intuitivamente conhecido, ou seja, vontade. O homem &,
portanto, vontade e representacdo. Trata-se de duas dimensbes que sdo inseparaveis,
pois tanto um ato voluntario quanto a agado do corpo s&o o mesmo, que se da de duas

maneiras — imediatamente (como vontade) e mediatamente (como representacao



67
sensivel) (Cf. GUYER, 2006, p. 93-4).

Ao conceber o corpo como vontade tornada visivel, ele deduz que a partir do
acesso individual que temos a ele, podemos desvendar esta forca cega denominada
vontade. Observamos nisso uma rejeicdo ao paradigma cartesiano da separagéo entre
mente e corpo, porém sem uma fundamentacao filoséfica verdadeiramente aprofundada,
tendo em vista que a relagao entre o individuo e a vontade nunca é realmente esclarecida.
Schopenhauer simplesmente assume que todas as acdes humanas se guiam pela forga
egoista da vontade, que jamais chega a satisfagdo plena. De acordo com o sistema
metafisico schopenhaueriano, a insatisfagdo de nossos desejos € uma constante e, dada
esta estrutura da prépria existéncia, estamos fadados ao sofrimento de lidar com a
incessante necessidade desenfreada de tentar atender aos anseios da vontade.

A auséncia de aspectos teleoldgicos no sistema schopenhaueriano promove a
compreensao da existéncia humana como a origem de todo sofrimento individual, pois o
ser humano assume o papel de mera marionete da vontade, sem a possibilidade de
escapar da impossibilidade de atender a todos os seus desejos. Mesmo que
hipoteticamente fosse possivel uma plena realizagdo, segundo a argumentacdo de
Schopenhauer, apenas nos restaria o tédio.

A reflexao estética do fildsofo também é modelada por esta perspectiva pessimista:
atormentado pelo impulso incessante da vontade que nunca pode ser satisfeita, o homem
encontra nas obras de arte um meio de conter, de acalmar esta forga. Isto confere as
obras o status de consolo existencial para a humanidade, atribuindo-lhe o carater de
necessaria. Isto ndo significa, contudo, que nesta perspectiva a arte ganhe uma dimensao
privilegiada. Ela é apenas uma etapa no caminho para a superacao definitiva da vontade,
que seria a unica via eficiente para escapar do sofrimento (Cf. FOSTER, 2006, p. 214-5).

Schopenhauer sustenta que ha trés maneiras para que o individuo se liberte do
dominio da vontade: a primeira e menos eficiente é a experiéncia estética, a segunda é a
compaixao, que adquire status de principio ético, e a ultima é a negagao ascética da
vontade através da rejeicdo das préprias necessidades fisicas. Dada a dificuldade
intrinseca que a maioria dos individuos tem de dedicar-se ao asceticismo, as duas
primeiras alternativas sao mais difundidas. Tendo em vista a natureza efémera, tanto da
arte quanto do ato de compaixdao, ambas sao tidas como mero paliativo para fuga da
inexoravel miséria humana.

A questao da finalidade da arte esta prontamente respondida dentro da constelacéo
de pensamento de Schopenhauer: obras de arte sdo os objetos que, de alguma maneira,

possuem a propriedade de aliviar a pressdo causada pelas demandas incessantes da



68
vontade. Que outras consequéncias esta visdo de mundo traz as nossas investigagdes
sobre a arte? Como se diferenciam as obras de arte dos demais artefatos a partir do
consolo como critério de definicho do que sao objetos estéticos? Outros meios
temporarios de suavizar o peso da existéncia, como o entretenimento em geral, teriam o
mesmo valor que obras de arte? De acordo com os principios epistemologicos que
fundamentam o sistema schopenhaueriano, os objetos somente existem como tal no
mundo fenoménico gragas a prépria estrutura de nossas faculdades cognitivas, e somente
se manifestam através das representagdes dentro do tempo e do espaco. Estas
representacdes sao mera aparéncia da “coisa-em-si’, isto €, da vontade e, portanto nao
podem possuir valor intrinseco. Entretanto, em casos excepcionais, esta restricdo de
nossas faculdades cognitivas € suspensa, se libertando dos interesses da vontade e
permitindo que o sujeito, através da contemplacédo desinteressada, supere a si mesmo.
Esta excecao constitui a experiéncia estética.

A suspensao da vontade descrita por Schopenhauer nada mais € do que a nogao
kantiana de contemplacao desinteressada. Ja vimos que, de acordo com Kant, o belo &
aquilo que agrada sem satisfazer a qualquer interesse, e justamente por esta razédo pode
ter autonomia. Na interpretacdo de Schopenhauer, porém, o desinteresse ganha uma
énfase diferente na medida em que é o préprio estado desinteressado que lhe importa, e
nao o prazer estético da fruicdo da obra sem influéncias externas. Ter a contemplacao
desinteressada como ponto de partida de uma relagdo com a obra de arte cuja finalidade
€ cessar as exigéncias de um impulso inesgotavel é paradoxal, especialmente
considerando que Schopenhauer cré que é precisamente a vontade que origina todas as
acdes humanas. Esta posicao é justificada pelo filosofo através de outra nogao kantiana: a
de génio. A produgdo do génio tem o carater peculiar de induzir a contemplagao
independentemente do principio da razéo suficiente, embora os motivos para isso nao
sejam explorados filosoficamente em sua obra.

A figura do génio, do artista capaz de dominar a vontade, é profundamente
influenciada pelo romantismo. No entanto, no sistema metafisico schopenhaueriano o
génio ndo mais expressa sua subjetividade individualmente, mas representa a superagao
dos aspectos individuais na medida em que o artista consegue colocar de forma sensivel
sua propria liberdade do jugo da vontade e nisso revelar verdades metafisicas, que séo o
proprio cerne do conhecimento genuino (cf. FOSTER, 2006. p. 213). A defesa das obras
de arte como detentoras de conteudo verdadeiro realizada por Schopenhauer é
absolutamente diversa daquela proposta por Hegel. Embora ambos parecam chegar a

conclusdes similares, Hegel, conforme vimos, sustenta que a verdade das obras de arte



69
possuem raizes histéricas e culturais, enquanto Schopenhauer entende a verdade da obra
como universal dado seu carater metafisico.

A maior ruptura entre Schopenhauer e seus antecessores, excetuando-se Kant,
reside justamente no descarte completo de qualquer dimensao histérica para as obras de
arte. Enquanto Schiller considera as diferengas entre a arte da antiguidade grega e a de
sua época como relevantes para pensar o sentido da arte em geral, e Schelling busca
remeter ao passado para fundar seu projeto de uma Nova mitologia, Schopenhauer vé
todas as manifestagdes historicas como puramente acidentais (Cf. HAMMERMEISTER,
Op. Cit., p. 125). De acordo com a fundamentagao metafisica de seu pensamento, néo ha
diferengas ontolégicas entre oriente e ocidente, e toda particularidade da arte ao longo da
historia é contingente.

A relevancia da arte e mesmo a natureza de sua produgado, para Schopenhauer,
somente pode ser compreendida a partir desta negagao da historicidade. A verdadeira arte
tem sempre a fungao de ir além das representacdes, que, na perspectiva do filésofo, séo
compreendidas como ilusdes, e exprimem sensivelmente ideias que ndo sdo acessiveis
de nenhum outro modo. Através da consciéncia do génio, a consciéncia ordinaria adquire
o privilégio de ver além das representagbes do tempo e do espago, momentaneamente se
libertando das atribulagbes causadas pela vontade. Desprezando os elementos historicos
presentes na obra, Schopenhauer sustenta a universalidade da arte, que deve
necessariamente se fundar na forga da natureza e em seu carater perene, de acordo com
0 que lemos na seguinte passagem (SCHOPENHAUER, 2003, p. 53):

Para quem bem apreendeu isso e sabe distinguir a Ideia de seu fenébmeno, os
eventos do mundo terdo sentido somente na medida em que sao as letras a partir
das quais se pode ler a Ideia de homem. E assim se examinara a histéria e o curso
do mundo. Nao mais se acreditara, como a maioria das pessoas, que o tempo, ou
nele, algo absolutamente real alcanga a sua existéncia, ou que o tempo e seu
conteudo, a histéria universal enquanto um todo, tenham principio e fim, plano e
desenvolvimento, cujo objetivo dltimo seria a perfeigdo suprema do género
humano.

A consequéncia desta posicdo € encontrada na definicdo das artes como reflexos
das ideias como objetivagdo da vontade, ou seja, a arte ndao representa as coisas do
mesmo modo que elas existem usualmente, sendo apreendidas pelas faculdades do
entendimento e da razdo. Ao pensar a arte como reflexo da ideia, Schopenhauer incorpora
elementos platbnicos em sua filosofia da arte, argumentando que a obra é a
representacdo da propria ideia, ndao se constituindo meramente a partir de sua
materialidade (Cf. MACHADO, Op. Cit., p. 172). Uma obra significativa, portanto, ndo se
ocupa do particular, mas da ideia universal, que nada mais € do que a objetivagao de seu



70
principio metafisico da vontade.

A relagao da arte com a negacgéao da histéria dentro do sistema de Schopenhauer é
significativa a ponto de determinar a propria fungao da arte, pois a nogcéo de que as obras
sdo chaves para a libertacdo, ainda que momentanea, das exigéncias da vontade se
funda no fato de que a experiéncia estética, para Schopenhauer, é capaz de filtrar todo
conteudo contingente e expor o essencial a humanidade. Isto significa que através da
contemplagcdo das obras, o ser humano pode tornar-se ciente das caracteristicas
acidentais da historia, e observar o que ha de universal por debaixo delas.

A beleza manifesta na arte é definida pela adequada objetificagdo da vontade,
apenas ocorrendo gragas aos esforcos do génio. Esta concepcao do belo é obscura na
medida em que nao oferece qualquer espécie de critério que possa indicar as diferengas
entre um artista genial e um mero artesao, e torna-se ainda mais nublada com a afirmacao
de que o prazer estético obtido pela contemplacdo da natureza em nada difere daquele
especifico das obras de arte. Nesta perspectiva, a unica vantagem que a experiéncia
estética da arte oferece, além da fruicdo do belo natural, é a representagao da ideia livre
de elementos acidentais, conforme podemos ler em (SCHOPENHAUER, 2003, p. 84):

A obra de arte é simplesmente um meio de facilitagdo do conhecimento e da Ideia,
no qual repousa aquele prazer. A ideia se nos apresenta mais facil a partir da obra
de arte do que imediatamente a partir da natureza ou da efetividade; isso se deve
em grande parte ao fato de que o artista conheceu s6 a ldeia e ndo mais a
efetividade, também ter reproduzido puramente em sua obra somente a Ideia,
destacada da efetividade com todas as suas causalidades perturbadoras; portanto,
ele expde de maneira mais pura do que se encontra na efetividade o essencial e
caracteristico desta.

A equiparacado do belo artistico ao belo natural € apenas mais uma das muitas
inconsisténcias da estética schopenhaueriana, pois seu rompimento com os parametros
idealistas para a investigacao filosofica da arte propde uma concepc¢ao individualista da
relevancia dos objetos estéticos. Isto implica na perda dos sentidos moral, politico e
cultural da arte, que passam a ser compreendidos como acidentais. A fungao da obra de
arte torna-se ainda mais proxima aquela da religido, pois ambas tém como objetivo a
revelagao de algo que nao pode ser apreendido através das representagdes comuns e as
duas também sao dotadas de carater redentor.

Embora Schopenhauer reserve a arte o poder de transformar o ser humano,
apaziguando o sofrimento inevitavel da prépria existéncia, a sua concepg¢ao das obras de
arte como entes residentes num dominio supratemporal culmina no esvaziamento da
verdade da obra de arte, visto que a unica coisa que pode ser obtida da experiéncia

estética é a consciéncia da imutavel miséria do mundo, e a subsequente negacao do



71
mesmo. A beleza dentro do pensamento de Schopenhauer esta a servico da negagao da
vontade, e junto com isso a rejei¢ao do proprio mundo, tida como unico caminho possivel
perante o pessimismo de seu pensamento.

A verdade metafisica atribuida as obras de arte € somente uma: a negacéo da
vontade. A conclusdo que a experiéncia estética deve obter ja esta prescrita na filosofia
do préprio Schopenhauer, a saber, que somos guiados por uma forga cega que jamais
pode ser satisfeita, e esta € a origem do nosso sofrimento. O Unico meio de escapar dela
e fugindo da prépria estrutura da vida, reconhecendo a indole iluséria e rejeitando-a.
Concluimos nisso, que toda a investigacao estética de Schopenhauer tem como propésito
apenas reforgar o proprio principio de seu sistema. As consequéncias de sua posi¢gao nao
apenas esvaziam o valor das obras de arte. Elas também sao absolutamente
incongruentes dado que jamais se esclarece como uma metafisica anti-racionalista pode
fundamentar uma visdo da obra de arte como algo capaz de revelar a verdade.

Estas consideragdes sao importantes para o nosso trabalho na medida em que nos
mostram que o reconhecimento da historicidade das obras de arte ndo ocorreu de
maneira univoca dentro da tradicdo. Ao mesmo tempo, o peso que as contribuicbes de
Schopenhauer exercerdo sobre a filosofia da arte de Nietzsche também nos forgou a
examinar as linhas gerais de seu pensamento. Continuemos, entédo, a delinear como se

dara a ruptura integral com o romantismo dentro da historia do pensamento estético.

1.8 A ruptura com o Romantismo

A influéncia que Schopenhauer exerce sobre o pensamento de Nietzsche aparece
com clareza na teoria da oposicao entre os elementos apolineos e dionisiacos, presentes
na producgao artistica, sendo importante para a fundagdo de uma concepcgao estética que
logra em escapar ndao somente do pessimismo schopenhaueriano, mas de varias
limitacbes impostas por sua filosofia da arte. Em “O Nascimento da Tragédia”, Nietzsche
defende que a arte tem origem a partir dos conflitos entre dois impulsos radicalmente
distintos. A separacado entre vontade e representacdo concebida por Schopenhauer é
reformulada em termos caracterizados pelos arquétipos dos deuses Apolo e Dionisio. O
primeiro deus simboliza o que Schopenhauer concebe como representagao, sendo ele
proprio o principio da razdo, enquanto ao segundo séo atribuidas as caracteristicas da
vontade enquanto forga cega que move o mundo.

As consideragdes estéticas realizadas por Nietzsche dependem majoritariamente

dos esforcos de Schopenhauer em romper com os paradmetros do idealismo alemao.



72
Neste sentido, Nietzsche consegue ir mais além que seu mestre, eis que sua filosofia da
arte rejeita por completo o pensamento de Kant e a nocdo de contemplagao
desinteressada, levando-o a, posteriormente, rejeitar de modo definitivo os principios
metafisicos schopenhauerianos. No inicio de sua principal obra sobre a tragédia,
Nietzsche refere-se as obras de arte como instancias que religam o ser humano aquilo
que ele chama de Uno-primordial (Ur-Eine), uma misteriosa forgca que remete ao deus
Dionisio e guarda profundas semelhangcas a nocao schopenhaueriana de vontade.
Porém, o tratamento dado ao Uno-Primordial possui um tom de celebragao, ao invés de
suscitar sofrimento como a vontade. Este elemento € o grande responsavel pela
independéncia nietzschiana dos principios de Schopenhauer, que somente aparece com
mais clareza apds o rompimento com Wagner. A partir dai, Nietzsche rejeita a concepgao
de arte como salvacao e reformula continuamente sua teoria estética, retornando a algum
principio metafisico no fim de sua carreira, que ndo mais depende de alguma negacgao da
vontade, mas da entusiasmada estetizagdo da propria vida, proposta através da
recuperacdo do sentido da tragédia em “O Crepusculo dos idolos, ou Como se Filosofa
com o Martelo”.

Um dos principais tracos comuns a estética de ambos pensadores esta expresso
na génese da tragédia, momento em que as influéncias de Schopenhauer mais
claramente se apresentam, e consiste na recuperagcao da nocdo de arte como forca
natural que antecede a propria realizagdo material do génio, ou seja, sem a mediagao
humana. Nas palavras de Nietzsche, “a bela aparéncia do mundo do sonho, em cuja
produgao cada ser humano é um artista consumado, constitui a precondi¢cao de toda arte
plastica, mas também, como veremos, de uma importante metade da poesia” (2003, p.
28). Se por um lado temos Apolo como a origem das belas representag¢des, encarnando o
proprio principio de individuagdo conforme a compreensdo schopenhaueriana, em
contraponto a forga apolinea da bela aparéncia onirica, encontramos a ebriedade da
dimensao dionisiaca da arte. Presente em “hinos primitivos”, Dionisio representa a arte
popular, numa acepgao libertadora do popular, sendo esta aquela que chega aos homens
e 0s reune ao Uno-primordial. Esta religagdo com as obras de arte nos confere
independéncia dos conteudos materiais representados pelo deus Apolo.

De acordo com Roberto Machado, em seu artigo intitulado “Nietzsche e o
renascimento do tragico” (2005. In: Kriterion, n. 112, p. 174-182), o questionamento
empreendido por Nietzsche na busca pelas fontes da tragédia faz parte de um projeto —
iniciado por Winckelmann e continuado por Schiller — de fundar uma identidade estética

alema a partir da alegada superioridade da arte grega. A fungao do trabalho de Nietzsche,



73
neste contexto, € recuperar a dimensao dionisiaca da arte que, sob a dtica da tradicéo
idealista, foi dispensada em prol dos ideais apolineos de beleza, porém sem abandonar o
empreendimento de construgcédo e fortalecimento de uma identidade germanica iniciado
por seus predecessores. Machado considera que a busca por outro principio grego, além
do apolineo, identificado com a beleza da ordem e da simetria ndo teve inicio na
originalidade de Nietzsche, mas estd presente desde Schelling e Hegel, com as
respectivas interpretacdes de “Edipo Rei” e “Antigona”: a primeira enquanto conciliagdo
entre necessidade e liberdade, e a segunda como reflexo das divergéncias entre familia e
Estado. A principal contribuicdo nietzschiana, portanto, se da devido a formulagdo de
principios metafisicos para explicar os conflitos presentes na arte grega.

Faz-se pertinente notar que, embora os impulsos apolineos e dionisiacos digam
primordialmente respeito a criacdo artistica, eles também adquirem o carater de forca
natural que molda a prépria existéncia humana. O modelo apolineo de vida, governado
pelo principio de individuagao, faz com que o homem se destaque perante os outros e
perante a propria natureza: ele incorpora o heréi. Porém, a vida néo € bela ou agradavel,
mas experimentada como terrivel e incompreensivel — a figura de Apolo representa, antes
de tudo, um resgate das vicissitudes da vida. Através da sobriedade caracteristica do deus
da luz, nos protegemos do obscuro, do inexplicavel e do doloroso, encarnado por Dionisio.
Como deus derrotado pelos titas, porém ressurgido dos mortos, o elemento dionisiaco é a
transgress&o maxima, pois abala o préprio limite entre a vida e a morte. E justamente isso
que faz com que Dionisio promova a dissolugdo das dicotomias, conseguindo nao
somente levantar o véu de Maia como queria Schopenhauer, mas rasga-lo e revelar nossa
unidade diante do Uno-primordial.

Apesar de Dionisio reger suas préprias formas de arte, em especial a musica, sua
funcdo ndo é apenas engendrar obras de arte, mas tornar a prépria existéncia humana um
evento estético, e, portanto, artistico. Neste sentido, a arte dionisiaca € uma ameacga a
tudo que Apolo representa, a saber, a tentativa humana de se proteger do caos inerente a
vida. E o elemento dionisiaco, defende Nietzsche, que da forma & tragédia, convertendo o
modelo apolineo de herdi numa figura tomada pelas armadilhas do destino, exposta ao
sofrimento. A tragédia surge no mundo grego como uma maneira de domar e dar forma ao
elemento dionisiaco.

A ilustre caracterizagdo do herai tragico proposta por Aristoteles, segundo a qual as
tragédias devem sempre buscar retratar o homem dotado de melhor carater em
comparagao ao homem real, € capaz de explicar os motivos nietzschianos para situar a

fonte da tragédia na fusao entre os elementos apolineo e dionisiaco. Carater, de acordo



74
com a teoria aristotélica, ndo diz propriamente respeito a personalidade do herdi, seus
valores e atitudes. Antes, o carater corresponde ao propésito moral de mostrar que tipo de
escolhas devem ser feitas e quais caminhos devem ser evitados. A escolha exigida pelo
carater da tragédia necessariamente implica em agdées que sejam morais ou ndo, de modo
que este conceito esta intrinsecamente ligado a trama. Assim, para definir o carater
adequado a trageédia, Aristoteles expds o conjunto de valores que um herdi tragico deve
inspirar para produzir o efeito catartico. Como exemplo, encontramos a sugestdo de que
um homem virtuoso ndo deve decair ao final da trama, pois isso somente despertaria
choque; da mesma maneira, um vildo ndo deve ser bem sucedido, pois isto ndo invoca
medo ou compaixdo e nem obedece as exigéncias morais (Cf. ARISTOTELES, 1982.
Capitulo VL.).

Isto implica que o personagem da tragédia deve encontrar um equilibrio entre os
dois extremos, de modo que se coloque como nido exatamente virtuoso, mas como
alguém atingido por fatalidades ndo causadas por vicios, mas somente por hamatrtia, isto
€, erro ou fragilidade. O exemplo por exceléncia do herdi cuja tragédia é causada por
hamartia é encontrado na peca de Séfocles, “Edipo Rei”. A tragédia é desencadeada por
um homem de intengdes nobres que sofre por seus erros cometidos em ignorancia.
Nietzsche vé no sofrimento do herdi a falha do apolineo, os limites do préprio principio de
individuagdo, embora isto ndo represente a derrota completa de Apolo, mas sim o
equilibrio de sua luta contra as forgas dionisiacas.

E fundamental notar que, ao contrario de Aristételes, Nietzsche ndo atribui uma
funcdo moralizante a arte. Toda producgao estética relativa ao impulso dionisiaco delineia
uma ruptura com as regras da civilizacdo na medida em que da corpo aos instintos e
vazao a irracionalidade. A tragédia grega atinge o status de tdo elevada forma de arte
precisamente porque emerge de uma espécie de conciliagdo entre Apolo e Dionisio, sem
que um possa dominar ou eliminar o outro. Somente através dela se torna possivel a
participacdo de uma unidade primordial pela via da representacao, que afinal, nada mais é
que a preservacao da individualidade. A dupla natureza da tragédia fornece um meio unico
e insubstituivel de experimentarmos a vida, respondendo a ancestral pergunta acerca do
paradoxal fato de obtermos prazer estético a partir dos dolorosos eventos retratados na
tragédia.

De acordo com a perspectiva nietzschiana, o equilibrio entre a oposi¢ao de duas
pulsdes tdo contraditérias encontra seu declinio na figura anti-tragica de Socrates, a quem
a desgraga jamais poderia atingir. Sua vida é livre de medo e compaixao, pois ele nunca

tentaria escapar de seu destino. O ideal socratico de uma boa vida pautada em principios



75
racionais, impassiveis a quaisquer adversidades néo sustenta que nada de mau possa
ocorrer ao bom e ao justo, mas que a catastrofe ndo pode priva-lo de sua racionalidade,
seu autodominio. O socratismo estético, cujo principal mote consiste na identificagao entre
beleza e inteligibilidade (cf. NIETZSCHE, Op. Cit., p. 83), teria sido a maior influéncia de
Euripedes, culminando na eliminacdo da dualidade apolineo-dionisiaca da tragédia grega.

Tomando Soécrates como assassino da tragédia antiga (Cf. Idem p. 85), Nietzsche declara:

O socratismo condena tanto a arte quanto a ética vigentes; para onde quer que
dirija seu olhar perscrutador, avista ele a falta de compreensao e o poder da iluséo;
dessa falta, infere a intima insensatez e a detestabilidade do existente. A partir
desse Unico ponto julgou Sécrates que devia corrigir a existéncia: ele, so ele, entra
com ar de menosprezo e de superioridade, como precursor de uma cultura, arte e
moral totalmente distintas, em um mundo tal que seria por nés considerado a
maior felicidade agarrar-lhe a fimbria com todo respeito.

A visdo de mundo disseminada por Socrates marca, aos olhos de Nietzsche, o
nascimento da era cientifica na qual a beleza carece de valor cognitivo e finalidade. A
nogao de que toda existéncia pode ser desvendada pela racionalidade permeara a
filosofia a partir de entdo, e o modelo de conhecimento filosofico que limita o
desenvolvimento da arte. Neste sentido, Nietzsche vé os limites da razdo estabelecidos
por Kant como uma necessaria restricdo a cultura cientifica. A partir da apropriacdo do
pensamento kantiano empreendida por Schopenhauer a restauracao cultural das obras de
arte ganha espaco, e a recuperacao do modelo antigo de tragédia realizada por Wagner
torna-se possivel. Esta linha de pensamento aproxima Nietzsche dos romanticos, pois se
funda na concepc¢ao de existéncia como racionalmente incompreensivel.

A recuperacgao da arte tragica, isto é, o resgate da conciliacdo entre os impulsos
apolineo e dionisiaco, implica no triunfo sobre a subjetividade capaz de oferecer redengao
aos seres humanos. Isto leva Hammermeister (cf. 2002. p. 142s) a concluir que as
consideracgdes estéticas de Nietzsche, presentes em sua primeira obra sobre tragédia, séo
muito mais influenciadas pelos parametros idealistas e romanticos do que Nietzsche
gostaria de admitir, e caso a produgao do fildsofo houvesse se encerrado nesta obra, sua
contribuicdo seria apenas a continuagdo do projeto de desenvolvimento da identidade
cultural germanica exposto por Machado. Porém, a descontinuidade do pensamento de
Nietzsche a respeito da arte, conforme Aaron Ridley em “Nietzsche on Art and Literature”,
marcada pelo rompimento com Wagner e o abandono da influéncia schopenhaueriana,
afastam o filésofo da tradicdo romantica.

Em “Humano, demasiado Humano” encontramos uma reviravolta na concepgao de
verdade impulsionada pela énfase na progressividade da ciéncia moderna. Os aspectos

essenciais da existéncia humana, obtidos através da experiéncia estética da reconciliacao



76
entre o dionisiaco e o apolineo, sdo tidos como fantasias paliativas equiparaveis a religiao,
e fadados a serem superados pela verdade cientifica. A nogao de arte como algo a ser
superado nao é mantida por muito tempo, pois esta fase, tida como “positivista”, se funda
na ideia de que a ciéncia podera revelar a realidade do mundo além da matéria (cf.
RIDLEY, 2007. p. 39). A compreensdo da realidade como algo que nao pode ser
efetivamente conhecido, mas apenas apontado pela experiéncia estética, € substituida por
uma temporaria fé na producao cientifica, e nesta perspectiva, a arte fica relegada a ilusao
que nos protege de uma verdade insuportavel. Na obra em questao, Nietzsche atribui a
eficiéncia da ciéncia ao fato de ela ndo ser metodologicamente antropocéntrica, apesar de
todos os beneficios que ela pode oferecer a humanidade. A critica ao antropocentrismo

estende-se também a filosofia, conforme observamos na seguinte passagem:

Todos os fildsofos tém em comum o defeito de partir do homem atual e acreditar
que, analisando-o, alcangam o seu objetivo. Involuntariamente imaginam “o homem”
como uma aerterna veritas (verdade eterna), como uma constante em todo
redemoinho, uma medida segura das coisas. Mas tudo que o filésofo declara sobre
o homem, no fundo, ndo passa de testemunho sobre o homem de um espacgo de
tempo bem limitado. (Grifo do autor) (2000, p. 16)

Esta constatacdo dos limites historicos da filosofia demonstra, com clareza, o
afastamento dos principios do pensamento de Schopenhauer e da visdao metafisica de
uma unidade fundamental essencialmente fisica que permeia toda existéncia e torna a
historia puramente acidental. Ao abrir mao da nog¢ao de que alguma verdade eterna esteja
ao alcance da filosofia, Nietzsche define concomitantemente os limites do alcance da arte.
Isto marca uma ruptura radical com os ideais romanticos, segundo os quais a arte pode
ser uma alternativa viavel para um conhecimento mais amplo, que nédo pode ser oferecido
pela ciéncia. O apice da critica aos principios romanticos ocorre através da revisao da
funcdo do artista e do conceito de génio que, além de expressar o ceticismo aderido por
Nietzsche nesta obra, se configura como parte da tentativa de demonstrar que todas as
coisas humanas possuem origem e explicagdo na natureza, sendo assim passiveis de
inquiricao cientifica. A intencdo do filésofo passa a ser, conforme vemos na seguinte
passagem, desmascarar a mistificagdo dos objetos artisticos que € empreendida pelos
préprios artistas, com o intuito de forjar uma espontaneidade e tornar a recepgéo da obra

mais impactante:

Diante de tudo que é perfeito, estamos acostumados a omitir a questao do vir a ser
e desfrutar sua presenga como se tudo aquilo tivesse brotado magicamente do
chdo. E provavel que nisso ainda estejamos sob o efeito de um sentimento
mitolégico arcaico. Quase sentimos ainda (num templo grego como o de Paestum,
por exemplo) que certa manha um deus, por brincadeira, construiu sua morada
com aqueles blocos imensos; ou que subitamente uma alma entrou por encanto
numa pedra, e agora deseja falar por meio dela. O artista sabe que a sua obra sé



77

tem efeito pleno quando suscita a crenga numa improvisagdo, numa miraculosa
instantaneidade da génese; e assim ele ajuda esta ilusdo e introduz na arte, no
comego da criagado, os elementos de inquietagdo entusiastica, de desordem que
tateia as cegas, de sonho atento, como artificios enganosos para dispor a alma do
espectador ou ouvinte de modo que ela creia no brotar repentino do perfeito.
(Idem, p. 107).

Neste ponto, Nietzsche sustenta que o intérprete da obra de arte aceita e endossa
a visdo do génio como um favorito da natureza, capaz de nos trazer a perfeicao através
da matéria gracas a uma necessidade metafisica coincidente com aquela que impulsiona
as religides. E neste contexto que a redencéo cientifica toma forma, pois pela ciéncia, a
humanidade atinge o seu mais alto desenvolvimento e supera a prépria arte.

A énfase nos poderes da ciéncia é rapidamente abandonada, pois mesmo no
segundo volume de “Humano, demasiado Humano”, no paragrafo 174 encontramos a uma
ferrenha critica a arte e a sua fungdo de embelezar a vida. Nietzsche declara que a
capacidade de esconder ou reinterpretar o feio, legada pela atividade artistica ndo deve
permanecer encerrada na obra, mas deve se transpor para a propria vida, tornando a
nossa propria existéncia um fendmeno estético.

A despedida das ideias acerca da arte defendidas em “Humano, demasiado
Humano” se da em “A Gaia Ciéncia”, obra na qual encontramos um retorno a concepgao
de arte como algo existencialmente importante, visto que a ela é designada a funcéo de
tornar a vida toleravel. O projeto de dominagao cientifica proposto na obra anterior &
descartado e da lugar ao desenvolvimento da disposi¢cédo da vida humana como obra de
arte, obtendo dos artistas o ensinamento de como tornar nossas proprias vidas artisticas.
Esta obra é marcada pelo retorno ao pessimismo presente nas investigagbes acerca da
tragédia, mas desta vez restaurando, em certa medida, a solugao apolinea para nos livrar
da iminéncia do horror. De acordo com Julian Young em “Nietzsche’s Philosophy of Art”, “A
Gaia Ciéncia” resulta de uma tripla perda da fé, cujas consequéncias sao descritas na

seguinte passagem:

N&o podemos justificar, recuperar ou nos forgar a afirmar nossa existéncia
aceitando as afirmagdes da religido de que esta vida € um estagio necessario e
breve em uma jornada para uma salvagao transcendental definitiva. E também nao
podemos aceitar as intimagdes na arte como uma vaga e menos articulada versao
da mesma interpretagcdo de mundo. Porém tampouco, finalmente, possuimos o
poder de eliminar o “horror e terror” que nos aflige. (YOUNG, 1992, p. 97)*

4 We cannot justify, redeem, bring ourselves to affirm our existence by accepting the claims of religion that
this life is a brief and necessary stage on a journey to an ultimate, transcendent salvation. And neither can we
accept the intimations in art of a vaguer, less articulated version of the same world-interpretation. But neither,
finally, do we possess the power to eliminate the "horror and terror" that afflicts us. (Tradugéo nossa).



78

Diante da impossibilidade de superar o caos e o terror da existéncia pela religido,
pela arte, pela filosofia e pela ciéncia, Nietzsche advoga que a solugdo se encontra na
transformacao da propria vida numa obra de arte que possa eternamente ser apreciada.
Isto envolve a obscura nogao de eterno retorno, que consiste na continua repeticdo dos
eventos da vida, pois ter uma postura estetizante da existéncia € buscar leva-la de tal
maneira que sua reprise seja inteiramente aceita, e mesmo celebrada. Esta alternativa,
contudo, é disponivel apenas aquele que encena a prépria vida de um modo que seu
passado possa incorporar todos os horrores do mundo e converté-los em uma totalidade
bela. Ao homem comum, porém, ndo € dada esta alternativa, pois sua fraqueza o impede
de desejar o eterno retorno. Somente o super-homem é apto a tornar-se quem ele
realmente €, ou seja, € 0 Unico que pode encarar o peso da realidade e ama-la a ponto de
desejar sua recorréncia incessante.

A proposta de estetizacdo da vida humana resulta em um rompimento com a nogao
kantiana de arte pela arte, como contemplagdo desinteressada. Nietzsche passa a ver
esta concepgao da funcido estética como decadente. Esta posicdo marca a tendéncia
inaugurada por Nietzsche de interpretar nossa histéria como um declinio do ocidente, de
acordo com Allan Bloom (2006, apud NEHAMAS, p. 223). A morte de Deus clamada por
Nietzsche e suas terriveis consequéncias, tornam a verdade nao mais objeto de
investigacado constante, mas algo insuportavel que nos motiva a produzir arte para nos

proteger dela. A este respeito, a seguinte passagem € bastante esclarecedora:

A existéncia considerada como fendbmeno estético sempre nos parece suportavel e
através da arte nos séo dados o olho e a mao e antes de mais nada a boa
consciéncia para poder criar, com nossos recursos, tal fenémeno. E preciso que, de
tempos em tempos, nos repousemos de ndés mesmos, olhando-nos do alto, com o
distanciamento da arte para rirmos, chorarmos sobre nés mesmos; & preciso que
descubramos o herdi e também o louco que se dissimulam na nossa paixao pelo
conhecimento; & preciso que sejamos felizes com nossa loucura, para que
possamos vé-lo com nossa sabedoria. (NIETZSCHE, 2002. p. 120)

Do ponto de vista estético, as ideias iniciadas em “A Gaia Ciéncia” perduram na
obra seguinte, “Crepusculo dos idolos ou Como se Filosofa com o Martelo”, desta vez
retomando a énfase dada a tragédia, porém, sem reter as influéncias de Schopenhauer. A
critica a experiéncia estética como contemplacdo desinteressada se intensifica com a
afirmacao de que Kant, precursor deste ponto de vista tedrico, errou por somente observar
o fendmeno estético a partir do ponto de vista do espectador e nunca do artista. Citando
Stendhal, Nietzsche defende que, do ponto de vista do criador, o belo na arte apenas
pode resultar de um fazer interessado. Esta posicao é corroborada por escritos tardios nos

quais as obras de arte adquirem a fungao de excitar o proprio estado criativo (cf. YOUNG,



79
op. Cit. p. 120).

A rejeicdo nietzschiana da finalidade da arte nada mais € do que a negacéo a
tendéncia moralizante da mesma, porém isto ndo implica em um retorno ao ideal de
contemplagao desinteressada. A critica a I"art pour I'art (cf. NIETZSCHE, 2008, p. 77)
consiste numa proposta estética alternativa a compreensao da arte como instrumento da
moral, e simultaneamente nega o esvaziamento de seu conteudo, pregando que a fungao
da arte deve ser a celebracéo da vida. Esta ideia ja se apresentava em “O Nascimento da
Tragédia” através da rejeigdo a fungéo catartica das obras de arte. A declaragdo de que o
consolo metafisico obtido pela experiéncia estética do tragico se da na forma de “uma
alegria, um prazer metafisico” se funda na dissolugdo do individuo e na temporaria
identificacédo com o Uno-primordial (cf. MACHADO, 2006. p. 239).

A relacdo entre este prazer metafisico e o belo toma contornos antropomdérficos em
“Crepusculo dos idolos”, porém, sem se voltar & associacdo kantiana de que o ser
humano € belo devido a sua possibilidade unica de ser moral. Pelo contrario, Nietzsche
defende que o belo apenas pode ser aquilo que corresponde a um ideal, o que
inevitavelmente remete a humanidade. Para Hammermeister (op. Cit. p. 155-6) isto é
reflexo de uma inédita estetizacdo da filosofia como um todo, e embora isto pareca uma
libertagao definitiva desta disciplina, a nogado de que as questdes éticas, epistemoldgicas e
ontolégicas podem ser pensadas dentro dos parametros da estética € deveras
problematica. Primeiramente, € crucial notar que a estetizacdo da filosofia, para
Nietzsche, se associa ao niilismo decorrente da morte de Deus, que necessariamente
implica no esvaziamento dos valores tradicionalmente tidos em mais alta conta. Ao abrir
mao de quaisquer critérios fixos sobre os quais se ergam os valores nos quais a
humanidade pode confiar, e ao denunciar a impossibilidade de apreendermos qualquer
sentido na existéncia, Nietzsche delineia um problema que permeara toda a pés-
modernidade: o da perda de um fundamento universal. A partir do momento em que a
nogao de progresso se torna oca pela perda tanto de uma origem quanto de um destino,
qualquer principio que norteie as acdes humanas se torna irrelevante, e o critério ultimo

para qualquer escolha se funda apenas na estética.
1.9 O declinio da estética idealista
A exposicao das correntes filosoficas pertencentes a época designada como

idealismo alemao, em nosso trabalho, se justifica pelas imensas contribuicdes realizadas

neste periodo. Desde o surgimento da terceira critica kantiana, a preparagao do terreno



80
sobre o qual se ergueram os trabalhos de Schiller, Schelling, Hegel e Schopenhauer
inaugurou novas perspectivas sobre o que é filosofia. Na reavaliagao da tradigao estética
alema aqui empreendida, tratamos apenas de um filésofo cuja contribuicdo n&o se insere
na constelagao idealista, porém, inegavelmente esta em dialogo com ela. E neste sentido
que ressaltamos que, muito embora o pensamento de Nietzsche, ao menos em sua fase
tardia, promova uma ruptura com os parametros idealistas e romanticos, conforme
mostramos, suas reflexdes culminam mais propriamente em uma ética do que em uma
estética enquanto filosofia da arte. Em verdade, a rejeicdo do idealismo, encontrada em
Nietzsche ao fim de sua vida, parece fechar as portas das investigagbes sobre a arte.
Precisamente por isso, tais reflexdes ainda ndo nos oferecem meios suficientes para
superar algumas das dificuldades envolvidas na compreensao dos problemas essenciais
vinculados ao reconhecimento da verdade através da experiéncia estética.

Evidentemente, reconhecemos que as dificuldades de unificar correntes de
pensamento distintas sob o titulo de “estéticas idealistas” sdo tado profundas quanto as de
categorizar diversas formas de expressao artistica dentro da classificacdo de “belas-
artes”. No entanto, ambas generalizagdes s&o caras ao nosso trabalho na medida em que
nos permitem compreender melhor que tipo de filosofia da arte vird a ser desenvolvida,
em oposicao aos caminhos tomados por tais linhas de pensamento. A acepcdo mais
ingénua de idealismo, segundo a qual esta modalidade de filosofia sustenta que a
matéria, ou mundo externo, ndo possui concretude independente do sujeito do
conhecimento, ndo corresponde ao modo do presente trabalho de abordar a questéao.
Estamos cientes de que o termo idealismo é frequentemente utilizado com propdsitos
ambiguos, e até contraditorios entre si; que variam entre a nog¢ao de inspiragao platonica
de que o ideal é o mais real, e a vertente anglo-saxdnica, que por vezes, toma o idealismo
como um anti-realismo (cf. AMERIKS, 2006. p. 8). A interpretacédo do idealismo dentro dos
parametros germanicos toma este modelo de pensamento como um caminho para
identificar categorias filosoficas especificas, capazes de explicar como conhecemos e
experimentamos o0 mundo a nossa volta, como podemos compreender a natureza e a
histéria. O idealismo, nesse sentido, é a recusa da ingenuidade de supor que 0 mundo a
nossa volta simplesmente nos “atinja” através da percepgao.

De uma maneira ou de outra, todas as correntes filoséficas que designamos como
idealistas, e mesmo a ultima, que se dedica a rejeitar os parametros do idealismo, dando
inicio a crise da subjetividade, partiiham o pressuposto de que ha algo como uma
estrutura ideal, seja do sujeito, seja da consciéncia, ou ainda do espirito, que possibilita

que apreendamos ou experimentemos 0 mundo da maneira como o fazemos. No ambito



81
da filosofia da arte, o idealismo em geral € compreendido como busca por uma definigdo
do que é arte a partir da compreensao de ideias abstratas do intelecto. Porém, o projeto
de chegar a uma definicdo da arte, explicitando as condicbes necessarias e suficientes
para que um ente possa ser tido como obra de arte, se depara com a dificuldade de
estabelecer qual a esséncia do ser artistico, presente em toda tentativa de compreender a
arte de um ponto de vista normativo.

Desde que o fendmeno estético foi tido, a partir de Kant, como algo essencialmente
dependente da subjetividade, a estética oscila entre teorias que privilegiam a recepgao
subjetiva da arte e teorias que enfatizam a natureza material dos préprios objetos
artisticos. Esta dubiedade é posteriormente substituida pela compreensao cultural das
obras de arte, caminho aberto desde o romantismo, que vincula a identidade de um povo
ao tipo de manifestacao espiritual que ele produz. Embora o estudo da histéria da arte do
ponto de vista social e cultural seja um campo imensamente interessante, este tipo de
abordagem nao é relevante para o nosso trabalho, eis que esta ndo considera a natureza
da experiéncia estética, tampouco oferece solucao as dificuldades do idealismo.

Toda nossa recapitulacdo sobre o idealismo estético desenvolvida até aqui explora
de que maneira as obras de arte passaram a ser concebidas como entes diversos dos
demais. O principal motivo para que a histdria da estética tenha tomado este caminho,
reside, por um lado, no fato de nossa experiéncia do belo contido na arte possuir um teor
deslumbrante, e, por outro, pela impossibilidade da arte ser falsa. Os esforcos de
Baumgarten para desenvolver uma disciplina capaz de dar conta da verdade na
aparéncia presente nos objetos artisticos ndo puderam lograr, pois, assumir que algo que
nos chega através da sensibilidade possa conter verdade implicaria necessariamente em
aceitar a hipotese de que a arte poderia ser falsa. Que obras de arte possam ser
avaliadas pelos critérios cientificos surgidos na modernidade seria um contra-senso
perante o impacto causado pela sua beleza.

A resolucao kantiana de fundar uma dimensao especifica para as obras de arte, a
qual estes entes podem pertencer desde que cumpram com o critério de fruicdo
desinteressada, funciona para garantir autonomia a estética enquanto disciplina,
justamente porque a afasta de qualquer pretensdo de verdade. Este caminho seguro,
conforme vimos, reverberou por todo restante da histéria do tratamento filoséfico da arte,
apesar da atribuicdo hegeliana de verdade a arte. O fato € que, dentro da esfera do
idealismo, segundo a qual as obras sdo manifestacbes de ideias especificas com os
diversos propositos de agradar desinteressadamente, moralizar, de revelar o ambito

cultural de um povo, fundar uma identidade para uma nagdo, ou ainda promover



82
consciéncia politica, temos de antemao um lugar delimitado para a experiéncia estética
que a impede de ser vivenciada plenamente.

O idealismo transcendental kantiano se baseia, grosso modo, em supor que ha em
todos os entes um conteudo passivel de julgamento por parte de um sujeito que
deliberara sobre ele. A partir deste centro, brotam as outras questdes relevantes para
filosofia da arte, que guardam em comum a pretensdo de articular uma espécie de
esséncia das belas-artes para compreendé-la melhor como fenbmeno da imaginacao
humana ou modo de expressao do espirito. Desde 0 momento em que a filosofia passou
a reavaliar a percepgao sensivel, tendo como propésito filosofar sobre os objetos
estéticos, o idealismo em geral, de diversas maneiras empreendeu investigagdes sobre a
relacdo entre a subjetividade e os objetos do mundo com a finalidade de n&o apenas dar
conta da génese do conhecimento e da moralidade, mas também compreender por quais
razdes obras de arte nos interpelam e influenciam de modo tao diverso dos demais entes.

Os esforcos de Schiller para justificar filosoficamente a funcdo da arte de
comunicar sensivelmente ideias de dimensao sociopolitica, ou o0 emblematico “O Mais
Antigo Programa Sistematico do ldealismo Alem&o” e sua defesa de uma sintese entre
racionalidade e sensibilidade através da estética, refletem a preocupagao com a validagao
filoséfica do encontro humano com algo que, embora produto da prépria humanidade,
parece nos ultrapassar e ir além da propria subjetividade. O que é posto em jogo desde
que empreendemos questionamentos filoséficos a respeito de uma classe especial de
objetos é a prépria nogdo de verdade como algo que, se restrito irrevogavelmente a
ciéncia, termina por prejudicar e mesmo impedir a compreenséo filoséfica do conteudo
expresso através das obras de arte.

Romper com idealismo, do ponto de vista da filosofia da arte, implica em defender
e fundamentar uma espécie de relacionamento com as obras fora das categorias de
sujeito e objeto. Nesta perspectiva, ndo queremos defender uma proposta anti-idealista
que implique na rejeicdo do pressuposto de que quaisquer verdades que possam estar
encerradas nas obras possam ser julgadas a partir do critério de correspondéncia, e,
portanto, possam ser falsas. Recusar o idealismo, nesse caso, € antes de tudo, romper
com os lugares tipicamente reservados para que a experiéncia estética ocorra.

Que Gadamer defenda um novo modelo de interpretagéo das obras de arte, guiado
pelo conceito de jogo, significa o reconhecimento da necessidade de diluir a interpretacéo
idealista da subjetividade humana durante o encontro com as obras de arte. Tomar o
préprio jogo como sujeito genuino da experiéncia estética implica em tornar o intérprete

das obras um participante no sentido que se desenvolve durante o préprio ato de jogar, ao



83
contrario de um sujeito responsavel por simplesmente julgar o conteudo de uma obra,
que, inexoravelmente, lhe permanece alheia.

Evidentemente, as criticas aos parametros idealistas para a estética ndo partem
somente da hermenéutica filoséfica, mas de diversas correntes de pensamento do século
XX, tais como a teoria critica e o estruturalismo, que rejeitam o modelo de compreenséao
dos objetos estéticos fundado estritamente na razéo. A critica aqui empreendida ao tratar
a tradicdo idealista sobre o pensamento estético ndo tem a pretensdo de recusar
inteiramente as conquistas dessa sorte de filosofia, ndo apenas por uma relativa
impossibilidade, e sim porque tal recusa resultaria em um retrocesso. O nascimento
desse modo especifico de pensar obras de arte €, também, temporal e culturalmente
condicionado, operando a partir de um modelo restrito de beleza, possivelmente
apropriado para lidar apenas com a arte romantica.

Na contram&o da concepgéao classica de arte, desenvolvida ao longo da filosofia
alema, encontramos teorias que buscam definir socialmente o que sédo obras de arte a
partir dos critérios estabelecidos pelo préprio mundo artistico e pelos criticos. Nesse
sentido, € possivel explicar porque a mais famosa obra de Duchamp foi a principio
rejeitada, porém, posteriormente tornou-se um icone da arte moderna. Entretanto, este
tipo de investigacao sobre a arte considera que o ser estético depende exclusivamente do
status fornecido a algumas obras por razdes sociais e politicas, sendo incapaz de langar
alguma luz sobre as caracteristicas da relagdo que a obra guardara com o seu intérprete.
Restringir a estética a uma maneira de explorar o papel social que as obras
desempenham em uma determinada cultura € uma perspectiva limitadora, e impede que
os multiplos sentidos oferecidos por ela possam se desenvolver temporalmente.

As consideracbes sobre a temporalidade e de que maneira esta afeta nossa
compreensao dos objetos estéticos € o cerne de nosso trabalho, e através da
investigacao dela propomo-nos solucionar as dificuldades geradas pelos pressupostos
idealistas da filosofia da arte. Ainda que a preocupacédo com obras de arte durante toda a
histéria da filosofia tenha girado em torno do belo, defendemos que a unica possibilidade
de pensar o que a arte significa, no contexto contemporaneo, exige que consideremos a
experiéncia estética a partir de algo mais que o prazer despertado pela contemplacéo da
beleza. Desde a antiguidade, o belo é considerado como valoroso em si mesmo,
independente de quaisquer finalidades que com ele possam ser obtidas. As relacdes
entre beleza e verdade sdo tdo antigas quanto a propria filosofia, e negar a relevancia da
bela aparéncia nas investigagdes sobre a arte ndo € uma consequéncia necessaria da

nossa posi¢ao. Antes, propomos que a beleza pertence a experiéncia e apenas ganha



84
sentido dentro dela, ndo sendo condicdo necessaria para que um dado objeto se
caracterize como obra de arte. Perguntar pela voz propria que cada obra de arte tem é,
portanto, um caminho para se afastar da no¢cdo de obra como um objeto que pode ser
inteiramente compreendido e escrutinado.

Buscar uma filosofia que trate do que ha em comum entre entes tdo radicalmente
distintos quanto a “lliada”, “A Paixdo segundo Sdo Mateus” e “Abaporu”, apenas ¢é viavel
sob o ponto de vista da influéncia que eles exercem sobre nés. Tomar a prépria
experiéncia estética como ponto de partida da filosofia da arte, assim, representa uma
ruptura em relagdo a “estética”, no sentido de uma teoria da sensibilidade. Todas as
consideragdes sobre a arte passam a ter uma abordagem dupla, fundada nas criticas da
consciéncia estética e histérica. Toda producéo artistica se sustenta num solo histérico
que deve ser considerado para a devida investigacdo sobre as caracteristicas
fundamentais da experiéncia estética. Trata-se da proposta de uma investigacao
ontolégica ndo mais sobre arte em geral, mas sobre o modo de ser das obras de arte.
Atribuir as obras um poder declarativo, ou seja, afirmar que as mesmas expressam
sentidos capazes de transcender as limitacdes histéricas do contexto de sua producéo
requer a analise do modo de manifestacdo temporal de tais entes. A distancia temporal
como critério relevante para a interpretagao de objetos artisticos, originada pela filosofia
da arte hegeliana e sua tese de que o carater da arte € passado, € a inspiragcdo do
principio hermenéutico conforme desenvolvido em “Verdade e Método”, além de ser
basilar no desenvolvimento de um conceito de tempo proprio a arte.

E precisamente a concepgdo de temporalidade implicita na filosofia da arte
desenvolvida por Gadamer que o afasta daquilo que classificamos hoje como “estética da
recepgao”. Este nome genérico € usado para designar as teorias que, em alguma medida,
defendem que a obra de arte se define como tal a partir das respostas dos espectadores
segundo suas proprias experiéncias estéticas. A proposta da hermenéutica filoséfica, no
que diz respeito as consideragdes sobre obras de arte, ndo busca uma definigdo que se f
em algum critério de experiéncia da obra previamente estabelecido. O reconhecimento da
verdade velada na obra é tido como temporalmente condicionado, e através do
reconhecimento de como nosso horizonte temporal influencia toda compreensao possivel,
a filosofia da arte, finalmente, se torna capaz de superar a si mesma enquanto estética.

E sabido que a estética idealista, desde sua inauguragao a partir de Kant, se funda
na subjetividade. A estética hermenéutica aqui proposta se coloca na contraméo desta, na
medida em que apenas se torna possivel depois da desconstrugdo do sujeito. Foi neste

contexto que Heidegger buscou retomar a interpretagdo do ser adequadamente



85
conectada a problematica do tempo. Kant, ao se dispor a investigar filosoficamente a
dimensao temporal, o fez com o intuito de elaborar a doutrina do esquematismo. O
fracasso de tal empreendimento foi atribuido por Heidegger a “em primeiro lugar, a falta
da questdo do ser e em intima conexao com isso, a falta de uma ontologia explicita do
ser-ai ou, em terminologia kantiana, a falta de uma analitica prévia das estruturas que
integram a subjetividade do sujeito” (cf. 2005a, p. 52). Kant haveria aceitado a posicao
cartesiana, e a despeito de suas contribuicbes fundamentais foi incapaz de investigar a
ligacao entre tempo e cogito.

Na tradicao cartesiana, o cogito € posto como solido, embora omita a determinagao
do modo de ser do sum, do existir. Pensar o sentido do ser do sum €, segundo Heidegger,
demandado na busca de um retorno destrutivo a histéria da ontologia. Na origem da
ontologia, a interpretagcédo antiga do ser dos entes ja € orientada pela nogdo de “mundo” e
“‘natureza” em sentido amplo, desprovida da compreensdao do ser a partir de sua
temporalidade, sendo sempre compreendido a partir do presente. Este modo de
interpretacao do ser é langado e desenvolvido sem a compreensao da fungado ontologica
do tempo, e o supde como os demais entes simplesmente dados. Para Heidegger, pensar
apropriadamente a temporalidade implica necessariamente na desconstrucédo da tradicédo
metafisica.

A crise da metafisica, convertida em crise do humanismo, se manifesta na morte de
deus clamada por Nietzsche. Ela constituira o solo sobre o qual Heidegger esteia sua

critica a subjetividade, muito embora, de acordo com Vattimo (1987, p.32-3):

Quem liberta este nucleo humanista do debate, no comego deste século, da
aparéncia de debate “metodolégico” e o coloca nos seus termos efetivos de
conteudo tedrico, € o Husserl da Krisis: aqui a crise do humanismo liga-se ao
perder-se da subjetividade humana nos mecanismos da objetividade cientifica e,
depois, tecnoldgica; da crise geral da civilizagdo que assim se desenvolveu, sai-se
apenas através da recuperagao da fungéo central do sujeito, que continua, no
fundo, a ndo ter duvidas sobre a verdadeira natureza propria, s6 externamente
ameacada por um conjunto de mecanismos que ele mesmo colocou em
movimento, mas que se pode reapropriar. Nenhuma suspeita de que o fato de ter
por em movimento aqueles mecanismos de desumanizagdo possa indicar que algo
nao funciona na propria estrutura do sujeito.

Sao, portanto, a crise da metafisica e a crise da subjetividade — ambas
profundamente interligadas — que permeiam nossa revisdo das estéticas idealistas, ndo
para revisa-las, mas para elaborar uma nova compreensao da experiéncia estética que
seja apropriada para acolher a verdade declarada na arte. Se Vattimo esta correto e, de
fato, Gadamer “coloca fora de jogo todos os significados “niilistas” da ontologia de
Heidegger” (Op. Cit., p. 94), certamente ndo o faz movido por um retrocesso, conforme se

torna patente na pergunta pela arte. Seu objetivo ndo € um retorno aos pressupostos



86
metafisicos, tampouco uma reconstrugdo da subjetividade, mas unicamente a articulagcéo
do humano como ser que € no modo da compreensao, atrelado a sua propria finitude e
historicidade. Se n6s mesmos somos tempo, de acordo com o que pensava Heidegger, é
gragcas a esta estrutura que somos convidados a nos enxergar no experimentar do
artistico.

Para superar as dificuldades intrinsecas do pensamento idealista, devemos partir
primeiramente da analise do papel da finitude na hermenéutica gadameriana, cuja
influéncia heideggeriana é inegavel, e da historicidade fundamental nela contida, para
verificar como isso nos mostra em que medida o ato de compreender envolve
interpretacdo. A compreensdo € universal, porém, € a interpretagdo que a revela,
caracterizando-a como temporal. Ha ai uma larga diferenca em relagdo a hermenéutica
que antecede Gadamer, de modo que nos € relevante investigar a fusdo empreendida
entre subtilitas intelligendi, subtilitas explicandi, e subtilitas applicandi em seu
desenvolvimento e como ela pode nos fornecer meios para uma compreensao alheia aos
esquematismos do modelo centrado na distingdo entre sujeito e objeto. E em face disto
que podemos estabelecer que tanto aquele que compreende quanto aquilo que é
compreendido possuem modos de ser diversos da subjetividade e da objetividade,
respectivamente, embora haja entre eles um modo de ser especifico em comum, que faz
com que ambos possam convergir para uma interpretacdo adequada. Neste ponto, a
tradicéo (Uberlieferung) adquirira um papel crucial na agéo interpretativa.

A compreensdo que possuimos da tradigdo € intrinsecamente ligada a linguagem
que, no pensamento gadameriano, ocupa um lugar fundamental. A hermenéutica filoséfica
precisa, portanto, pensar radicalmente a esséncia da linguagem, que se mostra como
médium para toda e qualquer compreensdo, na qual o proprio mundo revela-se. Na
hermenéutica, a compreenséo e a linguisticidade possuem em comum a universalidade;
ambas compartilham dos mesmos limites. Todo ato humano € um ato de compreensao, e
€ justamente a linguagem que a promove enquanto relagdo com o mundo. Isto leva
Gadamer a dizer que o homem somente tem mundo devido a linguagem.

Faz-se imprescindivel notar, pois, que a tradigdo € inseparavel da forma linguistica
na experiéncia hermenéutica, uma vez que o horizonte da interpretagcéo € obtido pela sua
fusdo com a linguagem. E nesta perspectiva que desenvolveremos, daqui em diante, o
nosso trabalho, cujo objetivo é investigar a relacdo humana com as obras de arte dentro
de nosso horizonte temporal a partir da critica da abstragdo da consciéncia estética.
Fazendo uso dos principios formulados pela hermenéutica filosofica de Gadamer,

podemos examinar como nossa compreensao da esfera do artistico tem se articulado



87
historicamente.

A segunda parte de nosso trabalho se dedicara a mostrar como esta concepcéao de
obra de arte se desenvolve a partir das contribuicdes de Heidegger. Radicalizar a
temporalidade prépria da manifestacéo da arte e as consequéncias que isto tem para toda
a reflexao estética depois do século XX apenas € possivel mediante as consideracdes da
fenomenologia hermenéutica, que ganharam forga apds a ruptura de Heidegger com a
fenomenologia husserliana. Partindo da concep¢cao de mundo ndo mais como uma soma
de todos os objetos reais e possiveis, mas como horizonte de toda compreensao,
Heidegger formula uma polémica reflexdo sobre a arte, segundo a qual, dada a
impossibilidade de nos compreendermos de modo extramundano, através da arte o
mundo se mostra a nés. Ao defender que a obra instaura um mundo, sendo ela propria
abertura para ele, as obras nao “significam” algo no sentido de apontar para elementos
externos, mas antes sao capazes de tornar algo inteiramente presente. Nesse sentido, a
tese do carater passado da arte desenvolvida por Hegel se mostrara paradigmatica (Cf.
SILVA JUNIOR, 2006, p. 180s.), servindo como ‘liberacdo da arte enquanto arte”
(GADAMER, 2010, p. 76) a partir da possibilidade que elas guardam de ser
historicamente fundantes, e simultaneamente sempre atuais. E neste sentido que as
estatuas gregas nao sao vistas como representagdes de deuses, mas como uma maneira
de tornar o divino efetivamente presente.

Remeter as consideragbes de Heidegger sobre as obras de arte sera
absolutamente necessario em nosso trabalho, pois ao tratar dos instrumentos, o fildsofo
demonstra que a natureza desses entes se encerra na ocultagdo através do uso.
Instrumentos apenas sao percebidos enquanto tais quando ndo conseguem cumprir com
0 proposito ao qual eles foram designados, a exemplo dos sapatos, que apenas s&o
percebidos quando incomodam. Em oposicdo a instrumentalizacdo dos entes,
encontramos as obras de arte, que se constituem como verdadeiramente capazes de
mostrar o mundo.

A impossibilidade de pensar originariamente tanto a coisidade da obra de arte
quanto a propria verdade implica em um afastamento radical da tradicao da filosofia da
arte. Isto nos leva a avaliar precisamente em que ponto as estéticas aqui expostas
parecem falhar ao pensar a obra de arte em sua especificidade ontologica. Através da
avaliagcdo do significado do belo artistico na tradicdo podemos compreender a diferenga
fundamental entre este e a posicédo heideggeriana, que concebe o belo como resultado do
préprio desvelar da verdade. A definicao de belo herdada da poesia de Rilke, por exemplo,

€ bastante esclarecedora: o belo ndo € sendo o inicio do terrivel, que ja a custo



88
suportamos. E a partir dela que Heidegger assume filosoficamente o belo como a
possibilidade de ver o mundo tal qual ele realmente &, sem a mediacdo do uso
instrumental dos entes meramente dados.

Este tipo de consideracao sobre obras de arte seria impossivel, reiteramos, fora da
constelacao tedrica estabelecida pela critica heideggeriana a metafisica e a virada da
linguagem. A arte, desde ent&o, deve necessariamente ser vista como evento linguistico, e
apenas a partir desta perspectiva pode-se conceber que, de algum modo, as obras
revelam algo de verdadeiro sobre o mundo. A linguagem como condi¢cdo de possibilidade
da compreensdo humana antecede qualquer produgao artistica. Sem linguagem, néo ha
abertura para o ser, e é a verdade sobre o0 ser que esta em jogo em todo desvelamento da
arte. A preocupacgado com a arte a partir de renovadas concepgdes, tanto de tempo quanto
de linguagem, apresenta uma perspectiva inédita na investigagdo do que as obras de arte
significam e que tipo de experiéncia elas tém a oferecer. Por estes motivos, seguimos com
nossa analise sobre os principios fenomenoldgicos-hermenéuticos que pautam nossa

critica as interpretagdées convencionais da arte guardadas pela tradigao estética.



PARTE Il

89



90

2.1 A contribuicao de Heidegger aos principios da hermenéutica filoséfica

Qualquer investigagao acerca das obras de arte no pensamento gadameriano deve
examinar a nogdo de experiéncia hermenéutica que, conforme indicamos desde nossa
introdugéo, permeia toda compreenséo dos objetos artisticos. A experiéncia hermenéutica
concebida por Gadamer opde-se diretamente ao ideal de experimento cientifico. Nosso
ponto de partida para a apreensao correta do que significa experiéncia hermenéutica é
propriamente o problema da compreensdo, pois a hermenéutica, enquanto legitima
investigacado filosdfica, ndo se restringe a “‘um método” para compreender mais
acuradamente um objeto, mas inquire as proprias condigdes de possibilidade de todo
compreender. O termo “compreensao” (Verstandnis) €é comumente associado a um
processo epistemoldgico ou cognitivo, a apreensao intelectual de algo e a capacidade de
integrar um sentido particular em um contexto mais amplo. Contudo, na hermenéutica
filosofica, ele adquire um carater mais amplo gracas a reflexdo empreendida por
Heidegger em “Ser e Tempo”, a respeito da estrutura prévia da compreensao. A ideia de
que a compreensao humana toma sua direcdo tendo como ponto de partida uma pré-
compreensao derivada de uma situacao existencial particular, a partir da qual adquirimos
parametros para toda interpretagao, € crucial para estabelecer o principio hermenéutico a
ser desenvolvido por Gadamer. Devemos, portanto, brevemente delinear a visdo geral
heideggeriana da problematica da hermenéutica e das criticas historicas, cujo objetivo
programatico néo € outro além do desenvolvimento da estrutura prévia da compreenséo,
cujo sentido se funda na temporalidade do ser-ai. (GADAMER, 1999, p. 400).

Em Heidegger, a compreensdo n&o possui um carater puramente epistémico; nao
deve ser identificada como um intelligere ocupado da constru¢ao de entidades de sentido
inteligiveis e articuladas, o que implica dizer que compreenséao difere de conhecimento. O
entendimento epistemoldgico € considerado secundario, derivado de uma compreensao
hermenéutica universal mais ampla, correspondente ao poder de captar as possibilidades
de ser. A hermenéutica da facticidade € a investigagdo sobre o ser a partir da existéncia,
da historicidade. Nesta perspectiva a compreensdo é existencial, sendo ela prépria

ontologicamente fundamental. Segundo Marcelo Pelizzoli (2002, p. 121-2):

Se o logos como presentificacdo, em seu carater exacerbado de dito apoféantico,
ndo pode mais ser o lugar-tenente da verdade (sentido) do ser requer-se uma
passagem da fenomenologia do aparecer a uma “fenomenologia do inaparente”;
esta vai operar com o fendmeno por exceléncia (Unico), o ser do ente, cunhando
assim a fenomenologia como ontologia. Tal fenomenologia contara com o método
da interpretacdo explicitagdo (Auslegung), tornando-se hermenéutica na medida
em que opera com a abertura do ser, explicitando as maneiras de ser do Dasein,
ndo no intento de descrever as propriedades de um ente, mas na intengéo



91

primordial de “analitica da existencialidade da existéncia”.

A relacao entre hermenéutica e facticidade diverge da relagcédo entre sujeito e objeto,
pois ndo se trata de uma relagcdo de apreensao e sim de interpretagcdo. A hermenéutica
possui uma “conexao de ser” com a facticidade, de modo que esta ultima n&o pode ser
pensada como objeto da primeira, pois a existéncia ndo pode ser investigada a partir de
fora. A facticidade apenas € como tal mediante a aposta hermenéutica, ou seja, o tornar
transparente a facticidade para si mesma so6 é possivel pela via hermenéutica, pois esta é
um carater ontolégico da facticidade mesma.

A compreensdo cotidiana frequentemente permanece implicita enquanto modo de
ser, tendemos a nao focaliza-la, embora todos os eventos do mundo da vida sejam pré-
interpretados. Ha uma relagdo primaria entre o homem e o mundo caracterizada pela
ocupacgao, em oposicido a determinacdo do ente que se apresenta como coisa dotada de
propriedades simplesmente dadas. Esta distincdo é feita pela separagcdo do “como”
apofantico e do “como” hermenéutico — enquanto o primeiro explicita os fendmenos
explicados em proposi¢cdes; o segundo é mais fundamental, dirigindo-se diretamente a
pré-compreensao interpretativa do mundo, essencialmente pré-reflexiva.

Assim, o mundo é compreendido “hermeneuticamente”, ou seja, de modo orientado
para o uso que fazemos dele. A interpretacdo se da dentro de relagbes previamente
compreendidas — 0 que nos leva ao circulo hermenéutico, estrutura na qual reside a
possibilidade do conhecimento mais originario, uma vez que ela possui um sentido
ontoldgico positivo que se realiza num deixar-se determinar pela prépria coisa. Nao € o
caso que existam coisas no mundo que estejam sujeitas a nossa compreensao
circunspectiva, mas antes de tudo, encontramos nosso envolvimento com o mundo que se
da na forma de projetos interpretativos, anteriores a qualquer espécie de visdo puramente
teorética do mundo.

A nossa posicao prévia pertence a facticidade, isto €, aquilo que possuimos de
antem&o e a partir dela é realizada a interpretagdo. Qualquer projeto interpretativo é
caracterizado por sua facticidade, o que significa dizer que estamos inevitavelmente
langados no mesmo, sujeitos a sua historicidade. Empenhado em colocar a compreensao
em sua via correta, Heidegger procura desfazer mal entendidos que minam o
entendimento legitimo de sua concepcéo de posigao prévia, a saber: 0 esquema sujeito-
objeto e o preconceito da auséncia de ponto de vista. O primeiro mal entendido é
caracterizado pela compreensao dicotdmica de sujeito e objeto, consciéncia e ser; que

pode ser dividida em trés possiveis posi¢cdes: a) o objeto depende do sujeito, que lhe é



92
predominante; b) o sujeito depende do objeto, que a ele se impde; c) sujeito e objeto
dependem correlativamente um do outro, de modo que nenhum dos dois predomina
(HEIDEGGER, 1998a, p. 81). Heidegger considera estes esquemas inadequados e afirma
que nenhuma modificagdo nos mesmos poderia valida-los, apontando como solugao para
este problema a fenomenologia de Husserl e seu trabalho realizado sobre
intencionalidade e objeto intencional.

Para fenomenologia, os fendbmenos sédo dotados de carater de realidade, as nogoes
de “mundo intramental” e “mundo extramental” sdo diluidas. Cede-se lugar ao conceito de
intencionalidade, que sustenta que cada experiéncia € um ato intencional. Isto,
naturalmente, presume a existéncia de estruturas aprioristicas evidentes em si mesmas
(GADAMER, 1995, p. 29), que permitem que um objeto, ao manifestar-se, possa manter
suas demais faces ocultas, sem que haja perda da verdade do ser do objeto intencional.
Por objeto intencional devemos entender nada mais que a aparéncia essencial do objeto
enquanto ele é apreendido pela consciéncia. Isto quer dizer que a realidade do objeto ao
qual a consciéncia e seu ato intencional correspondente se referem é evidente. Os
fendbmenos sao fatos essenciais, de modo que a unica justificagdo possivel para os
mesmos é a descricdo a partir da intencionalidade da consciéncia. E apenas assim que
“se pode distinguir nos continuos graus em que aparece um objeto de percepgao, o
sentido fenomenoldgico do objeto em si” (Op. Cit., p. 29).

O segundo mal-entendido apontado por Heidegger é o preconceito da auséncia de
ponto de vista. Trata-se de uma tentativa de liberar-se de qualquer ponto de vista em
nome da objetividade e da cientificidade, que culmina na ruina do sujeito devido a uma
pretensdo de desconsidera-lo (HEIDEGGER, Ibid., p. 83). E impossivel a libertagdo
completa de um ponto de vista, o que leva Heidegger a dizer que este anseio por
neutralidade nada mais significa que a apropriacéo que alguém pode fazer de seu proprio
ponto de vista; ndo devendo olvidar que tal posi¢cao é inevitavelmente histérica, anexa a
existéncia, opondo-se a qualquer pretensao supratemporal.

Estar inserido no circulo hermenéutico significa possuir um projeto prévio, mas a
positividade ontolégica deste consiste na possibilidade de antecipar um novo projeto de
sentido (GADAMER, 1999, p. 400). Projetar e reprojetar delineiam o sentido da
compreensao e da interpretagdo. Algo antecipado durante o projeto de compreensao deve
ser confirmado na “propria coisa”, uma vez que o dito projeto apenas se torna realmente
possivel quando as opinides prévias com as quais se entra no circulo hermenéutico nao
sejam arbitrarias. O objetivo da investigacdo hermenéutica € elucidar esta estrutura prévia

da compreensdo, evitando que permanega atada a preconceitos irrefletidos,



93
historicamente dados.

Ao contrario da hermenéutica tradicional, que tinha a interpretagcdo como um meio
para a compreensdo, a hermenéutica existencial coloca a compreensdo em primeiro
plano, tomando a interpretagdo como sua extensado, explicitagdo. A compreenséao reside
numa disposig¢ao interpretativa especifica que possibilita a propria compreensao que o
ser-ai (Dasein) tem de si mesmo, e opera no interior de uma totalidade conjuntural
(Bewandnisganzheit) ja interpretada, da qual ela ndo pode ser dissociada. Assim, o critério
para a validade de uma opinidao é determinado pela transparéncia da pré-compreensao,
que apenas é desenvolvida a partir de interpretagées adequadas. Isto significa dizer que,
pela hermenéutica da facticidade, a existéncia encontra a si mesma, concretamente; e na
medida em que nos engajamos na apreensdao hermenéutica, a compreensado se torna
mais transparente (HEIDEGGER, Op. Cit., p. 19).

A totalidade conjuntural mediante a qual a compreensao deve ser entendida a partir
da base ontoldgica que confere as palavras a possibilidade de ter um significado pleno de
sentido: a significancia, ou totalidade de sentido (Bedeutsamkeit), € base da linguagem, “a
perspectiva em fungdo da qual o mundo existente se abre como tal (Idem, 1999, p. 201)".
O sentido € aquilo que determina a estrutura de um projeto, sempre empreendido no ato
de compreender. Assim, o sentido se caracteriza como aparelhamento existencial formal
da abertura que pertence a compreensao.

Na interpretacdo podemos estabelecer o impulso critico que impede, na medida do
possivel, que cometamos enganos no ato de compreender algo, de modo que em cada
interpretacao transparente, o ponto de partida deve consistir em tornar-se reflexivamente
consciente da estrutura prévia da compreensdo. Somente através da transparéncia, a
interpretacao € possivel. “Ao apropriar-se da compreensao, a interpretacdo se move para
uma totalidade conjuntural ja compreendida” (Idem, 1998a. p. 207). Ao nos voltarmos
reflexivamente para nossa propria estrutura, podemos, ao menos parcialmente, regular as
disposicoes interpretativas implicitas que ofuscam a alteridade daquilo que é interpretado.

Ha abertamente uma relagao circular entre compreensao e interpretagdo, o que torna
extremamente dificil designar o que cada uma significa exatamente. E esta relagdo que
delineia a esséncia da hermenéutica fenomenoldgica, tornando possivel a revelagao do
ser das coisas e do proprio ser-ai, ser-no-mundo. Mundo, contudo, jamais deve ser
pensado como uma especie de palco no qual se desenrola a vida de sujeitos separaveis
dele. A ideia de separagao entre pessoa e mundo pressupde a nocido de separagao entre
sujeito e objeto refutada pela fenomenologia de Husserl. O mundo esta constantemente

presente, servindo como fundamento da pratica tedrica e da praxis extra-tedrica; portanto,



94
a compreensdo apenas pode ocorrer nele e através dele. A estrutura prévia da
compreensao nao deve ser concebida como uma propriedade da consciéncia, ela é
sempre interpretativa. Assim, o ato de interpretar jamais pode ser realizado sem captar
pressupostos, uma vez que o encontro do intérprete com o interpretado n&o tem lugar fora
do tempo e espaco, sendo, pois, hecessariamente histoérico.

A compreensdo atinge o cerne da constituicdo fundamental do ser-no-mundo, na
medida em que se caracteriza como abertura, sempre conduzindo as possibilidades. A
compreensao, enquanto tal, porta a estrutura existencial que Heidegger chama de projeto,
onde estdo radicadas posicoes prévias, visdes prévias e concepcdes prévias. Nesta
perspectiva, compreender € sempre um compreender a si proprio como ser-no-mundo. A
hermenéutica da facticidade, pois, vai além da teoria da compreensao do modo que ela
costumava ser pensada antes de Heidegger; interpretar e compreender a existéncia € um
processo de revelagédo ontoldgica (Cf. PALMER, 1997, p.141). Com isto, queremos dizer
que a compreensao fornece a possibilidade de se colocar na abertura do mundo, no
espago em que o ser-ai compreende-se a si proprio a partir de seu mundo; que em toda
compreensao se compreende a propria existéncia (Cf. HEIDEGGER, Op. Cit. p. 208).

No que concerne ao circulo hermenéutico, averiguamos que Heidegger o designa
como pertencente a estrutura do sentido, com raizes na constituigao existencial do ser-ai.
O ser que é no mundo tem uma estrutura ontoldgica circular, mediante a qual este ente é
enquanto compreensao que interpreta. O fato de a compreenséo ter, como constituinte de
sua estrutura posigao prévia, visdo prévia e concepgao prévia nao significa que o projeto
de compreender esteja sujeito a arbitrariedades, mas sim que esta propria estrutura € o
que permite que nos fixemos nas coisas mesmas. Recorremos a Pelizzoli para explicitar a

natureza positiva do circulo hermenéutico (Op. Cit., p. 123):

E particularmente crucial uma circularidade boa para que se consiga ir além da
clausura epistemolégica das teorias da representagdo baseadas na
correspondéncia adequadora sujeito-objeto, raiz de toda objetificagdo — pela
relacdo com a “realidade” por um sujeito conhecedor que domina objetos e torna-
se, por fim, igualmente objetificado. Impde-se entrar de forma apropriada em uma
circularidade, pelo método que responda ao fato de que — como ja vimos pela
Compreensao de ser a partir do Ser que esta ja sendo ai, e que a resposta a
questao do sentido remete aos modos proprios do perguntador.

Somente com solo nas coisas mesmas o projeto de compreender pode lograr, e na
medida em que € empreendido, nos deparamos com um novo projeto de sentido que pode
contribuir para o esclarecimento da unidade de sentido daquilo que é compreendido.
Como vemos na seguinte passagem sobre o circulo hermenéutico, a sua positividade e a

transparéncia estdo encerradas no seu movimento de constante revisdo (HEIDEGGER,



95
1998a. p. 210):
Nele se esconde a possibilidade positiva do conhecimento mais originario que, de
certo, s6 pode ser apreendida de modo auténtico se a interpretagcdo tiver
compreendido que sua primeira, Unica e ultima tarefa é de ndo se deixar guiar, na
posigdo prévia, visdo prévia e concepgao prévia, por conceitos ingénuos e

“chutes”. Ela deve, na elaboragdo da posigao prévia, visdo prévia e concepgao
prévia, assegurar o tema cientifico a partir das coisas elas mesmas.

Tratando agora da apropriagdo da hermenéutica existencial heideggeriana realizada
por Gadamer, aprendemos que a elucidagcdao da compreensao passa por toma-la como
uma participacao no significado comum (Cf. GADAMER, 1999b. p. 64), o que equivale a
dizer que a tarefa hermenéutica é formar um acordo que ndo existia ou nao era
anteriormente adequado entre aquele que compreende e aquilo que é compreendido.
Assim, € concebida a ideia de fusao de horizontes (Horizontverschmelzung). O movimento
da compreensdo advindo desta fusao implica a antecipagao de um sentido que se torna
mais acurado ao passo em que o todo a sua volta, sua totalidade conjuntural, também se
revela fazendo a unidade de sentido ampliar seu alcance. O sucesso desta aplicacao e da
precisdo da compreensao € determinado pela confluéncia de detalhes daquilo que é
compreendido.

Absorvendo a teoria heideggeriana e trabalhando dentro dos limites do circulo
hermenéutico, Gadamer encontra espaco para executar sua reabilitacdo do preconceito,
que passa a ser considerado quase uma condi¢cio transcendental para a compreensao, a
partir da qual ele fundamentara o principio hermenéutico da historicidade da
compreensdo. Durante o lluminismo o conceito de preconceito recebeu uma carga
negativa, passando a ser considerado sempre necessariamente um juizo falso apenas por
nao ser um juizo fundamentado. A reabilitagdo dos preconceitos levada a cabo em
“Verdade e Método” confere aos mesmos o status de realidade historica. Para fazer jus a
finitude e historicidade humana, uma avaliagdo da legitimidade de um preconceito &
executada; iniciando com a revisao daqueles propostos pela autoridade e pela tradicdo
(Uberlieferung).

Com o lluminismo, a autoridade é distorcida até assumir o papel de contraria a razéo
e a liberdade (GADAMER, 1999, p. 419). Criticando esta deformac&o da concepgéo de
autoridade, Gadamer segue afirmando que a esséncia desta estd contida no ato de
reconhecer e conhecer o juizo alheio como superior. Autoridade, pois, ndo pode ser obtida
de outro modo que n&o pelo adquirir e merecer. E um ato racional reconhecer e atribuir
autoridade, nos tornando conscientes de nossos proprios limites e admitindo que outrem

possua uma perspectiva mais ampla e acertada que a nossa. A verificagdo da legitimidade



96
da autoridade passa pelo exame daquele que a possui, ou seja, Gadamer ndo considera
adequado legar autoridade a todo aquele que se diz superior, mas sim que é possivel
avaliar criticamente quem é digno dela.

Quanto a tradicao, trata-se de uma forma de autoridade fornecida por nossa heranga
historica, uma autoridade que se tornou andnima, sendo sempre transmitida e
determinando nosso ser histérico e finito. A compreensao esta universalmente contida em
toda interpretacdo, que sempre recebe seus pressupostos da tradicdo na qual estamos
inseridos. A tradicdo, contudo, ndo deve ser pensada como um objeto que se coloca
contra nosso pensamento, mas sim como o proprio horizonte do pensar, um fluxo de
concepgdes onde nos situamos. Sobre a impossibilidade de nos desvincularmos da
tradicao, Gadamer diz (1999, p. 422):

E quer se queira combaté-la revolucionariamente, quer se pretenda conserva-la, a
tradigcdo se Ihe mostra em ambos os casos como contrapartida abstrata da livre
autodeterminagéo, ja que sua validez ndo necessita fundamentos racionais, pois
nos determina de modo inquestionavel.

Naturalmente, com isso n&o desejamos dizer que todo e qualquer conteudo
transmitido pela tradicao é sempre legitimo e valido, mas sim que ndo ha uma oposi¢cao
intrinseca entre as pretensdes da razéo e as da tradigdo. O conteudo da tradigdo é algo
conservado e requerido pelas mudangas histéricas. E importante notar que a tradicdo ndo
€ algo que nos € alheio. Estar inserido numa tradigao n&do implica qualquer espécie de
estranhamento diante da mesma, pois ser interpelado por ela € uma condigdo do proprio
ato de compreender.

O preconceito € o ponto de entrada do intérprete no circulo hermenéutico. Toda
compreensao € realizada por um ente finito, historicamente determinado e, devido a
estrutura prévia da compreensao, sempre compreendemos e interpretamos partindo de
um horizonte que nos é legado por preconceitos dos quais € impossivel nos
desvencilharmos, como o conteudo da tradicdo. Tomar conhecimento da estrutura prévia
da compreensdao € admitir que ndo haja compreensdo sem pressupostos e, por
conseguinte, a pretensao de ter uma interpretacao correta e definitiva torna-se impossivel
(GADAMER, 2004, p. 67-8). Vemos claramente a importéncia que a tradigdo adquire e
porque devemos sempre té-la como elemento basico do circulo hermenéutico na seguinte
passagem de “Verdade e Método” (1999 p. 439):

O circulo, portanto, ndo é de natureza formal. Ndo € nem objetivo nem subjetivo,
descreve, porém, a compreensdo como a interpretacdo do movimento da tradigéo
e do movimento do intérprete. A antecipagdo de sentido, que guia nossa
compreensao de um texto, ndo € um ato de subjetividade, ja que se determina a
partir da comunh&o que nos une com a tradicao.



97

Tratamos da estrutura prévia da compreensdo, aprendemos que sempre possuimos
posicao prévia, visdo prévia e concepgao prévia; notamos a importancia dos preconceitos,
da autoridade e da tradigdo em nossa maneira de compreender; averiguamos que estar
ciente do circulo hermenéutico e dos pressupostos envolvidos no interpretar nos permite
evitar arbitrariedades e tornar transparente uma interpretacdo. Deparamo-nos agora com
a questado da “critica genuina na hermenéutica” (Cf. GRONDIN, 1999, p. 112), ou seja,
como podemos, na medida em que nos tornamos conscientes dos preconceitos, distinguir
os corretos dos falsos? De fato, nao dispomos de um critério especifico para isso, mas ha
certas indicagbes de quais caminhos devemos tomar para chegar a uma interpretagao

mais apropriada.

2.2 Hermenéutica filoso6fica e compreensdao como modo de ser da existéncia

Na hermenéutica gadameriana, compreensao e interpretagdo sao inseparaveis, pois
tais conceitos sdo, como vimos, pensados sob a luz da teoria heideggeriana. Ao tomar
compreensao e interpretacdo como constituintes da estrutura originaria do ser-no-mundo,
Gadamer conecta ambos os conceitos a aplicacédo (Anwendung). Com a reintegragao dos
conceitos de compreensao, interpretacédo e aplicagdo, este ultimo passa a nao mais ser
pensado como mero uso de um conhecimento compreendido previamente, mas como um
momento da propria compreensao. A aplicagdo esta inevitavelmente implicada em
qualquer ato de compreender, posto que este apenas realiza-se inserido num contexto
histérico, ou seja, ao compreendermos a partir de nosso proprio horizonte, estamos
imediatamente a aplica-lo.

E nesta perspectiva que a hermenéutica filoséfica recupera um ponto fundamental do
problema hermenéutico relegado com a autoconsciéncia historica da teoria pés-roméantica:
a questdo da aplicagcdo (Anwendung). Na velha tradigdo hermenéutica existia uma
distingao entre subtilitas intelligendi (correspondente a compreensao), subtilitas explicandi
(concernente a interpretacdo) e um terceiro componente, a subtilitas applicandi (que trata
da aplicagdo). Estes trés momentos seriam o0s responsaveis pela realizacdo da
compreensao e sao denominados subtfilitas por se colocarem mais como um fazer, uma
realizacdo da compreensdao que como um método para ela. H4a, portanto, como ja
mencionamos, uma unidade entre intelligere e explicare, mediante a qual a interpretagao
nao pode ser tomada como um ato posterior a compreensdo, mas como extenséo desta. A

unido entre compreender e interpretar terminou por desconectar o terceiro momento



98
hermenéutico, o da aplicagdo. Gadamer julga necessaria a recuperagao deste aspecto,
afastando-se das consequéncias da hermenéutica romantica. Isto, contudo, ndo implica
em um retorno a acepcgao antiga de hermenéutica, nao significa em nenhuma medida o
retorno a distingdo antiga das subtilitatae. Antes, sua proposta consiste na consideragao
do momento da aplicagao como tdo essencial quanto o da compreensao e interpretacao.

A historia da hermenéutica demonstra a existéncia de trés ramificagdes: a filolégica, a
teoldgica e a juridica. Com o desenvolvimento da consciéncia histérica moderna, as trés
cada vez mais se afastaram, tornando-se disciplinas diversas e se al¢gando, cada uma
delas, ao patamar de teoria metodoldgica de investigacdo dos problemas a elas
pertinentes. Previamente, havia uma pertenca entre a hermenéutica filolégica e a juridica,
sustentada pela aplicagao, tida como momento proprio da compreensao. Ambas tinham
como principio que tanto a lei quanto o conteudo da revelagdo ndo deveriam ser
entendidos historicamente, e a interpretacdo acerca destes deveria se estabelecer como
universalmente valida. Isto apenas poderia ser garantido através da aplicagédo, que se
ocupava de tornar concreta a compreensao da lei ou mensagem religiosa (Cf. GADAMER,
Op. Cit.. 463-4).

Gadamer nao pretende, de maneira alguma, retroceder a este ponto no qual ndo ha
reconhecimento da historicidade de toda compreensdo. Sua reabilitagdo do valor da
aplicagao necessariamente passa pelas contribui¢gdes heideggerianas que o antecederam,
a partir das quais se sustenta a nocdo de compreensao enquanto acontecimento dado
dentro da tradicdo. Para corretamente tomar a compreensao como evento, Gadamer
propde um retorno a Aristoteles, pois sua ética poderia ser capaz de dar conta do
compreender como aplicacdo de um caso especial a uma situagao concreta. (Cf. Ibid.,
p.470-1) Embora Aristételes apenas trate da razdo na aplicagdo do agir ético, € possivel
se apropriar de seu pensamento para tratar do problema hermenéutico em sua dimensao
historica. Ao opor-se a equiparagao socratico-platébnica de areté e logos, Aristételes
demonstra que a base do saber ético € a praxis. A ética difere da natureza por nao
depender de capacidades ou forgas externas, mas exclusivamente do comportamento
humano. Ethos vem opor-se a physis na medida em que nédo é condicionado por leis
naturais, mas pela regularidade das posturas humanas. Inquire-se, a partir dai, como é
possivel atingir o saber filoséfico sobre o ser moral do homem, pois na medida em que
aquilo que € bom somente se manifesta na concrecdo da situagao pratica, a aplicacéao
configura-se como o ponto mais fundamental — somente a partir dela o conhecimento
filosofico, no que tange a ética, ganha sentido. Trata-se da busca de uma fundamentagéao

para o agir fundada na convergéncia entre logos e ethos. Nao ha, neste panorama da



99
ética, leis fixas para delinear o bem agir e justamente nisso é revelada a relevancia da
aplicagao que justifica a retomada de Aristoteles. Nele, a acéo ética se da dentro de um
dado contexto e isto ganha importancia para Gadamer, que assume que tal contexto seja
propriamente a tradicio.

Faz-se necessario notar que, em Gadamer, o conceito de aplicagdo deve ser
entendido antes como uma apropriagdo (Cf. Ibid., p. 481). Em todo realizar-se da
compreensao, esta implicita a apropriacao dela e, por conseguinte, aquilo que chamamos
de aplicagdo. E isto que a torna elemento integrante de todo compreender. A aplicagdo é
intimamente ligada a consciéncia histérica continuamente influente
(wirkunggeschichtliches Bewultsein), considerando que toda apropriagdo do que
compreendemos e interpretamos apenas toma lugar no presente. Ao compreendemos o
passado a partir de nosso proprio horizonte, estamos necessariamente o aplicando (Cf.
RINGMA, 1995, p. 55). Assumir a apropriagcdo como essencial a todo compreender é
conferir a compreensdo um sentido produtivo, trazendo-a para o solo do presente. O
retorno ao conceito aristotélico de phronesis € indispensavel justamente nisto, no localizar
da compreensio dentro de uma situagao particular do presente.

Ha uma diferenca substancial em Aristoteles entre phronesis e episthéme — a
primeira ocupa-se do saber pratico, enquanto a segunda relaciona-se com o saber tedrico.
As ciéncias do espirito seriam legitimas pertencentes da phronesis e, portanto, ciéncias
morais. Nao sdo regidas por leis fixas, se colocam como passiveis de intervengédo e
precisamente isto abrem espago para um posicionamento ético produtivo (Cf. Ibid., p.
468). Com a adog¢ao da phronesis, mais uma vez Gadamer se afasta do ideal
metodologico, pois esta, enquanto saber ético, ao contrario da techné, nao pode ser
aprendida ou dominada. Resta-nos apenas aplica-la nas situacdes particulares.

Um problema fundamental no lidar com o conceito de aplicacdo € que apenas
podemos fazer uso aplicativo daquilo que possuimos, e o saber ético nunca realmente se
torna uma propriedade. Os conceitos éticos, as virtudes aristotélicas, se configuram como
diretrizes para o bem agir, embora ndo seja possivel delimita-los com a precisdo que
caberia a techné. Isto ocorre porque o conhecimento relativo a techné tem como finalidade
a produgao de coisas, enquanto que o saber que concerne a phronesis, por ser restrito ao
ser humano, ndo pode de modo algum ser pensado dentro de parametros de producéo,
ou seja, o conhecimento moral concerne a phronesis porque o homem e seu agir,
enquanto objeto deste conhecer, ndo dispde de si mesmo do modo que dispomos do
objeto da techné.

Esta investigacdo se mostra produtiva para a hermenéutica filoséfica porque as



100
distingdes contidas entre techné e phronesis sdo semelhantes as das investigagdes das
ciéncias do espirito e aquelas da ciéncia moderna. Gadamer se ocupa da avaliagao das
contribuicdes da ética aristotélica que podem ser utilizadas em prol de uma hermenéutica
juridica, na qual o problema da aplicagdo ganha sua mais intensa importancia. A justica
aparentemente € determinada absolutamente e dela se derivam as formulacdes das leis e
as regras do comportamento ético. Seria possivel pensar na aplicagao das leis da justica
como uma fechné, embora Aristoteles as associe a phronesis. Isto ocorre porque a
aplicacdo das leis contém sempre uma questionabilidade juridica, pautada pelas
circunstancias, pois aquele que a aplica sempre é conduzido a fazer concessbdes em
nome de um direito melhor e ndo por uma reducéao a justica. O conceito de epieikeia, ou
equidade, € o responsavel pela correcado da lei, visto que a lei geral, abstrata, € incapaz
de conter em si mesma a realidade pratica com a qual deve relacionar-se (GADAMER,
1999, p. 473). A lei sempre sera falha na medida em que a realidade humana nao lhe
permite ser simplesmente aplicada, e por meio da equidade, € possivel realizar uma
efetivagao produtiva dela.

A relacao do direito natural em Aristoteles com o problema hermenéutico passa pela
ponderacao da equidade, ndo recorrendo apenas a inalterabilidade do direito natural e
alterabilidade do positivo — ele reconhece apenas a ideia de um direito inalteravel,
contudo, esta seria limitada aos deuses. Entre os homens, tanto o direito positivo quanto o
natural sdo alteraveis, sujeitos a aplicabilidade. Nao haveria, pois, oposi¢do entre a
aplicagao e o carater “natural” do direito, pois a propria “natureza” das coisas deixa
espacgo para mobilidade. Faz-se necessario considerar que o direito natural em Aristoteles
possui uma fungao estritamente critica, ndo devendo ser empregado dogmaticamente —
ele aparece como uma espécie de complemento ao direito positivo.

O interesse de Gadamer sobre o direito em Aristoteles encontra justificativa na
demonstracao da validade dos conceitos relativos ao homem e seu comportamento, que
nao se constituem arbitrariamente, mas pautados na pratica. Ha uma diferenca
fundamental entre meios e fins no que diz respeito as diferengas entre o saber ético e o
técnico, que nao permitiria que este ultimo jamais suprimisse a necessidade do primeiro,
que se caracteriza por um “buscar-conselho-consigo-mesmo”. Isto serve ao propésito da
hermenéutica filoséfica por contrapor-se radicalmente ao ideal objetivista da modernidade,
visto que na filosofia pratica de Aristételes, a instancia que direciona o agir é a prépria
situacao concreta, a facticidade adquire o carater de principio. A dimensao da praticidade
tipica do saber da phronesis aqui privilegiado ndo se assemelha, em sentido algum, a

aplicacdo do saber técnico, pois nela se efetua a experiéncia autenticamente



101

hermenéutica que nos cabe investigar. Isto motiva Gadamer a dizer (1999, p. 380):

A virtude aristotélica da racionalidade, a phronesis, acaba sendo a virtude
hermenéutica fundamental. Serviu de modelo para a formagao de minha prépria
linha argumentativa. Desse modo, a hermenéutica, essa teoria da aplicagéo, quer
dizer, da conjungdo do universal e do particular, converteu-se para mim numa
tarefa filosdfica central.

Isto, contudo, de maneira alguma equivale a dizer que a dimensao tedrica da
filosofia se torna reduzida ou relegada na hermenéutica filoséfica. Ha, decerto, na
atualidade, uma definicdo de praxis como oposi¢cao a teoria. Isto pbéde apenas ocorrer
mediante a deturpacdo do significado original de theoria, que a tornou um conceito
puramente instrumental. A nogao de teoria tornou-se cada vez mais relacionada com a de
meétodo e associada a ciéncia moderna, que prescinde do mundo que nos € familiar e se
empenha numa persegui¢gao de meios de dominagao dele. Num texto como “O que é a
Praxis? As condicbes da Razdo Social” se torna patente o repudio de Gadamer pela
técnica moderna. Sua reabilitacdo da praxis e colocagcdo da hermenéutica filoséfica como
uma aplicagdo se coloca como uma critica a tecnificagdo e ao instrumentalismo. Nesta
perspectiva, € acertado pensar que a hermenéutica filosofica, enquanto filosofia pratica,
se insurja como uma forte critica a dominagao técnica.

Todavia, n&o é o caso que a hermenéutica filosofica seja uma filosofia pratica oposta
a ciéncia. “Filosofia pratica” € uma expressao que tira seu sentido de Aristételes enquanto
referente ao saber que trabalha com provas e se contrapde a filosofia tedrica, isto €,
metafisica. A oposicdo moderna entre teoria e praxis, nesse sentido, é algo bastante
peculiar, visto que na antiguidade ela se colocava como oposicédo de duas espécies de
saber e ndo entre a ciéncia e sua prépria aplicagcdo. Apreender o sentido de “pratica”
incluso na filosofia hermenéutica apenas é possivel mediante o descolamento do ideal de
oposicao colocado a partir da ciéncia moderna. Mesmo na antiguidade, praxis ja incluia
um vasto ambito de significados, dentre os quais um sentido correspondente a forma de
comportamento dos seres vivos numa esfera mais geral, e outro, no qual praxis era
compreendida como a melhor realizacdo da vida. Nesta perspectiva, possuiriam os
animais também uma praxis, embora esta fosse decisivamente distinta da que cabe aos
humanos. Aos ultimos caberia a prohairesis, correspondente a antecipagdo e escolha
prévia, consciente, que seria seu traco distintivo diante dos animais. Com Aristoteles, mais
um aspecto fundamental é somado: praxis passa a ser algo pertencente somente ao
cidadao livre na polis; dentro da qual a praxis ocorre em seu sentido mais proprio, 0 que

afasta cada vez mais este conceito do ideal de “forma de comportamento”, como era



102
previamente estendido aos animais.

E diante disso que a filosofia pratica passa a se caracterizar a partir da delimitacéo
existente entre saber pratico daquele que ¢é livre e a capacidade aprendida relativa a
techné. A dimenséo pratica da filosofia ndo esta relacionada, pois, com a aplicagdo de um
conhecimento técnico, antes, ela nos aparece mais ligada ao conceito de areté. Nao faz
jus a filosofia enquanto pratica concebé-la de modo completamente alheio a ciéncia, posto
que ambas guardem em comum o carater de saber geral; a diferenca entre as duas
consiste na sujeicdo da filosofia as situagbes de sua aplicagdo. Isto & absorvido pela
hermenéutica de Gadamer gragcas ao fato de que esta, enquanto teoria da interpretacao,
nao langar-se como “mera” teoria. Antes, Ihe faria mais justica a denominacgao de “teoria
da arte” (GADAMER, 1983, p. 61), capaz de dar conta de sua aplicabilidade essencial,
embora esta determinagdo ainda ndo corresponda por inteiro a amplitude da
hermenéutica dada por sua situacao pratica. Foi na modernidade que a hermenéutica se
inseriu mais fortemente na consciéncia filosdfica e isto se deveu a totalidade da tradicao
histérica ter se deslocado a uma grande distancia. E mérito da hermenéutica romantica ter
situado a imagem histérica do passado em nova dimensdo, através da consciéncia
histérica.

E evidente que isto ndo é suficiente para dar conta da totalidade da compreensdo
humana a partir da condigao inexoravel da finitude, o que desembocou na experiéncia de
alienagdo manifesta na consciéncia histérica moderna. A hermenéutica filosofica se coloca
em resposta a teoria hermenéutica do método, que se apossou do interesse romantico
pela histéria e o colocou dentro de parametros cientificistas. De acordo com Gadamer
(2004, p. 125):

Foi quando Heidegger formulou o conceito de uma “hermenéutica da facticidade”,
impondo — em contraposi¢éo a ontologia fenomenoldgica da esséncia, de Husserl
— a tarefa paradoxal de interpretar a dimensdo “imemorial” (Schelling) da
“existéncia” e inclusive a prépria existéncia como “compreensao” e “interpretacao”,
ou seja, como um projetar-se para possibilidades de si préprio. Nesse momento,
alcangou-se um ponto no qual o carater instrumentalista do método, presente no
fendbmeno hermenéutico, teve de reverter-se a dimensdo ontoldgica.
“Compreender” nao significava mais um comportamento do pensamento humano
dentre outros que se pode disciplinar metodologicamente, conformando assim a
um procedimento cientifico, mas perfaz a mobilidade de fundo da existéncia
humana. A caracterizacéo e énfase que Heidegger atribui a Compreensdo como a
mobilidade de fundo da existéncia culmina no conceito de interpretagao,
desenvolvido em sua significagdo, por Nietzsche. Esse desenvolvimento esta
fundamentado na duvida frente aos enunciados da autoconsciéncia, dos quais se
deve duvidar melhor do que o fez Descartes, como diz expressamente Nietzsche.
Em Nietzsche, o resultado dessa duvida € uma modificagao do sentido de verdade
em geral. Com isso, o processo de interpretagéo transforma-se numa forma de
vontade de poder, adquirindo assim uma significagao ontologica.

A critica realizada pela hermenéutica filosofica, portanto, apenas pode ser



103
apreendida na totalidade através da modificacdo no conceito de interpretacao, que é
alcado a um significado mais profundo e geral, ndo mais se referindo ao esclarecimento
do sentido de um texto obscuro. Antes, cabe a ela configurar-se como expressao da
tentativa de exceder os proprios fendmenos e dados manifestos. Com isto queremos dizer
que a interpretagdo possui um carater efetivamente produtivo que, ao estar subjacente a
toda compreensao, estende o proprio sentido daquilo que é interpretado na medida em
que cada interpretagdo, enquanto realizada a partir de um dado horizonte interpretativo,
se mostra sempre singular. E frente a isso que Gadamer sustenta que uma interpretagao
definitiva sempre ha de ser uma contradicdo em si mesma. O caminho tracado pelo
intérprete ndo pode ser reproduzido metodicamente, pois ha de ser em qualquer
circunstancia, um caminho inconcluso.

Interpretar ha de sempre remeter a finitude humana, e o projeto da hermenéutica
filoséfica vem propor a experiéncia da interpretacédo como algo diverso do que se dava na
consciéncia da hermenéutica tradicional justamente por meio de uma nogao diversa de
aplicagao, uma que nao a configure como técnica. Antes de uma técnica de interpretacao
que possa ser seguida para produzir um determinado resultado, encontramos uma
aplicagao hermenéutica que nos ensina que o mais importante na interpretacéo de algo é
a investigacado dos interesses que nos guiam. Uma vez estabelecida esta caracteristica
fundamental da hermenéutica filoséfica, podemos seguir para a explicitagdo do significado

de experiéncia hermenéutica.

2.3 O ideal hermenéutico de experiéncia

Diante do projeto de desenvolver uma nogédo de experiéncia adequada para sua
hermenéutica filosofica, Gadamer recorre a fenomenologia de Husserl e suas reflexdes
acerca do mundo da vida (Lebenswelt), que nos fornece uma genealogia da experiéncia
que antecede o ideal cientifico de experimento. A rejeicdo da acepcgao cientifica de
experiéncia como preconizada pelas ciéncias naturais € amplamente explorada na
primeira parte de Verdade e Método, na qual Gadamer conclui que a validade de um
experimento se restringe a sua confirmagao e que os aspectos historicos da experiéncia
sao completamente descartados.

A critica ao modelo metédico das ciéncias naturais é cara ao nosso trabalho na
medida em que a investigacdo da experiéncia estética surge como alternativa a
escrutinacdo dos objetos empreendida pela ciéncia moderna. E imprescindivel remeter,

portanto, a reflexdo gadameriana sobre a fundamentacdo metodolégica dos saberes das



104
ciéncias humanas. E sabido que a expressdo “ciéncias do espirito”
(Geisteswissenschaften) foi popularizada pela tradugao da “Légica” de John Stuart Mill,
que se ocupava com as possibilidades de empregar a légica indutiva no campo das
ciéncias morais. Segundo Gadamer (Op. Cit., p. 39), nesta obra n&o ha uma preocupagéao
em reconhecer uma légica particular para este tipo de ciéncia, e sim em demonstrar a
validade do método indutivo também neste terreno. Nesta perspectiva, o uso do método
indutivo fica isento de qualquer hipétese metafisica e € tomado como independente dos
fendbmenos por ele observados; seu objetivo é averiguar a regularidade dos fendmenos e
a partir delas estabelecer regras para realizar previsoes.

O problema com este procedimento reside no fato de ndo podermos elevar a
experiéncia do mundo social historico ao status de ciéncia com um processo valido para
as ciéncias naturais, uma vez que um caso individual ndo € capaz de fundamentar
regularidades e mesmo a observagao de inumeros casos nao possibilita a confirmagao de
experiéncias genéricas. Nao cabe, pois, ao conhecimento histérico estabelecer regras
gerais a partir de fenbmenos concretos. Mesmo reconhecendo as diferengas entre as
ciéncias do espirito e as da natureza, ainda encontramos tendéncias a classificar as
primeiras como “inexatas”. Com Helmholtz, a indugéo se torna diferenciada, na tentativa
de dar conta destas desigualdades — haveria, entdo, um tipo de indugao loégica e outro
instintivo-artistico. No entanto, esta distingdo de métodos indutivos era apenas psicologica
(Cf. GADAMER, 2004, p. 47-8), e néo se afastava das dificuldades da utilizacdo deste tipo
de metodologia para as ciéncias do espirito.

Gadamer aponta de que maneira houve uma tentativa real de elevar este modelo de
ciéncia a uma autoconsciéncia logica a partir de Droysen, que buscou compreender o
conceito de histéria de maneira que ele pudesse ser o fundamento para as ciéncias do
espirito, permitindo entdo que estas se firmassem e progredissem. De acordo com
Droysen, as percepgbes sensiveis do mundo empirico se configuravam como saber
acumulado do passado através de uma disposicdo do espirito, de modo que a historia
seria uma vontade de dar sentido ao caos das percep¢des sensiveis (Cf. Ibid., p. 45-6).
Dilthey segue esta mesma corrente de pensamento para justificar a independéncia do
método das ciéncias do espirito, embora termine por ser influenciado pelo modelo das
ciéncias naturais. Segundo Gadamer, sua posi¢cao em relacdo as ciéncias nao € analoga
ao que ele sustenta com sua Lebensphilosophie, pois supde que seja possivel objetivar o
conhecimento proveniente do pensamento reflexivo ao invés de delegar-lhe justificagao e
explicagao particulares.

Nao é o caso que haja alguma espécie de inferioridade das ciéncias do espirito em



105
relacdo as da natureza, pois como Gadamer declara, a divulgagéo realizada por Herder do
novo ideal de “formagdo para o humano”, que evidenciava o orgulho em defender o
humanismo ergueu-se com significativo valor. O conceito de “formacao” (Bildung)
enquanto formagao natural deu espaco a nogcédo de formagao como habilidade humana de
aperfeicoar-se, embora seja com Hegel que este conceito alcance sua amplitude para
instituir-se como universal. A partir dai, a formacgao passa a ser encarada como a condi¢gao
de possibilidade para a existéncia da propria filosofia, na medida em que o ser do espirito
depende essencialmente dela. (Cf. Op. Cit. p. 55-6).

A extensao do ideal de formacdo necessariamente deve compreender também as
ciéncias do espirito, devido a conexao intima entre o conceito de formagédo e o modo de
ser do espirito. A racionalidade e a dimenséao espiritual do homem o distanciam do mundo
imediato e natural, conferindo-lhe a tarefa da formacao, por meio da qual ele deve abrir
mao do particular, do irracional em beneficio de sua prépria liberdade, inserindo-se na
cultura. A formagao também possui um aspecto pratico em Hegel, que sustenta que, ao
formar um objeto, ou seja, através do trabalho, o homem desenvolve uma consciéncia de
senso proprio — ao formar algo, forma também a si mesmo.

Embora ja evidente na ideia hegeliana de formacgao pratica, € na formacéao tedrica
que se torna mais explicita a determinacdo fundamental do espirito histérico. O
comportamento tedrico sempre se caracteriza como ocupagao com algo nao imediato,
cuja natureza nos € alheia. A formacado sempre serve aos interesses tedricos na medida
em que nos coloca em contato com aquilo que nos é estranho e promove o retorno a nés
mesmos, ampliando assim o conhecimento. Para Hegel, a formagdo completar-se-ia
apenas no saber absoluto. Contudo, para Gadamer, o que merece énfase € este processo
de retorno a si proprio, independente da nocédo de espirito absoluto, o que o leva a
sustentar que, para as ciéncias do espirito, a ideia de formagdo permanece necessaria e
compde o elemento no qual elas operam sem inevitavelmente atrelar-se a concepcgéao
hegeliana.

Entendemos, assim, que a formacao é responsavel pela promo¢ao de um sentido
universal que nos permite elevarmo-nos sobre nés mesmos. Ndo se trata aqui de uma
universalidade do conceito que possa determinar algo particular a partir de um ponto
universal, mas da formacado de pontos de vista que, justamente por direcionarem-se a
universalidade, sdo mais abrangentes e abertos, ndo se fixam em dado aspecto
especifico, pois buscam relacionarem-se com outros que |he sdo estranhos. Isto torna a
tradicdo do conceito de formagado mais apta a justificar as ciéncias do espirito que o

meétodo, remetendo a tradicdo humanistica que compde o terreno a partir do qual estas



106
ganham sentido (Cf. Ibid., p. 64-5).

Como é frequente em sua obra, para seguir em direcdo ao desvencilhamento
completo do ideal cientifico de experiéncia, Gadamer retrocede ao inicio da teoria
moderna da ciéncia e da légica, remetendo a Bacon (1999., p.514-5), que além de ocupar-
se do desenvolvimento da teoria da experiéncia como teoria de uma indug¢ao verdadeira,
também questionou suas dificuldades antropolégicas e morais, buscando superar as
casualidades e irregularidades da experiéncia cotidiana e evitar as generalizagdes
prematuras. Bacon chama seu método de experimental, que ndo se refere somente as
investigagcbes acerca da natureza, mas se configura como método para que o espirito
abandone as generalizagbes infundadas, e passo a passo caminhe em diregcdo ao
conhecimento mais geral. Embora concorde com as criticas mais comuns feitas a Bacon,
em particular sobre o carater vago de suas propostas metodoldgicas, Gadamer pensa que
sua verdadeira contribuicdo consiste em analisar os preconceitos do espirito humano que
obstruem a tarefa de realmente conhecer a coisa, possibilitando um uso metddico da
razao. Neste processo se apresentam aspectos interessantes a apuragdo gadameriana,
pois aparecem momentos da vida da experiéncia que nao estao teleologicamente ligados
ao objetivo da ciéncia.

A partir do padrao teleolégico de concepgado da experiéncia, na recordagao das
experiéncias passadas, o espirito humano encontra, como condi¢do epistemoldgica, a
tendéncia a reter os aspectos positivos, relegando os negativos ao esquecimento. Embora
isto corresponda a um momento verdadeiro da estrutura da experiéncia, visto que tanto no
que concerne as ciéncias quanto ao cotidiano, faz parte de sua esséncia ser valida
enquanto nao refutada por outra experiéncia posterior, Gadamer pretende ir além deste
aspecto teleoldgico. E sabido que a experiéncia, ainda que néo seja ela propria cientifica,
€ um pressuposto fundamental da ciéncia. Esta somente é possivel mediante a
regularidade manifestada na observacado de experimentos, isto &, através da constancia
daquilo que é experimentado, adquirimos generalidade suficiente para permitir a
colocagao da questao que nos conduz a ciéncia.

E pertinente perguntarmos sobre esta generalidade que possibilita a ciéncia. E
notavel que ela se origine daquilo que € comum a diversas experiéncias observadas
individualmente, e sua retencdo nos concede certa faculdade de prever experiéncias
similares posteriores. Falta-nos, ndo obstante, clareza acerca da conex&o contida no ato
de experimentar e na capacidade de reter a unidade da experiéncia. Em Aristoteles,
Gadamer encontra uma posi¢cao intermediaria, apoiada num raciocinio classico ja na

Grécia Antiga, segundo o qual a permanéncia das percepc¢des importantes seria o veiculo



107
pelo qual o saber geral se algaria além da experiéncia individual. O cerne da questao esta
no fato de essa generalidade da experiéncia ndo equivaler aquela da ciéncia ou do
conceito. Isto significa que a generalidade da experiéncia ndo pode ser conhecida
mediante alguma outra generalidade, mas tdo somente a partir de observacdes
individuais. Tal é o esteio da abertura propria da experiéncia: ela esta sujeita a confirmar-
se incessantemente, sob pena de modificar-se. Isto € notavel diante da constatagéo que
observacbes efémeras nao se generalizam. Apenas quando uma dada observagao se
reprisa, pode ela confirmar-se como experiéncia, fixando-se. Gadamer alicerca esta
posicao voltando-se para a imagem criada por Aristételes para este processo (Op. Cit., p.
520):

Aristoteles encontra uma espléndida imagem para a légica desse procedimento.
Ele compara a multiddo de observagdes que alguém faz com um exército em
fuga. Também elas s&o fugidias, ndo permanecem onde estavam. Mas quando,
nessa fuga generalizada, uma determinada observacdo se confirma em uma
experiéncia repetida, nesse caso ela permanece. Com isso se forma nesse ponto
uma primeira estancia fixa, dentro da fuga geral. Se a este comegcam a se
acrescentar outros, a final o exército inteiro de fugitivos acaba detendo-se e
obedecendo de novo a unidade de comando. O dominio unitario do conjunto é
aqui uma imagem do sentido da ciéncia. A imagem deve mostrar que a ciéncia,
isto é, a verdade geral, pode chegar a se produzir apesar de que nao deve
depender da casualidade das observacoes, ja que deve ter verdadeira validez
geral.

Esta imagem ilustra, de maneira concreta, um momento determinante da esséncia da
experiéncia, apesar de estar distorcida ao pressupor que previamente havia um estado de
repouso — para os propositos de estabelecer o conhecimento, isto ndo € admissivel.
Entretanto, a imagem n&o falha em caracterizar a experiéncia como acontecimento que
nao se determina por observagdes particulares, demonstrando que antes, nela propria, as
observagoes se organizam solidamente.

Na perspectiva aristotélica é a generalidade da experiéncia que possibilita a
verdadeira generalidade do conceito e abre espago para a ciéncia, de maneira que o
experimentar é tido como referente a esta e relevante apenas devido a sua contribuigao
para a formacao de conceitos. Gadamer, no entanto, defende que nao é suficiente pensar
a esséncia da experiéncia a partir da ciéncia, sob pena de simplificacdo do processo no
qual ela se produz. Toda consideracdo sobre a experiéncia que se firme nos resultados
por ela obtidos termina por atropelar seu real decurso, cujo aspecto € fundamentalmente
negativo (Cf. Ibid., p. 521), ou seja, a experiéncia contradiz generalizagcbes falsas,
destipifica aquilo que € aparentemente tipico.

Ao falarmos em negatividade da experiéncia, ndo podemos nos furtar de perceber



108
que esta tem um sentido produtivo, pois ao convertermos observacées em experiéncias e
nos darmos conta do erro nas observagdes prévias, ndo ganhamos uma mera corregao
face ao erro, mas um saber mais abrangente sobre o objeto da experiéncia. Gadamer cita,
em nota de rodapé, (Op. Cit. p. 521) o filésofo racionalista Karl Popper, que possui uma
ideia similar de experiéncia — segundo a qual uma proposigdo apenas pode se
caracterizar como cientifica ao colocar-se a prova do critério de falseabilidade mediante a
experiéncia, embora este limite sua teoria a l6gica da pesquisa cientifica, ndo abordando a
totalidade das experiéncias humanas.

A forma da experiéncia que considera seu aspecto negativo como constituinte de sua
generalidade chamamos dialética. Neste ponto, Gadamer ndo mais se serve de
Aristoteles, mas de Hegel, cuja filosofia legitima o momento da historicidade. Devemos
notar que experiéncia aqui € pensada como Erfahrung, ao invés de Erlebnis, como havia
feito Dilthey. Isto n&o significa, contudo, que a nog¢ao de experiéncia enquanto vivéncia — e
nao mera observagdo dos fatos — seja descartada na posi¢cao hermenéutico-filosdfica.
Gadamer concebe Erfahrung ao modo hegeliano, isto &€, como “ceticismo em agao”.

Na linha de raciocinio da interpretacdo de Hegel, é evidente que n&o é possivel,
estritamente, “fazer” inUmeras vezes uma mesma experiéncia, embora a repeticao facga
parte de sua esséncia. A unicidade da experiéncia, dada sua historicidade, nao se perde
na reprodugao, pois uma vez conhecido seu resultado exaure-se a novidade. A utilidade
da reprise consiste apenas em reiterar o experimentado, garantir sua certeza. Uma vez
que tomamos parte em uma experiéncia, dela tomamos posse, tornamo-nos conscientes
da mesma, apoderando-nos de um novo horizonte. Como ja afirmado, a experiéncia se
caracteriza por sua negatividade, e em face dela modificamos tanto nosso saber quanto o
objeto posto a experimentagcédo; o saber converte-se em outro, mais amplo e superior,
enquanto o objeto renovado revela melhor a verdade que seu antecessor. De acordo com
a interpretacdo gadameriana de Hegel, isso corresponde a descricdo da experiéncia
dialética enquanto experiéncia da consciéncia consigo mesma, que conduz a um saber de
si mesmo ao qual nada é alheio, consumado na ciéncia, que seria “a certeza de si mesmo
no saber” (Op. Cit., p. 524). Na perspectiva hegeliana, a experiéncia sempre refere-se a
algo novo. O estranhamento e a alteridade envolvidos no ato de experimentar sdo o
centro de unidade da prépria experiéncia, embora esta adquira o carater de “mero
instrumento do espirito” na busca da certeza de si mesmo. Para Gadamer, entretanto, isto
nao faz jus a historicidade propria do compreender, conforme podemos ler em “Verdade e
Método” (p. 525):

A partir dai poderemos compreender porque nao faz justica a consciéncia



109

hermenéutica a aplicagdo que Hegel faz da histéria, quando considera que esta é
concebida na autoconsciéncia absoluta da filosofia. A esséncia da experiéncia é
pensada aqui, desde o principio, a partir de algo no qual a experiéncia ja esta
superada. Pois a prépria experiéncia jamais pode ser ciéncia. Esta em uma
oposicao insuperavel com o saber e com aquele ensinamento que flui de um saber
geral tedrico ou técnico. A verdade da experiéncia contém sempre a referéncia a
novas experiéncias. Nesse sentido, a pessoa a que chamamos experimentada nao
€ somente alguém que se fez o que é através das experiéncias, mas também
alguém que esta aberto a experiéncias.

Em “Hermeneutics: Ancient and Modern”, Bruns, ao tratar da tragédia sob o ponto de
vista da experiéncia hermenéutica, nos diz que nao € facil determinar exatamente de que
tipo de experiéncia tratamos, e como ela se configura genuinamente como hermenéutica,
devido as dificuldades préprias desse conceito em sua acepgao mais ampla. Em “Verdade
e Método”, Gadamer critica duramente a nogao de experiéncia (Erlebnis) mantida por
Dilthey, ou seja, a “experiéncia vivida” tomada como unidade basica do tempo, da histéria
e da cultura humana. Para Dilthey, a experiéncia pode ser definida como existéncia
humana historicamente situada e nao sujeita a objetificagdo promovida pela investigagcao
empirica, uma vez que nao podemos sair da temporalidade para observa-la.

Nesta perspectiva, o que separa a compreensdo hermenéutica da explicacao
cientifica € o fato de que a primeira jamais pode ocorrer numa distdncia analitica; a
compreensao é sempre vivenciada (Cf. BRUNS, 1992, p.181). Segundo Dilthey, a
hermenéutica e as ciéncias do espirito caberia a Nacherleben, cuja tradugédo poderia ser
‘re-experiéncia” de obras ou narrativas do passado, pois estas estariam aptas a tratar da
singularidade da vida humana. A critica gadameriana consiste na percep¢ado de que a
Nacherleben implica na transposicdo da consciéncia do intérprete para um momento
historico passado, e que é insustentavel sob a luz das consideragdes sobre historicidade
feitas por Heidegger, mediante a impossibilidade de desvencilharmo-nos de nossa
situacao historica. A intencdo de Gadamer aqui nao é refutar este conceito de experiéncia,
mas torna-lo mais consistente.

Ao abordar a totalidade da experiéncia humana, Gadamer a toma como algo que
sempre se coloca contra alguma expectativa, assumindo seu aspecto negativo, e mesmo
doloroso, ao dizer que “o ser histérico do homem contém, assim, como um momento
essencial, uma negatividade fundamental que aparece na relagdo essencial de
experiéncia e penetracdo do espirito” (GADAMER, Op. Cit.,, p. 526). A partir das
consideracdes sobre esta negatividade, foi Gtil a Gadamer remeter a Esquilo e & sua
formulacdo do aprendizado como sofrimento. Naturalmente, sua intencdo ndo é
simplesmente sustentar que por meio do engano e da decepgao encontramos O unico

meio de atingir o conhecimento acertado, mas aludir aos motivos pelos quais a face



110
negativa da experiéncia se torna produtiva: no sofrimento, o homem nao apenas aprende,
mas defronta-se com seus proprios limites. Ele se da conta daquilo que n&o é capaz de

superar. Nas palavras de Bruns (Op. Cit., p. 186):

Na experiéncia ndo se adquire coisa alguma, a ndo ser a propria experiéncia,
onde ter experimentado ndo equivale a estar em posse de algo objetivo e
determinado; antes a experiéncia é sempre de limite e recusa. E por isso que é
tdo dificil comunicar a experiéncia, como dos pais para os filhos. Experiéncia
neste sentido apenas pode ser posta em estdrias; ndo pode ser contida dentro de
proposi¢des ou subscrita pela lei da contradigdo. Ela possui a universalidade dos
provérbios ao invés da dos principios.

A auténtica experiéncia hermenéutica da qual Gadamer trata é propriamente a
experiéncia da finitude humana. Ao contrario da experiéncia como concebida por Hegel,
ela ndo conduz ao saber absoluto. Em verdade, promove a compreensao da
impossibilidade de alcangar alguma forma de saber supremo. O valor de verdade da
experiéncia ndo é consumado em seu fim, mas justamente em seu apontar para outras
experiéncias, restringindo a razdo enquanto meramente planificadora diante do
reconhecimento de que toda a expectativa e planificacdo dos seres finitos é igualmente
finita e limitada. Isto caracteriza a experiéncia hermenéutica como experiéncia da
historicidade.

Ja denotamos de que modo a hermenéutica filosofica se configura como corrente
filosofica que se ocupa das questdes concernentes a compreensao, embora isto ndo a
torne restrita a investigacdo de sentido ou significado. Ao pensar na definicdo de
experiéncia hermenéutica, Gadamer busca tratar de questdes que nao sao propriamente
colocadas pelo homem, antes se impdem diante dele, confrontando-o. Nao questionamos
a morte e o horror, mas somos questionados, e podemos apontar que a relevancia da
abordagem hermenéutica acerca destes assuntos se apresenta em seu modo de engajar-
se na compreensdo daquilo que ndo pode ser objetificado. Assim, compreender algo
hermeneuticamente € uma conquista que nao se realiza pela consciéncia objetiva, mas
por nossa exposicao radical aos eventos impostos pela realidade (Cf. Op. Cit., p 182).

Aqui tornam-se claras as razdes de Gadamer para privilegiar a nossa experiéncia da
arte dentro da hermenéutica filosofica: ela é capaz de revelar os aspectos universais do
projeto hermenéutico. Na medida em que a compreensao é tomada como universal, sua
integracao é regulada pela histéria e pela tradicao, de forma que sua tarefa deve estende-
se infinitamente. A colocagdo da experiéncia nesses termos gadamerianos nao significa
uma oposi¢ao a ciéncia natural, mas a um ideal de cientificidade na prépria interpretacéo,

de modo que hermenéutica e ciéncia ndo se relacionam a partir de um conceito unitario.



111

Com as contribuigbes heideggerianas e o advento da hermenéutica existencial, ha
uma extensdo para além das ciéncias humanas, a partir da qual se torna incorreto e
superficial pensar hermenéutica enquanto uma disciplina homogénea. A atribuicdo da
determinagcdo ontolégica a compreensdo coloca a relagdo da hermenéutica com a
epistemologia em ambito diverso, ao ponto em que Heidegger concebe experiéncia como
nao determinada em sentido empirista ou racionalista, bem como afastada do sentido
kantiano. Sua influéncia sobre Gadamer se torna patente na medida em que experimentar,
a seu ver, é um “ter dos entes”, e té-los €, num certo sentido, poder dizé-los.

As contribuicbes de Gadamer referentes a esta heranga heideggeriana se cristalizam
naquilo que Habermas chamou de urbanizacdo do pensamento de Heidegger, e
consistem num retorno filolégico a tradigdo humanistica, ndo possuindo a pretensao de
minimizar a importancia das ciéncias naturais. A este respeito, Heelan diz o seguinte
(1991, p. 225) °

Um filésofo da ciéncia na tradicdo fenomenolégica ou hermenéutica seria entdo
guiado por uma nova insercao, diferente da de um filésofo da tradigdo analitica,
tanto na escolha dos problemas significantes quanto na maneira em que eles sao
tratados. Tal fildsofo faria sua pesquisa sobre os problemas constitucionais, sobre a
subjetividade humana, e o mundo (mundo da vida) como realidade — problemas
que nao entram no escopo da filosofia analitica da ciéncia.

O que cabe a oposigao, por parte da hermenéutica filoséfica, € a idealizacdo da
experiéncia de acordo com os critérios exclusivistas do método pensado de acordo com
as necessidades das ciéncias naturais, o que impossibilitaria a compreensdao da
experiéncia das obras de arte como produtivas. E por este motivo que tal experiéncia ndo
deve ser tomada como experiéncia estética no seu sentido tradicional, mas como
experiéncia hermenéutica.

Com a finalidade de investigar como a compreenséo das obras de arte dentro da
filosofia desenvolvida por Gadamer se articula a partir de uma concepgao bastante
especifica de experiéncia estética, encontramos a necessidade de, mais uma vez, retornar
a Heidegger para langar luz sobre a elaboragdo da presentagdo das obras arte como
verdade, que exerce tao profunda influéncia na concepc¢ao de arte da qual nos ocupamos.
Centramo-nos na conferéncia “A Origem da Obra de Arte” para avaliar de que modo esta
obra abre uma nova série de investigagdes possiveis sobre a arte, o artista, a beleza, e a
verdade. Nao é nosso objetivo dar conta da gama de assuntos tratados por Heidegger,
mas apenas seguir um questionamento particular: o da verdade da obra de arte dentro da

concepgao heideggeriana, para assim podermos explorar corretamente como Gadamer

5 Such a philosopher would do research into constitutional problems, human embodied subjectivity, and
world (life world) as reality — problems that do not enter into the purview of analytic philosophy of science.



112

funda sua filosofia da arte.

2.4 Heidegger e a pergunta pela origem da obra de arte

Em seu caminho para a investigagcado da origem da obra de arte, Martin Heidegger
averigua que tal origem apenas pode ser o artista que, por sua vez, depende da obra de
arte para caracterizar-se como tal, de modo que ambos sao dependentes. Nao é possivel,
contudo, pensar na origem da obra sem dispor do conhecimento prévio do que seja arte,
de sua esséncia. O que é arte, por sua vez, apenas pode ser conhecido a partir da obra
de arte mesma. Torna-se evidente, pois, o carater circular do questionamento: para saber
se uma obra é artistica, necessitamos saber o que é arte; para conhecer o que € arte,
precisamos dispor de obras de arte.

No pensamento heideggeriano, conforme tratamos previamente, a circularidade do
raciocinio ndo deve ser concebida como uma violagdo da logica. Antes, corresponde
aquilo que chamamos de “circulo hermenéutico”, estrutura na qual reside a possibilidade
do conhecimento mais originario, uma vez que ela possui um sentido ontologico positivo
que se realiza num deixar-se determinar pela propria coisa. Na perspectiva heideggeriana,
nao € o caso que existam coisas no mundo que estejam sujeitas a nossa compreensao
circunspectiva, mas antes de tudo encontramos nosso envolvimento com o mundo que se
da na forma de projetos interpretativos, anteriores a qualquer espécie de visdo puramente
teorética do mundo. Diante disso, adentrar no circulo hermenéutico é pré-requisito para a
investigacao em questao.

Heidegger opta por questionar a obra pelo que ela € e como € partindo de seu
carater de coisa. Neste caminho, encontra alguns direcionamentos tradicionais para a
investigacdo do que € uma coisa. O primeiro corresponde a determinagdo da coisidade
(die Dingheit) da coisa como substancia, sujeito de propriedades, proveniente da traducao
do grego para o latim. Esta traducgao teria transformado a compreensao grega do ser da
coisa, concebendo-a como suporte para caracteristicas (Cf. HEIDEGGER, 2005. p. 17).
Um dos motivos para o descarte deste conceito de coisa é sua aplicabilidade a todo e
qualquer ente, estando inapto a dar conta da coisidade das coisas. A segunda maneira de
conceber o ser da coisa consiste na associagdo da coisa aquilo que pode ser
sensivelmente percebido. Heidegger rejeita esta posigdo argumentando que o modo de
acesso primordial que temos de um ente ndo se da propriamente nas sensagdes, antes,
as coisas chegam a nos primeiro. Pensar na coisa como objeto da percepgao somente €

possivel numa abstracéo, pois a proximidade aparente entre ela e a percepg¢ao sensivel &



113
apenas uma construcao derivada de um “contato” prévio que temos com a coisa mesma.

Estas duas maneiras de compreender as coisas parecem ofuscar o ser da coisa: a
primeira por distanciar demais a coisa de ndés, e a segunda pela exacerbada tentativa de
trazé-la para perto. Ha, ainda, uma terceira interpretacdo que parece conseguir resolver
esta dificuldade ao propor que a coisa possui consisténcia (das Stédndige) e nuclearidade
ao se colocar como matéria e forma. Esta concepgdo hylemoérfica serve tanto para
designar as coisas da natureza quanto aquelas do uso (Cf. Op. Cit. p. 19), e servira como
fio condutor para a compreensao da coisidade da coisa da obra de arte, ndo porque faca
por completo jus a natureza da coisa, mas por corresponder ao “esquema conceitual por
exceléncia para toda a estética e teoria da arte” (Cf. Ibid. p. 20).

No entanto, devemos notar que a investigacdo sobre a arte empreendida por
Heidegger ndo pertence a estética enquanto parte da tradicdo que expusemos na primeira
parte de nosso trabalho. A interpretacdo da coisa como matéria enformada nao € de uso
exclusivo da filosofia da arte, a diade dos conceitos de forma e conteudo é aplicavel a
qualquer coisa, de modo que por este critério ndo seria possivel compreender a diferenca
entre as meras coisas e 0os demais entes. Supor que tais conceitos se refiram as meras
coisas € uma hipoétese possivel, embora a tradicdo da estética nos indique que matéria e
forma pertencem essencialmente a obra de arte. Para esclarecer a questdo, Heidegger
oferece sua interpretacdo dos instrumentos, as coisas dadas ao uso sob a perspectiva da
Zurhandenheit.

Um instrumento (Zeug) é todo ente que possui como trago distintivo sua serventia
(Dienlichkeit), ou seja, € em vista de sua utilidade que a matéria é escolhida e que sua
forma é estabelecida durante a fabricagao (Anfertigung). Assim, a raiz da matéria e da
forma enquanto instancia determinadora do ente apenas pode residir na esséncia do
instrumento. Isto significa que o complexo matéria-forma ndo pode ser tomado como
determinagcdo da coisidade das meras coisas. Enquanto produto (Erzeugnis), o
instrumento possui semelhangas com a obra de arte, pois ambos séo forjados pela mao
humana, ja as meras coisas nao pertencem a este ambito. Entretanto, ndo seria
conveniente ignorar que a obra de arte ndo se caracteriza por sua serventia, e neste
sentido, parece assemelhar-se a mera coisa, cuja presenca € auto-suficiente. Desta
maneira, Heidegger afirma que o instrumento esta entre a mera coisa e a obra de arte, e
justamente por este posicionamento € capaz de nos proporcionar a compreensao dos
entes que nao se caracterizam como instrumentos.

Um instrumento desprovido de serventia e fabricagdo € aquilo que devemos

compreender como “mera coisa”, a qual resta o ser-coisa (Dingsein), ainda que nao haja



114
determinacdo ontoldégica de seu carater. Neste caso, o ser da coisa ndo pode se
manifestar apenas pela abstragdo da instrumentalidade. Diante disso, a concep¢ao da
coisa como jungcao de matéria e forma também ndo é uma via adequada para a
compreensao da coisidade da coisa. Na investigacéo tradicional do ente, encontramos os
trés modos de interpretagédo colocados por Heidegger, que se combinam de tal modo que
se aplicam tanto a mera coisa quanto ao instrumento e a obra de arte. Ciente desta
caracteristica das concepgdes de coisa € possivel se despir da suposta obviedade e
esclarecer o carater proprio da coisa, do instrumento e da obra, cada um deles em sua
especificidade.

A partir da distingdo entre mera coisa, instrumento e obra de arte, Heidegger expde
sua tese: a obra de arte € um pér-em-obra da verdade. Faz-se necessario pensar a
esséncia da coisa obra, que permaneceu oculta na tradicdo metafisica. O caminho
tragado por Heidegger consiste em perguntar pela coisidade do instrumento e a contrapor
a coisidade da obra de arte. Em sua investigacdo fenomenoldgica do quadro “Stilleben,
Ein Paar Schuer”, de Van Gogh, fica clara a diferenga entre instrumento e obra de arte. Os
sapatos de camponés retratados na pintura encontram seu carater instrumental no mundo
ao qual pertencem, no qual encontram sua serventia, que apenas pode se dar plenamente
da confiabilidade (Verldsslichkeit) do instrumento. E pela confianga no instrumento que
nos entregamos ao mundo, por ela nosso mundo se torna familiar.

A coisidade do instrumento ndo aparece em seu usoO nem em seu processo de
fabricagdo. Conforme Heidegger, perante a arte os instrumentos se mostram em seu
proprio ser, como os sapatos que aparecem no quadro. E neste sentido que a obra de arte
revela a verdade do ente, configurando-se como “pdr-se-em-obra da verdade do ente”
(das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seienden). Nesta concepgao da obra de arte,
fica claro que a intengcao de “A Origem da Obra de Arte” ndo € promover uma investigagcao
estética. Trata-se, mais propriamente, de um questionamento sobre a natureza da
verdade. Mas que verdade é esta que nos aparece desvelada na obra de arte? E sabido
que Heidegger néo interpreta a verdade da maneira tradicional, como adaequatio, isto é,
verdade como concordancia, da maneira comumente divulgada pela légica, de acordo
com a qual a conformidade com o ente é o critério para o estabelecimento da verdade.

Para compreender o que significa colocar a obra de arte como lugar de mostragao
da verdade devemos antes nos debrucar sobre a concepcédo de verdade adotada por
Heidegger. Ao perguntar-se pela esséncia da verdade, o filésofo parte da concepgéo
medieval de verdade enquanto adequagao da coisa e pensamento, que remete a tradigao

grega, de acordo com a qual verdade corresponde a concordancia (omdiosis) de uma



115
enunciagao (logos) com seu objeto (pragma). Ao questionar o que significa a concordancia

do enunciado com a coisa, Heidegger nos diz:

O comportamento esta aberto sobre o ente. Toda relagao de abertura, pela qual se
instaura a abertura para algo, € um comportamento. A abertura que o homem
mantém se diferencia conforme a natureza do ente e 0 modo do comportamento.
Todo trabalho e toda realizagéo, toda acéo e toda previsao, se mantém na abertura
de um ambito aberto no seio do qual o ente se pbe propriamente e se torna
suscetivel de ser expresso naquilo que é e como é. Isto somente acontece quando
0 ente mesmo se pro-pde, na enunciagado que o apresenta, de tal maneira que esta
enunciagao obedece a tal ordem, ela se conforma ao ente. O dizer que se submete
a tal ordem é conforme (verdadeiro). O que assim é dito, € conforme (verdadeiro)
(1d, 1979, p. 136).

A enunciagdo apenas pode concordar com os entes ao ponto em que adquire sua
prépria conformidade a partir da abertura do comportamento. Isto significa que um ente,
para ser enunciado, precisa estar disposto na abertura do ser-ai, ou seja, precisa ser
compreendido. Neste caso, a condi¢cao de possibilidade da concordancia enunciada deve
ser considerada mais original que a préopria concordancia, sendo ela a esséncia da
verdade. A verdade originaria nao encontra seu lugar na proposicao, mas no fundamento
que confere a ela a aparéncia de conter a esséncia da verdade.

A fundamentacdo da abertura que sustenta o comportamento dos entes
correspondentes ao enunciado pertence essencialmente a constituicdo ontolégica do ser-
ai, ou seja, o ente apenas é descoberto enquanto o ser-ai €. Em face disto, Heidegger nos
diz que “toda verdade é relativa ao ser da presenca na medida em que seu modo de ser
possui essencialmente o carater de pre-senga (Dasein) (Id. 1998, p. 296)". Disto nao se
deve inferir, contudo, que toda verdade seja subjetiva, pois ndo é o caso que ela esteja
sob o arbitrio do sujeito. Antes, isto significa que ela € um modo de ser do ser-ai. Na
abertura do ser-ai, onde se encerra o comportamento dos entes, a conformidade que
caracteriza a nocao tradicional de verdade se funda na liberdade.

Segundo esta tese, a esséncia da verdade é a liberdade. Mais uma vez parecemos
nos deparar com uma concepg¢ao de verdade sujeita ao arbitrio humano, contudo,
Heidegger argumentara que é remetendo a esséncia da liberdade que € possivel
experimentar um fundamento original oculto do ser-ai que possibilita alcangar o &mbito no
qual a esséncia da verdade se desdobra originariamente, pois a “liberdade recebe sua
prépria esséncia da esséncia mais original da unica verdade verdadeiramente essencial”
(Id. 1979, p. 138). A liberdade é, propriamente, exposi¢cédo ao ente. Isto significa que toma-
la como esséncia da verdade é deixar os entes serem como sdo, permitir que se
entreguem a abertura, isto é, que se desvelem. Disto se segue a afirmagdo da

compreensdo da verdade enquanto alétheia, desvelamento, em detrimento de sua



116
concepcao enquanto correspondéncia.

Perante isso, a compreensao da obra de arte como instancia que langa luz sobre a
verdade ganha sentido. A obra nao diz a verdade do ente por fornecer uma representagao
que esteja em conformidade com o ente presente no mundo, isto €, a arte ndo deve ser
concebida como copia do real. O verdadeiro traco fundamental da obra de arte € seu lidar
com a esséncia geral das coisas, ndo com a reprodugcdo de um dado ente singular.
Colocar a verdade no centro da obra de arte implica romper com a estética tradicional,
pois 0 que esta em jogo na investigacdo ndo € mais apenas a obra de arte enquanto
objeto sensivel e a beleza nela contida.

Ter a arte como mimesis da realidade pertence a uma posigédo da estética tradicional
que remonta as investigacdes platonicas, de acordo com a qual a finalidade essencial da
arte € a imitagcdo ou reprodugdo dos objetos, tendo carater puramente formal. Na
Republica encontramos duas fortes criticas a arte: Platdo acusa os artistas de
ludibriadores que, ao imitarem o mundo sensivel (Cf. PLATAO, 2006 595a-601b),
produzem copias fraudulentas das coisas reais, advindas do mundo das Ideias; além de
criticar a poesia por sua capacidade de provocar emog¢des que estimulariam a fraqueza de
carater e dificultariam o autodominio (Cf. Op. Cit., 605b-607a).

Aristoteles discorda desta perspectiva pejorativa da mimesis, admitindo um valor
positivo para a imitagao intrinseca da arte, que ndo mais € vista como fraude. Contudo,
supor que a arte se realize na imitagcao e que esta seja seu fim unico seria priva-la de seu
poder de expressar a beleza. Na obra “Poética”, encontramos a tragédia descrita com

énfase em sua capacidade de despertar sentimentos:
A tragédia é, pois, a imitacdo de uma acgao de carater elevado e completa, dotada
de certa extensdo, numa linguagem agradavel, cheia de belezas de uma espécie
particular segundo suas diversas partes, imitagéo feita por personagens em agéo
e na@o por meio de uma narrativa. Inspirando compaix@o e temor, a tragédia tem
como efeito a purgacao dessas emogdes (ARISTOTELES, 1982. Capitulo VI).
Nisto fica evidente que a tragédia, ainda que caracterizada como mimesis de agdes,
isto € da praxis, ndo possui como finalidade a imitagdo mesma, mas a katharsis, a sua
capacidade de desencadear sensagdes, e através delas enriquecer a experiéncia
humana. E este o aspecto que devemos privilegiar para compreender a posicdo
aristotélica ante a arte poética. Todas as demais recomendacdes feitas por Aristételes
quanto confeccdo da obra de arte poética sao ofuscadas ante sua finalidade catartica.
Para desempenhar tal fim, a arte poética deve comover o homem retratando-o com
verossimilhanga, porém exagerando em algumas caracteristicas. Tal € o caso da trageédia

e 0 da comédia: a primeira pretende expor o homem melhor do que ele € na realidade,



117
enquanto na segunda séo suas falhas que devem ser ressaltadas (Op. Cit., Capitulo II).
Em ambos os casos®, a imitagao contida na poética ndo deve ser tal e qual a realidade.

Em verdade, a mimesis almeja o reconhecimento, e se copia a realidade o faz com o
objetivo de ser verossimil o suficiente para exercer sua fungao catartica e ndo por alguma
espécie de falha intrinseca.

Fica claro, portanto, que da possibilidade de concrecdo de um fato se possa insurgir
uma obra poética ndo se segue que esta seja relegada ao nivel de mera cépia imperfeita
da realidade. Antes, € o0 “efeito” da obra de arte em seu espectador, a transformacéao
promovida pela experiéncia estética, que devemos conceber como o nucleo da obra de
arte, e ndo meramente seus aspectos formais ou a realidade a qual ela remete. E do
reconhecimento no conteudo mimetizado que a obra de arte deixa de mera imitacdo do
real para converter-se em experiéncia da verdade.

Se assumirmos, junto com Heidegger, que o que esta em jogo na obra de arte é a
verdade mesma, ndo encontraremos motivos para desacordo com a posigao aristotélica
sobre a arte interpretada com énfase em seu aspecto catartico. A arte emociona nao por
conter beleza formal, mas por evocar a propria verdade, por ser desvelamento. Contudo,
Aristoteles ao enfocar os aspectos coisais da arte poética (a saber: a fabula, os
caracteres, a elocugao, o pensamento, o espetaculo apresentado e o canto), realiza uma
descricdo puramente estética da obra e € incapaz de atinar para a natureza propria da
arte.

Para dar conta da esséncia da arte, Heidegger se afasta da estética na medida em
que ao questionar a prépria coisidade da obra de arte, percebe que o suporte coisal ndo
pertence a ela da maneira que se supde nas teorias estéticas. Que o suporte coisal da
obra de arte tenha sido seu aspecto mais concreto e incontornavel foi a justificativa para
toda a investigagdo sobre a coisidade da coisa. Percorrendo o circulo hermenéutico em
busca da origem da obra de arte, averiguamos que, para Heidegger, conceber a obra
como substrato ao qual se conferem atributos, ou como unidade de qualidades sensiveis,
ou ainda como matéria enformada, para posteriormente adicionar a coisa obra seu
elemento artistico foi o pressuposto de toda estética. Diante do pensamento
heideggeriano, tal pressuposto se torna fundamentalmente diferente ndo apenas por
recusar-se a pensar a obra a partir da coisa, mas por pensar a coisa a partir da obra.

Ainda assim, nos parece ser necessario esclarecer os motivos para o afastamento da

estética dentro dos parametros expostos previamente em nosso trabalho. Para isso,

6 O objetivo intrinseco da comédia de provocar o riso pela exposicdo do ridiculo também pode ser
considerado katharsis, o telos do comico € o risivel. Cf. SAMARANCH, 1982. p 1116, nota de rodapé
namero 37.



118
faremos um breve exame para compreender como a obra de arte foi pensada na tradigao
filosofica e averiguar a originalidade da identificagao entre arte e verdade.

Heidegger sustenta que a obra de arte abre o ser do ente, o desvela, e por isso &
um pér-se-em-obra da verdade; nela a verdade acontece. O que devemos entender aqui
como acontecimento (Ereignis)? Acontecer nada mais é que manifestar-se, o
acontecimento € a propria mostragcao do ente. Ha acontecimento porque ha ente, e ndo o
nada. Para averiguar como pode a verdade acontecer na obra, Heidegger se debruca
sobre o0 encontro que podemos ter com as obras. De acordo com ele, toda obra se insere
num mundo, e a arte classica que conhecemos hoje, por mais bem conservada que seja,
foi subtraida de seu mundo. O mundo dessas obras de arte ruiu de maneira irreversivel,
ainda que a manifestagcao delas continue como consequéncia do estar-em-si originario
anterior a ruina (Cf. HEIDEGGER, 2005. p. 32). Isto deve ser considerado na tentativa de

esclarecimento do acontecimento da verdade na obra.

2.5 A obra de arte como acontecer da verdade na linguagem

A interpretacdo de um templo grego como obra de arte € o caminho escolhido para
delinear como a obra de arte se insere no mundo. O templo, enquanto obra de arte, em
seu estar-ai (Dastehen), antes de simplesmente estar no mundo, abre o mundo ao préprio
homem, ilumina a propria fundagdo da habitacdo humana. A esta habitagdo humana
devemos chamar Terra, o solo que sustenta os entes. E do ser da obra de arte sua
instalagao (Aufstellen), porém, o instalar-se da obra ndo deve ser compreendido como um
mero colocar-se. A obra n&do simplesmente subsiste como um ente simplesmente dado,
mas o ser-obra requer que ela se erija e seja abertura de um mundo.

E imprescindivel ainda reiterar que ao falarmos de mundo ndo nos referimos ao
conjunto das coisas existentes, conhecidas ou nao; tampouco a uma espécie de palco no
qual a vida se desenrola. Para Heidegger, 0 mundo € mais que 0 que nos € perceptivel e
familiar, pois ndo pode ser objetificado e intuido. Apenas pode ter mundo aquele que se
mantém na abertura do ente, isto €, o ser-ai. Todo e qualquer ente apenas pode aparecer
como tal na abertura da compreensdo. O ente da obra de arte também acontece na
abertura da compreensao, entretanto, sua originalidade se encerra no como ele acontece

na abertura, sendo ele préprio abertura também. Ou, nas palavras do proprio Heidegger:

Na medida em que uma obra é obra, abre o espago para aquela amplidao. Abrir
espago quer dizer aqui ao mesmo tempo: libertar o livre do aberto e instituir este
livre no seu conjunto de tracos. Este in-stituir (Ein-richten) manifesta-se a partir do
erigir (Er-richten). A obra enquanto obra instala um mundo. A obra mantém aberto o
aberto do mundo (Cf. Op. Cit., p. 35).



119

O outro trago fundamental da obra de arte é a sua producao (Herstellung), e para
compreendé-lo devemos antes distingui-lo do conceito de fabricagao (Anfertigung). Aquilo
que € usado e consumido na fabricagdo esgota-se em serventia. Este € o caso concreto
dos instrumentos, nos quais a matéria mesma desaparece ante a utilidade. Na obra de
arte, pelo contrario, a instalagcdo de um mundo ressalta a matéria, “fa-la pela primeira vez
ressair (hervorkommen), a saber, no aberto do mundo da obra” (Ibid., p. 36). Aquilo que
ressai na obra, Heidegger denomina terra (Erde), e é este, mais propriamente, o produto
da arte. E da esséncia da terra fechar-se em si mesma, e o pro-duzir da obra de arte tem
a finalidade de trazé-la a abertura. Nao seria legitimo, contudo, interpretar “terra” como
apenas a materialidade da obra de arte. Ao dizermos que a matéria aparece mais
claramente na obra de arte, queremos dizer que ela ndo é gasta na efetuagdo da obra
como seria na fabricagao do instrumento, pois na composi¢do da obra a matéria aparece
de maneira mais auténtica, mais propria.

Os dois aspectos envolvidos na obra de arte, mundo e terra, se encontram em
combate em seu por-se-em-obra. Combate, aqui, ndo deve ser compreendido como algo
destrutivo, antes, cabe a nds ter em vista que a esséncia do combate é a auto-afirmacéao e
elevacdo dos combatentes. Pelo combate, os componentes envolvidos impulsionam os
outros adiante, além de si proprios. Mundo e terra ndao podem se libertar um do outro. A
obra de arte, ao instituir mundo e produzir terra, € a forca motriz deste confronto. Na
medida em que mundo e terra se langcam além de si mesmos, no desenrolar da obra de
arte, a verdade acontece.

Examinamos previamente de que maneira Heidegger concebe a verdade.
Compreender a esséncia da verdade é problematico se esclarecemos como o proprio
conceito de esséncia tem como pressuposto a nogado de verdade como concordancia,
correspondéncia, pois concebe o verdadeiro como aquilo que é real, e o real como
verdadeiro, instituindo um circulo. O retorno a origem da verdade se da com a
recuperacao da nog¢ao de verdade como desocultagao do ente, tendo em vista que este
deve se mostrar antes de poder se adequar a algo, e posteriormente caracterizar-se como
verdade no sentido tradicional. Recorrer a origem da verdade € imprescindivel, pois de

acordo com Heidegger:

Ora, precisamente ndo somos nds que pressupomos a desocultagdo do ente, mas é
assim a desocultagédo do ente (o ser) que nos determina numa esséncia tal que, na
nossa representagéo, permanecemos inseridos, ficamos sempre a reboque da
desocultagdo. Nao aquilo a que (wonach) um conhecimento se ajusta, deve ja de
algum modo estar descoberto, mas também todo o dominio em que se move este
“ajustar-se a qualquer coisa”, bem como aquilo para o qual uma adequagao do
enunciado a coisa se torna manifesta, deve ja desenrolar-se totalmente na



120
desocultagdo. No6s e todas as nossas representacées adequadas nao seriamos
nada e ndo poderiamos sequer pressupor que estivesse ja manifesto algo a que nos
ajustassemos, se a desocultagdo do ente ndo nos tivesse ja exposto nesta clareira,
onde todo o ente se salienta para nds, e a partir da qual todo ente se retrai (Ibid,. p.
41).

O ente como ente apenas pode ser pensado a partir da abertura do ser-ai, a
clareira do Ser. Somente nesta abertura pode o ente estar oculto ou desvelar-se. Para
compreender o que significa a verdade como desocultacdo, devemos esclarecer que o
préprio ocultar-se do ente também se da na clareira do ser. A ocultacido, portanto, também
pertence a esséncia da verdade, ou, nas palavras de Heidegger, “a verdade é, na sua
esséncia, ndo-verdade” (Idib, p. 43). Isto, ndo obstante, ndo implica em igualar verdade e
falsidade, mas corresponde a dizer que a verdade nunca é somente ela mesma, pois nao
€ uma qualidade das coisas ou das proposi¢oes.

A esséncia da verdade, assim, esta no combate entre o velar e o desvelar. E nessa
perspectiva que a obra de arte se coloca como acontecimento da verdade. O acontecer da
verdade se da em modos essenciais, deveras raros, € um destes modos é o “pbr-se-em-
obra” da obra de arte. Sabemos que o ser-ai € abertura para a compreensdo. A
singularidade da obra de arte estd abrigada em seu trago fundamental de instaurar o
aberto na abertura do ser-ai. No aberto que a obra de arte possibilita, a verdade acontece,
e este acontecimento determina sua esséncia.

A mostragao do ente na obra de arte é aquilo que chamamos de belo. Isto demarca,
mais uma vez, a diferenga radical entre o pensar da obra de arte empreendido por
Heidegger e a posicado tradicional da estética que entende o belo como agradavel,
harmonioso. A beleza na 6tica heideggeriana € um modo de ser da propria verdade. A
esséncia do desvelar do ente, que caracteriza o aparecimento da beleza, pertence ao ser
ao passo em que sO € na abertura. Isto significa que a verdade ndo esta, de alguma
maneira, estabelecida em algum lugar e posteriormente aparece no ente, uma vez que
seria impossivel que antes da abertura do ente houvesse a possibilidade de haver
qualquer coisa. A este respeito, Kockelmans nos diz (1985, p. 80) "

A verdade é o desencobrimento do que €, tomado enquanto tal. Acima de tudo, a
verdade € a verdade do ser. A beleza ndao se encontra ao lado, separada desta
verdade. Quando a verdade estda em obra na obra, ela aparece; a aparéncia,
tomada como ser da verdade na obra, € o belo. A beleza pertence ao acontecer da

verdade. Assim, o belo nao € meramente relativo ao prazer; ele certamente ndo é
puramente enquanto seu objeto.

7 Truth is the non-concealment of that which is, taken as such. Above all truth is the truth of Being. Beauty

is not found alongside and apart from this truth. When truth is at work in the work, it appears; appearance
taken as the Being of truth in the work, is beauty. The beautiful belongs to the coming-to-pass of the truth.
Thus beauty is not merely relative to pleasure; it certainly is not purely as its object.



121

Apreendemos, até agora, que a obra de arte ndo pode ser pensada como mera
coisa ou como instrumento, pois é ela mesma abertura para a compreensao. Mediante o
entendimento desta caracteristica fundamental da obra, pudemos averiguar porque e
como pbéde a obra de arte se instituir como acontecimento da verdade. A esséncia da
obra de arte extraida a partir da verdade que nela acontece, por intermédio do combate
entre mundo e terra, nos aproxima enfim da obra real tida de modo mais originario que na
tradicao estética. Temos, em face disto, o apontamento para o novo caminho tragado por
Heidegger em busca da origem da obra.

A pergunta pela origem da obra de arte e do artista langou a investigagdo, a
principio, num circulo. Nao se furtando em percorré-lo, Heidegger péde langar luz sobre
esséncia da arte, da qual advém tanto artista quanto obra. Tal esséncia, como nds vimos,
€ a verdade. Isto nos da a determinagdo fundamental da obra de arte que nos permite
pensar a sua criagdo. A producado da obra é radicalmente diversa da fabricacdo do
instrumento, ainda que aparentemente, no pensamento grego ambos fossem igualados,
tendo em vista que o termo techne serve para designar igualmente artistas e artesaos.
Segundo Heidegger, no entanto, techne n&o significa somente trabalho técnico ou
manufatura, mas um modo de saber, isto €, de apreender o que esta presente enquanto
tal. A esséncia do saber, por sua vez, esta guardada na propria verdade, na desocultagao
do ente e, portanto, nunca deve ser compreendida como atividade de um fazer (Machen).

A aparéncia de manufatura na atividade artistica surge a partir do usar da terra para
obrar com ela, para liberta-la de si propria e deixa-la vir a ser o que é. A utilizacao da terra
na producdo da obra é a fixacdo da verdade na forma, de modo que ela ndo pode ser
jamais equiparada ao instrumento. O instrumento, por ser fabricado como apenas matéria
enformada cuja finalidade é a utilidade, apaga a matéria e permanece esquecido no modo
do habitual; enquanto a obra de arte acende sua matéria, através de sua producao torna-
se acontecimento. A obra essencialmente € abertura, e faz fulgurar o singular fato de que
0 ente nela aberto seja 0 que ele €, e ndo antes o nada. A verdade iluminada pela obra,
entretanto, ndo diz respeito apenas ao ser estético. O que se mostra através da obra diz
respeito ao ser em geral, e isto justificara o lugar privilegiado que as obras de arte
encontram na hermenéutica filoséfica de Gadamer, conforme o préprio nos explica com

bastante clareza na seguinte passagem de “A verdade da obra de arte” (2002, p. 106):

O que se comprova na obra de arte, segundo Heidegger, € o que constitui a
esséncia do ser em geral. A disputa entre o estado de oculto e desoculto ndo é
apenas a verdade da obra, mas também a de todo ente, porque a verdade,
entendida como desocultamento, sempre é esta oposi¢cao entre o desocultar e o
ocultar.



122

E nesta singularidade que a obra de arte excede seu suporte coisal, e aparece
como a mais elevada expressao da linguagem, que Heidegger chama de dizer projetante
(Ansagen), a Poesia. A verdade acontece na obra de arte na medida em que se poetiza.
Nao é o caso, contudo, que Heidegger se refira a poesia enquanto género literario, antes
se trata do modo poético de expressdo que € traco caracteristico de toda arte. A poesia
(Dichtung) € um modo do projeto clarificador da verdade, ainda que a poesia em sentido
estrito, isto €, enquanto género literario (der Poesie) tenha um papel eminente dentro da
esfera das artes. Compreender a posi¢ao privilegiada da poesia em seu sentido lato
demanda a compreensao da concepgéao de linguagem posta por Heidegger.

Usualmente, a linguagem é concebida como forma de comunicagéo e meio para o
entendimento. Heidegger se opde a esta posicdo considerando a linguagem algo mais
amplo que a expresséo oral e escrita ou o uso das palavras. A linguagem apenas pode
advir na abertura do ente, constituindo o elemento, a morada do ser-ai. Na medida em que
a linguagem nomeia os entes, demarca o préprio aparecimento destes. O dizer projetante
€ a recusa da confusdo que esconde o ente, € a instancia que o desvela. Assumir que
este dizer projetante seja Poesia significa afirmar a intima relagdo entre linguagem e

Poesia em sentido essencial, ou nas palavras de Heidegger (Op. Cit., p. 59-60):

... porque a linguagem é o acontecimento em que, para 0 homem, o ente como
ente se abre, a poesia, a Poesia em sentido estrito, € a Poesia mais original, no
sentido do essencial. A linguagem nao é, por isso, Poesia, por ser a poesia
primordial (Urpoesie), mas a poesia acontece na linguagem, porque esta guarda a
esséncia original da Poesia. Construir e esculpir, pelo contrario, acontecem sempre
e s6 no aberto do dito e do nomear. Sdo por este regidos e conduzidos.
Precisamente por isso permanecem caminhos e modos proprios, como a verdade
se institui na obra. Sdo em cada caso um modo préprio de poetar dentro da clareira
do ente, que ja aconteceu, e inadvertidamente, na linguagem.

Assim, a obra de arte acontece na linguagem. A linguagem é o lugar da verdade. A
esséncia da arte é instaurar a verdade como oferecimento, como fundagdo e como
comeco, e esta instauragdo € fundamentalmente poética. A obra de arte é antes de tudo
um projeto poematico da verdade que se projeta naqueles que irdo salvaguarda-la. Isto
significa que a obra de arte € a abertura na qual o ser-ai, como histérico, estd sempre
lancado. Mais uma vez, o projeto heideggeriano ganha sua devida elucidagédo nas

palavras de Gadamer (Op. Cit., p. 107-8):

. a esséncia da poesia, no sentido habitual mais restrito da palavra, esta
determinada precisamente por ser linguagem. Em toda arte, também na arquitetura
€ na escultura, o auténtico projeto e o verdadeiramente artistico pode ser chamado
de “poesia”, a classe de projeto que acontece no poema propriamente dito € de
outra indole. O projeto da obra de arte poética esta vinculado a algo previamente
tracado que em si mesmo nao pode ser projetado de novo: as vias tragadas pela
linguagem. [...] A anterioridade da linguagem n&o somente parece constituir a
caracteristica especifica da obra de arte poética, mas parece ter validade além de
toda obra para todo ser-coisa das coisas mesmas. A obra da linguagem é a



123

poetizagdo mais originaria do ser. O pensar, que pensa toda a arte como poesia, e
revela o ser-linguagem da obra de arte, esta ele mesmo ainda no caminho da
linguagem.

Buscar a origem da obra de arte € buscar sua esséncia, € tentar pensar a obra de
arte fora do dominio da técnica que permeia todo pensamento de nossa época. Conceber
toda obra de arte como intrinsecamente poética significa deixar vir a tona a verdade dos
entes que ela fala de modo mais auténtico. O retorno da linguagem ao seu elemento so &
efetivado quando o homem encontra o caminho para a proximidade do ser, isto €, aprende
a escutar o apelo do ser, mesmo que corra assim o risco de pouco lhe restar a dizer.
Heidegger defende o siléncio, portanto, como instrumento de devolugdo da esséncia a
linguagem, que habilita novamente a habitagcdo na verdade do ser. Isto requer um cuidado
que reconduz o homem & sua esséncia. E na esséncia linguistica da obra de arte que o
ente se mostra como algo mais que objeto calculavel, mensuravel, sujeito a ser
escrutinado.

A origem da obra de arte, pois, € simultaneamente a origem daqueles que criam e
dos que a salvaguardam. Sua origem € a mesma do ser-ai histérico de um povo, ou seja,
a arte é em si mesma origem. A conclusao atingida por Heidegger de que a arte exibe o
ente de maneira ndo usual por ser uma abertura da verdade nao pretende negar toda a
relevancia da estética tradicional tratada na primeira parte de nosso trabalho. No posfacio
de “A Origem da Obra de Arte”, Heidegger admite ndo conseguir recusar a ideia hegeliana
de que a arte ndo é apenas um modo supremo da verdade, mas também algo que
pertence ao passado. Este pensamento corresponde a ja acontecida verdade do ente no
seio da civilizagdo ocidental desde os gregos. Remontar a origem da obra de arte é
retornar ao pensamento originario. Ao pensamento cabe a tarefa de edificar a casa do ser,
onde o homem habitaria na verdade. O pensar originario, concluindo, € um agir que
supera a nogao pratica e o produzir, uma vez que ele consome o minimo do ser, ao
pronuncia-lo em seu meio: a linguagem. O destino do pensar, afinal, € o ser.

Mas de que modo as contribui¢des de Heidegger s&o incorporadas na filosofia da
arte de Gadamer? Em que medida a concepgao de arte como instauragdo de um mundo
que inaugura uma compreensao especifica da verdade pode ser pensada através do viés
da temporalidade? Antes de entrar na questdao da temporalidade especifica das obras,
devemos primeiro explorar como a hermenéutica filoséfica articula as experiéncias

estéticas.

2.6 A elaboragao da compreensao da arte como dialogo



124

Para Gadamer, aderir a posi¢cao heideggeriana frente a obra de arte enquanto um
ente intrinsecamente ligado ao fenbmeno da verdade implicara na exploragcdo do modo
especifico em que a verdade da arte nos atinge, e de como isto ocorre temporalmente. Ter
a experiéncia estética como solo no qual a verdade da arte pode se declarar exige que
Gadamer realize profundas criticas ao modelo da estética kantiana e como ele é
elaborado a partir da concepg¢ao de sensus communis, ideal proveniente da antiguidade
que era comum, tanto aos estudiosos da filosofia quanto aos da retdrica. Na ideia de
senso comum encontramos uma ambiguidade, pois embora ela sirva a retérica, ndo Ihe
concerne somente a arte de falar, mas a de falar a verdade, o correto. A partir deste
direcionamento para a verdade, que € proprio do senso comum, € possivel obtermos
algum saber, embora este ndo seja baseado em fundamentagcbes — trata-se aqui do
conhecimento daquilo que é plausivel.

Gadamer aponta para a concepgao de sensus communis formulada por Tomas de
Aquino, segundo a qual este aparece como raiz comum do sentido exterior, ou como
capacidade de julgar algo que esta presente em todos os homens. Esta visdo é
contraposta com a posicado de Vico, na qual o senso comum € adquirido através da vida
em comunidade e determinado por ela, apontando para um sentido de justica e bem geral.
E com a segunda posi¢do que se da um passo em direcdo ao reconhecimento do novo
conceito de verdade da ciéncia, pois somente dentro de uma comunidade o conhecimento
gerado pelo senso comum, enquanto saber sobre aquilo que € possivel — ainda que néo
se caracterize como fato — e a defesa daquilo que é provavel tem a possibilidade de ser
justificado.

Reinterpretando Vico, Gadamer (Cf. 1999. p. 61s) nos mostra que sua critica aos
procedimentos metodoldgicos como instancias que garantem a verdade n&o se refere a
validade ou utilidade destas dentro dos critérios da ciéncia moderna. Antes, ela tem
intencdo de estabelecer seus limites; recuperando os valores antigos de prudentia e
eloquentia, que nao podem ser preteridos em favor da metodologia matematica da
ciéncia. O sensus communis, pois, ndo tem a pretensao de caracterizar-se como alguma
espécie de conhecimento cientifico, mas trata-se de um ideal universal comum a todos os
seres humanos, a partir do qual a no¢cdo de comunidade ¢ instituida. Nesta perspectiva, o
que direciona a vontade humana nao € a universalidade abstrata da razdo, mas o sensus
communis, que evidencia a universalidade concreta existente em todos os grupos
humanos através de seu modo de permitir que se estabelega aquilo que & verossimil
dentro de uma determinada comunidade (Cf. VERENE, 1997. p. 138).



125

O questionamento da validade do saber gerado pelo sensus communis reporta ao
antagonismo entre o saber pratico e o tedrico, como ja formulado por Aristoteles (Cf.
GADAMER, 1999. p. 65), nao se restringindo a oposi¢cao entre o que é verdadeiro e o que
€ provavel, pois nessa perspectiva o saber pratico, phronesis, € apenas outro tipo de
saber. Nao se refere apenas ao antagonismo entre o saber proveniente de principios
universais e o0 saber pratico daquilo que € concreto, porque este ultimo tipo de
conhecimento se configura como uma ‘“virtude espiritual”’, isto €, constitui uma
determinacdo do ser moral exercida na medida em que ndo apenas diferenciamos o
factivel do infactivel, mas também nos ocupamos daquilo que é conveniente ou
inconveniente, o que naturalmente pressupde a agao moral.

Gadamer defendera que, por ter como objeto a existéncia moral e histérica do
homem, o sensus communis nos servira para compreender adequadamente que tipo de
saber pode ser obtido a partir das ciéncias do espirito, e, portanto, para iluminar que tipo
de verdade esta contida nas obras de arte. Voltando-se para a tradicdo humanistica para
contornar a imposicdo da aplicagédo do conceito moderno de método nas investigacdes
préprias das ciéncias do espirito, encontramos no sensus communis um modelo de
verdade que se obscureceu no século XIX. Ao investigar a histéria do sensus communis,
Gadamer também ressalta a importancia da contribuicdo de Oetinger, para quem a mera
clareza conceitual nao era suficiente para uma compreensao realmente profunda. Em seu
pensamento, Gadamer ja encontra a nogdo de que pré-percepgdes e inclinagbes fazem
parte da compreensdo, embora a hermenéutica de Oetinger ndo seja tdo abrangente
quanto a gadameriana. A compreensao da Biblia Sagrada € o foco da investigacdo de
Oetinger, que ao averiguar os limites do método matematico-demonstrativo, abriu a
demanda para o seu proprio método, que seria chamado de “método generativo” (Cf. Op.
Cit., p. 72). De acordo com seu ponto de vista o conceito de vita serve como fundamento
para o0 sensus communis, assumindo que haja uma lei universal do crescimento da
criacao divina, incluindo nisso o espirito humano.

O conceito de sensus communis possui uma estreita relagdo com o conceito de juizo,
termo que busca reproduzir o conceito de judicium, e tem o valor de uma virtude
fundamental ao passo em que se considerava que julgamentos estéticos ou morais nao
estavam vinculados a racionalidade, mas ao sentimento (Cf. Ibid. p. 76-7), e neste sentido
0 sensus communis encerraria juizos sem reflexdo. Conforme ja tratamos na primeira
parte de nosso trabalho, Kant termina por separar os juizos do senso comum, € com isso,
atribuir o papel que, tradicionalmente, pertencia ao senso comum ao juizo de gosto. E o

desenvolvimento da estética idealista, delineado por nds previamente, que € posto em



126
movimento a partir dai.

Aos olhos de Gadamer, € neste momento em que determinagdo ontolégica da
experiéncia estética é deslocada para o terreno da aparéncia com o predominio do
modelo de conhecimento das ciéncias naturais, que restringem qualquer possibilidade de
conhecimento que trabalhe fora deste tipo de metodologia. Somente com a critica
realizada pela fenomenologia é que sao libertados os conceitos para uma correta
compreensao do ser estético, pois, até entdo este sempre havia sido concebido a partir da
experiéncia da realidade, e considerado uma modificacdo dela. Os conceitos como
imitacdo, aparéncia, ilusdo e sonho, quando relacionados a arte, pressupdem uma ligagcéo
com um ser verdadeiro que difere do ser estético. Contudo, a perspectiva fenomenoldgica
habilitou a validade da verdade da dimensao estética ao considerar que a experiéncia da
arte é inegavelmente genuina. Cabe a nos, neste ponto, estabelecer qual o sentido que a
arte tem no pensamento de Gadamer e a seguinte passagem sera muito util neste

empreendimento (Id. 1985, p. 28):

...a esséncia do belo justamente ndo consiste em estar em frente e
diametralmente oposto a realidade, mas que a beleza, por mais inesperadamente
que se possa apresentar, € como uma fianca de que com toda a desordem do
real, com todas as imperfeigdes, maldades, equivocos, unilateralidades,
perturbagdes funestas, contudo o verdadeiro ndo jaz inalcangavel a distancia, mas
esta ao nosso alcance. E fungéo ontoldgica do belo cobrir o abismo entre o ideal e
o real. Assim, o adjunto a arte, “belas artes” nos da um segundo aceno orientador
essencial para nossa reflexao.

Neste ponto, vemos que a arte tem sua importdncia em parte no fato de ser
agradavel ao homem, em contraste aos objetos naturais, porém tem um significado muito
mais amplo. O belo da arte possui uma linguagem propria que nao se coloca
indeterminadamente, mas tem um sentido determinado responsavel pela abertura do lugar
no qual a liberdade da capacidade humana de conhecer realiza-se. Conforme exploramos
na primeira parte de nosso trabalho, a estética enquanto disciplina filosofica, apenas
comecgou a ser estudada no século XVIII, de acordo com parametros racionalistas que
poderiam relegar o campo da experiéncia estética a arbitrariedade subjetiva. O proprio
desenvolvimento da estética enquanto disciplina filoséfica dentro do contexto idealista se
funda na construgdo moderna da subjetividade. Projetar uma estética inteiramente fora
dos parametros da subjetividade n&o significara, de maneira alguma, supor que possamos
desenvolver uma estética objetiva, mas implicara em tragar novos parametros para a
compreensao de nossa relagdo com a arte.

E indispensavel ressaltar que Gadamer rejeita a concepcao platdnica de arte como



127
mimesis considerada negativamente. O hermeneuta nos aponta em seu artigo “Arte e
Imitacdo” que o conceito de mimesis pode ser tomado tdo amplamente que sua verdade
conserva-se e permanece util para que compreendamos a arte (Cf. GADAMER, 2010, p.
13). Nesta perspectiva, a obra de arte jamais pode ser concebida como alguma espécie
de cépia. A validade da arte encontra-se em sua capacidade de nos revelar o essencial. A
arte deve ser entendida como realizagdo, como reconhecimento do real e ndo como
falseamento dele. Num sentido mais amplo, a justificativa da validade da verdade da arte
esta na maneira em que a experiéncia estética se constitui como compreender-se; no
contato com a obra de arte e na apreensao do universo particular da mesma ha um
processo de encantamento que evidencia nossa prépria temporalidade, “e isso significa
que suspendemos a descontinuidade e a pontualidade da vivéncia na continuidade da
nossa existéncia” (Id. 1999, p. 168).

Investigando o desenvolvimento da nogao de consciéncia estética, através da qual se
tornou possivel trilhar o caminho em diregao a universalidade da propria arte, € imperativo
que a filosofia da arte se afaste das particularidades que reforcam a aceitagao ou rejeigao
de algo a partir, apenas, do parametro do gosto. Diante desta necessidade, € oportuno
ressaltar que o consciente historico ndo € algo que pode ser associado a visbes de mundo
ou concepgdes eruditas, pois € algo disponivel a todos, embora a precisao dele varie de
acordo com a formagado cultural de cada individuo. Devemos, portanto, pensar na
consciéncia histérica como “uma espécie de instrumentacido da espiritualidade de nossos
sentidos que ja determina por principio nossa visdo e experiéncia da arte”. (Id. 1985, p.
22)

A relacdo da consciéncia estética com a consciéncia historica se da através da
abstracdo que a segunda promove para a formagao da primeira. Ao incluirmos na vivéncia
estética o conhecimento histérico e o colocarmos como elemento que distingue o que é
proprio do gosto e o que concerne ao genuino senso estético, realizamos uma abstracao
das condi¢gbes nas quais acessamos a obra de arte, 0 que nos permite vislumbra-la em
toda sua pureza. Este momento de abstracdo é o fundamento de todas as estéticas que
tratamos previamente que, em geral, defendem que através da “remogao” dos momentos
extra-estéticos de uma obra (como finalidade, fungéo e significado de conteudo) dirigimo-
nos a ela verdadeiramente, como todas as estéticas derivadas da filosofia kantiana. Os
resquicios desta posicao também se encontram presentes nas estéticas posteriores que
rompem com Kant, mas que enfatizam em apenas um desses elementos como chave da
compreensao da obra de arte.

Estabelecer um ideal de experiéncia diverso do que foi tracado pela tradicao alema



128
da filosofia da arte implica em fazer uso dos principios da hermenéutica filosdfica para
mediar a distancia entre aqueles que buscam compreender uns aos outros, revelando o
estranhamento implicito em toda busca pela compreensao do que nos € diverso. Em sua
palestra “Estética e Hermenéutica”, de 1964, Gadamer expde a experiéncia estética a
partir de sua constelagao tedrica como algo que vai muito além da construgdo de sentido
da obra, defendendo que o conteudo da arte ao nos atingir, nos fala diretamente com sua
prépria voz (Cf. Id. 2010, p. 6). Esta concepgao pde a obra num lugar equivalente ao do
sujeito, cujo papel ndo é ser simplesmente “entendido” ou dominado pelo intérprete. As
obras de arte sao pensadas mais apropriadamente como instancias que ao mesmo tempo
em que dizem algo ao intérprete, também o interpelam.

Este processo dialégico se estende a todas as coisas que nos demandam
compreensao, como textos, dados cientificos e eventos historicos. Porém, no caso das
obras de arte, o dialogo entre obra e intérprete é descrito por Gadamer como algo que nos
acomete ndao apenas com um novo conteudo, mas com a capacidade de nos colocar em
confronto com ndés mesmos. A declaracdo “tdo verdadeiro, tdo essente®’, herdada de
Goethe, refere-se a estupefagcao diante da existéncia de entes como obras de arte, que se
dirigem a ndés de maneira unica, na forma de um auto-encontro. Esta reflexdo
gadameriana é profundamente influenciada pela posigdo hegeliana sobre a superioridade
do belo da arte sobre aquele da natureza. O fenbmeno de sermos tomados pela beleza
natural, embora filosoficamente intrigante, ndo possui o mesmo apelo existencial que
subjaz ao fato de sermos capazes de produzir entes capazes de nos acometer
continuamente com uma inesgotavel fonte de sentido que apela diretamente ao humano.
A este respeito, Gadamer argumenta que a apreciagdo da beleza natural jamais se da de
forma “puramente estética”, mas antes pertence aos ideais de um contexto historico do
que é belo, antecipadamente determinado pela criatividade artistica humana. A favor desta
posicao, o filésofo oferece o exemplo da jardinagem artistica, que tinha tanto valor aos
olhos de Kant, gracas as determinacdes de sua propria €época, € que na nossa
desapareceu como forma de arte quase que inteiramente (Cf. p. 3). O mesmo serve para
paisagens como objeto de fruicdo estética: a paisagem ndo é composta pela propria
natureza, mas pelo olhar artistico voltado para ela.

Tomar a estética como parte central da hermenéutica filosoéfica significa assumir que
obras de arte sdo mediadoras de uma sorte de verdade pertinente apenas a elas. Voltar o

olhar filoséfico nesta direcdo, portanto, € abragar o que a propria existéncia de obras de

8 No original: “So wahr, so seiend”. Tradugdo de Marco Antdnio Casanova em “A hermenéutica da obra de

arte”.



129
arte diz a respeito de seres humanos. Conforme ja explicitamos, a experiéncia da verdade
nao se encerra apenas nas obras de arte, porém pertence a uma esfera que escapa do
controle metodologico nos moldes cientificos. Cabe a hermenéutica filoséfica buscar a
legitimagao especifica desse tipo de experiéncia da verdade, o que explica o interesse
gadameriano na interpretagdo que temos tanto da histéria quanto das obras de arte, de
acordo com o que demonstramos ao tratar do ideal de experiéncia hermenéutica.

E nesta perspectiva que a recuperacdo da nocdo de sensus communis torna-se
relevante, porém sob uma otica diversa: os critérios de um ambiente comum entre todos
que pertencem a uma sociedade nao devem ser tomados como parametros para um ideal
de bom gosto. Antes, o apelo das obras de arte fundam historicamente o que chamamos
de senso comum devido ao seu alcance universal: pela experiéncia estética,
compreendemos mais que as obras de arte, compreendemos nds mesmos, e 0 proprio
mundo instaurado pela obra. Sensus communis, neste sentido, advém da participacao
humana em conjunto no sentido das obras que representam majoritariamente a cultura
que as originou. A evidéncia mais clara disso se encerra na ancestral comunhao entre arte
e religido.

Na visdao gadameriana, o rompimento com o sentido comum oferecido por obras de
arte é resultado direto da abstragdo da consciéncia estética, que a seu ver, ainda nos
impede de reconhecer plenamente o tipo de verdade declarada nas obras. Na medida em
que o caminho tragado pelos fildsofos na investigagao da arte desde a modernidade exige
a habilidade de identificar e apontar as diferencas na qualidade de diversas obras de arte,
entramos num processo de abstragdo que terminou por remover aspectos cruciais na
compreensao do ente artistico. Esta sorte de consciéncia estética se desenvolve
juntamente a consciéncia histérica, ambas s&o intrinsecamente relacionadas. De fato, a
consciéncia histérica possibilita a reunido de todos os juizos sobre o valor estético
desenvolvidos no passado, sendo assim a propria condicdo de possibilidade da
consciéncia estética, embora ambas caminhem simultaneamente. Diante deste fato, a
reflexdo realizada a respeito da arte ndo trabalha apenas no presente, sendo capaz de
agregar o valor histérico da obra & sua compreensdo. E no esforgo de dar conta de como
pode ocorrer nosso encontro com a obra de arte que Gadamer desenvolvera seu conceito

de jogo.
2. 7 A experiéncia estética a partir do conceito de jogo

Assumir que nossa compreensao das obras de arte necessariamente tem como



130
fundo nosso préprio contexto histérico significa dizer que toda arte, inclusive aquela do
passado, torna-se contemporanea em seu encontro com o intérprete. Esta posigao
apenas pode ser elaborada a partir da formulacdo gadameriana do conceito de jogo, que
possui um papel central na filosofia da arte em questao. Através deste conceito, Gadamer
é capaz de dar conta da especificidade da relagdo que temos com obras de arte. E
essencial que ressaltemos antes que no jogo ndao deve prevalecer o comportamento ou
estado de animo daquele que joga, nem o predominio da subjetividade do jogador. Nesta
perspectiva é evidente que comportamento daquele que joga e sua subjetividade difere do
préprio jogo, pois para a anadlise de Gadamer devemos antes empreender a libertagcao
deste conceito de sua concepgao subjetiva.

O jogo caracteriza-se por sua dimenséo ludica, sem compromisso com a seriedade
fora de seu ambito. Contudo, aquele que se envolve no mesmo deve levar a sério sua
participagcédo, sob pena de estraga-lo. Dentro do jogo encontramos uma atmosfera de
seriedade exclusiva, quase sagrada (Cf. Id. 1999, p. 174), sua finalidade €& atingida
quando o jogador participa inteiramente dele. A investigagao sobre o jogo, pois, hdo pode
centrar-se no jogador, uma vez que aqui conferimos ao ato de jogar independéncia; e
justamente nela reside a relevancia deste conceito para a critica estética que
intencionamos construir.

E crucial para a nossa investigacao tratar da etimologia de “jogo” como utilizada por
Gadamer. Este termo é a traducio da palavra alema Spiel, que remete ao verbo spielen,
cujo significado varia tanto entre “jogar” quanto “brincar’, “tocar um instrumento”,
‘representar um papel”’. Nesta nogdo encontramos uma multiplicidade de significados
interligados que conferem amplitude ao conceito de jogo, nos permitindo utiliza-lo como
guia da critica estética em questéao.

Retomando o papel indispensavel que o jogo representa na vida humana, e frisando
que a propria cultura é impensavel sem este elemento, de acordo com o explicitado em “O
Jogo da Arte” (Id., 2010, p. 50):

E certamente um momento estrutural universal da existéncia o fato de se poder
considerar justamente a objetividade do jogar e do saber jogar humanos como um
tragco distintivo especificamente humano. Como se sabe, costuma-se falar do
elemento do jogo que é préprio a todas as culturas humanas. Descobrem-se
formas de jogo nas atividades humanas mais sérias, por exemplo no culto, na
justica, no comportamento social em que se fala diretamente de um jogo de papéis
etc. Parece pertencer a construgdo da cultura enquanto tal uma certa
autolimitacao da arbitrariedade livre.

Gadamer investiga suas estruturas para langar luz em uma nova concepg¢ao de arte.

Da mesma maneira que o jogador ndo pode tratar o jogo como objeto, o sujeito que vive a



131
experiéncia de uma obra de arte ndo a pode concebé-la de maneira meramente objetiva.
Partindo desta premissa, o conceito de jogo pode guiar nossa compreensao da
experiéncia estética uma vez que ambos sdo dotados de uma natureza particular que
independe do sujeito. A nogdo de jogo é implicita uma ideia de movimento que no se fixa
em ponto algum, n&do contendo um substrato. Isto garante sua autonomia em relagdo ao
jogador, que passa a ser dominado por ele. Este movimento é delineado por sua leveza e
espontaneidade, nao requerendo esforco, o que alude a sua dimensao ludica, removendo
do jogador a tarefa da iniciativa, e assim aliviando o esfor¢o préprio da existéncia (Cf.
1999, p. 179). Isto significa que obras de arte jamais aguardam passivamente por um
intérprete que “escolha” jogar com elas, mas que nos interpelam e impdem a experiéncia
estética.

Ha uma identificagdo entre o0 modo de ser do jogo e o0 movimento caracteristico da
natureza, pois ambos existem sem finalidade e intengéo, constantemente renovando-se;
sao vivos em si mesmos. Justamente neste elemento de renovacéo tipico do jogo
podemos encontrar o modelo que nos servira para a arte. O jogo € sempre demarcado por
sua indeterminagéo, o jogador nunca sabe para onde o ato de jogar o conduzira. Ha uma
notavel mobilidade em seu decorrer que denota seu primado sobre seus participantes —
pois “todo ato de jogar é um ser-jogado”. (Op. Cit., p. 181)

O que atrai e prende os jogadores € a imprevisibilidade do jogo, do “deixar-se
dominar’ que ele implica, modificando seu comportamento. Aqueles que se inserem no
jogo passam a ser determinados pela tarefa empreendida nele. Esta tarefa, contudo, ndo
deve ser pensada como finalidade do jogo, mas como a realizagdo de seu movimento
proprio, cujo éxito consiste em sua representagao. Isto significa que, no ato de jogar,
efetuamos uma representacdo do jogo que, por sua vez, promove a representacédo do
préprio jogador envolvido nele. Toda representagdo direciona-se a alguém, ou seja,
pressupde um espectador e nisto encontramos a conexao do jogar com a arte — ambos
possuem aspectos ludicos e fazem referéncia aqueles envolvidos, sejam eles diretamente
jogadores ou testemunhas de um jogo em curso. A diregdo garantida pelo ato de
representar tipico do jogo constitui o ser da arte, pois tanto jogo quanto arte ndo centram
seu ser na consciéncia ou comportamento de um sujeito. A esse respeito, 0 hermeneuta
nos diz (2010, p. 51):

N&o é precisamente o carater impulsivo da obra de arte que é espantoso, mas o
sopro de liberdade que adere a suas formacgdes. Com isso, agdes simbdlicas como
as acima descritas® sdo de um interesse particular. Na acdo conformadora

9 Gadamer se refere as agdes simbdlicas envolvidas em todo jogo, inclusive aquele entre animais. E
sabido que animais aparentam brincar entre si, dando a impressdo de atacar, morder, ou estar
assustado, que o hermeneuta interpreta como simbdlicas na medida em que ndo correspondem a



132

humana, o momento decisivo da habilidade artistica também n&o consiste em que
se tenha chegado a termo ai algo de uma utilidade impar ou de uma beleza
supérflua, mas que a produgdo humana possa se colocar diversas tarefas e
proceder segundo planos que se distinguem por um momento de livre
contingéncia. O fazer humano conhece uma gigantesca variabilidade entre o
experimentar e o rejeitar, o ter sucesso e o ter fracasso. A “arte” sé comeca
realmente quando também podemos agir de outra forma. Justamente onde se fala
de arte e de criagao artistica em sentido eminente, o decisivo nao ¢ a realizagao
de algo feito, mas o fato de aquilo que é feito possuir uma peculiaridade particular.
Ele “tem algo em vista” e ndo é, contudo, aquilo que tem em vista. Ele ndo é uma
pega que, como todas as pegas oriundas do trabalho humano, é determinada pela
sua serventia.

Isto implica que, na perspectiva gadameriana, através da representacéao, jogo e arte
sao dotados de uma realidade que transcende o jogador, o espectador da obra. A
investigacdo de Gadamer sobre este tema almeja apontar a unicidade da verdade
estética. Porém, para compreendermos adequadamente sua posicdo € necessario
considerarmos que arte e jogo nao somente estdo conectados, mas que toda nossa
interpretacao da arte se guia pelos moldes do ato de jogar. Através do jogo, a identidade
hermenéutica da obra de arte é preservada, e somente assim sua unicidade é
assegurada.

Considerada esta profunda identificagdo entre arte e jogo, cabe-nos agora analisar o
carater transformador de ambos que garante a relevancia destes conceitos, bem como de
toda a critica estética aqui empreendida. Segundo Gadamer, o jogo humano consuma sua
realidade em ser arte, o que €& denominado “transformacdo em configuracado”. N&o
devemos pensar que a arte modifique meramente seu espectador, pois a nogao implicita
em “modificar” ndo altera os aspectos fundamentais de algo da maneira que a arte é
capaz, ndo faz jus ao seu poder e significado. Antes, a verdadeira experiéncia estética
realiza mudangas tdo intensas que cabe ser designada como “transformagéo”. Devemos
entender o transformar como um tornar-se outro, uma conversao completa, radical, em
oposicao a ideia de modificagdo que pressupde a permanéncia de uma identidade.

Ao tomarmos a representac¢ao da arte ou do jogo como central, ndo devemos credita-
la como dependente do sentido que Ihe é conferido pelos espectadores da mesma. Ao
afirmar a determinacgao propria do ser da arte como algo sobressalente, conferimos a arte
e ao jogo significados independentes que garantem sua capacidade transformadora.
Neste potencial de promover transformagao descobrimos que aquilo que a arte representa
converte-se em experiéncia da verdade.

A relevancia da experiéncia estética se encerra neste tipo de revelagao da verdade

que néo pode ser dominada por um sujeito, pois no modo proprio de apreensao da arte a

realizagdo concreta das agdes. (p. 51)



133
subjetividade é dissolvida mediante o predominio de seu movimento proprio de langar-se
além do sujeito, de joga-lo. Bem como o jogo, a manifestagdo artistica ndo possui
substrato, ndo se fixa em pontos especificos e ndo pode ser subjugada por seu
expectador. A obra de arte nos interpela como um jogo, aquele que a contempla passa a
jogar de acordo com suas regras, abrindo mao do subjetivismo. No entanto, ndo devemos
pensar que Gadamer sustenta que a obra de arte se imponha objetivamente diante
daquele que a apreende. Pelo contrario, o carater medial do conceito de jogo, demarcado
por sua auséncia de suportes inalteraveis, confere mobilidade e flexibilidade suficiente
para dar conta da amplitude deste tipo de experiéncia do verdadeiro — afinal o que nos
concerne numa obra de arte € sua verdade e, com isto, a capacidade que ela possui de
nos fazer conhecer algo que lhe é proprio e reconhecer algo préprio a nés mesmos nela.
(Cf. 1999, p. 192)

Embora figure como um dos pontos centrais para sustentar a forte ligacado entre a
hermenéutica filosofica e a filosofia da arte, o conceito de jogo em Gadamer nao parece
estar suficientemente claro a alguns intérpretes de seu pensamento. Em “Philosophy of
the Arts”, Gordon Graham interpreta a nogdo gadameriana de jogo como algo equivalente
aos esportes (Cf. GRAHAM, 1997. p. 15-21), o que implicaria tornar todas as formas de
arte ontologicamente equiparadas a todas atividades esportivas e jogos em geral.

Esporte, como uma variagao especifica de jogo, ndo se enquadraria na categoria de
diversdo ou entretenimento, mas seria, gragas a estrutura do jogo, algo no qual a
compreensao humana se mostra de maneira idéntica as obras de arte. O préprio
Gadamer aponta que o sentido de um evento esportivo frequentemente depende da
participacdo dos espectadores, que nesse caso sao intérpretes inteiramente imersos no
jogo que se desenrola, de modo similar ao intérprete de uma obra de arte. Além disso,
esportes partilham da caracteristica de festival que é cara a Gadamer como fio condutor
para pensar a temporalidade propria das obras de arte. Graham sustenta que nem mesmo
0 aspecto simbdlico das obras de arte, amplamente reconhecido e investigado por
Gadamer, € capaz de separar as obras de arte dos esportes, pois a seu ver é a propria
nogéo de jogo que envolve todas as nossas faculdades, tornando o carater simbdlico da
arte um aspecto menor dela. Sem o devido reconhecimento da experiéncia do simbdlico,
torna-se impossivel compreender como Gadamer efetivamente escapa das dificuldades
do idealismo no trato com a arte.

O termo “simbolo” remete a recordacao, de acordo com Gadamer na conferéncia “A
Atualidade do Belo: A arte como jogo, simbolo e festa”, originalmente o simbolo servia

para que seus portadores se reconhecessem através de duas metades de um objeto



134
partido. Assim, simbolos antes de tudo, evocam “algo unico, este algo especial
representa-se como um pedagco do ser que promete completar o algo a ele
correspondente, afim de sanar os efeitos da quebra, cura-lo, de integra-lo” (GADAMER,
1985. p, 51). Ao contrario de alegorias, que reportam a um sentido fora delas, os simbolos
guardam em si seus sentidos. Em geral, simbolos sdo tidos como representagdes, porém
na filosofia da arte gadameriana, € mais apropriado pensa-los como presentacgdes, pois,
segundo esta posicdo, a obra tem uma voz propria, € ndo meramente transmite uma
mensagem. Neste sentido, aquilo que o simbolo representa torna-se imediatamente
presente, ndo no sentido de ser capaz de substituir o conteudo representado, mas
remetendo aquilo que estad simbolizado. E a funcdo simbdlica da arte que garante a
insubstituibilidade da obra, garantindo que ela ndo seja um objeto material portador de
algum sentido que poderia ser disseminado por outro qualquer. Isto significa que o
simbolismo na arte € o real responsavel pela capacidade das obras de arte de
encarnarem sentido.

Devido a este tratamento dado ao simbolo na esfera da filosofia da arte, Gadamer é
capaz de romper com a nogao idealista divulgada por Hegel de que o belo na arte é a
aparéncia sensivel da ideia, que eventualmente poderia ser superada pelo conceito. O
valor simbdlico da arte dentro da hermenéutica filosofica confere as obras o carater de
insubstituiveis e insuperaveis por qualquer outra forma de expressao. Por este motivo,
Gadamer defende (Op. Cit., p. 55-6):

Em outras palavras: a obra de arte significa um acréscimo de ser. Isso a distingue
de todas as realizagbes produtivas da humanidade, no trabalho manual e na
técnica, nos quais foram desenvolvidos os aparelhos e os instrumentos de nossa
vida préatico-financeira. E proprio deles que cada pega que fazemos sirva apenas
como meio e instrumento. Nao dizemos que é uma “obra”, quando conseguimos um
objeto doméstico pratico. E uma unidade. E-lhe inerente a repetibilidade da
fabricacdo e com isso a substituibilidade basica de cada um desses aparelhos pela
generalidade funcional determinada a que se destina.

Considerando a relagao que guardamos com os entes estéticos dentro do modelo do
jogo, e abordando explicitamente a fungdo simbdlica da arte, Gadamer elabora uma
filosofia da arte que rompe com qualquer concepg¢ao de obra enquanto emissora ou
transmissora de algum sentido que |he seja alheio. Isto Ihe permite conservar a unicidade
da obra, mesmo numa época em que, gragas a internet, a reprodutibilidade técnica atingiu
patamares impensaveis mesmo para Benjamin. Isto s6 é possivel mediante ao que
Gadamer chama de “secreta subordinagdo a palavra” (Op. Cit,, p. 60), isto é, a
linguisticidade inerente a toda obra de arte.

Esclarecido o elemento simbolico das obras de arte, devemos retomar as criticas de



135
Graham, para quem a incorporagao dos simbolos como elementos chaves na fundacéao
das obras de arte ainda ndo é suficiente para distinguir a arte dos esportes. Em sua
introducao a filosofia da arte, o autor ndo da a devida atengcédo para como simbolos sao
capazes de se atualizar temporalmente devido a maneira especifica que estes possuem
de tornar presente o sentido na forma da linguagem. A objecédo a filosofia da arte de
Gadamer, insistente na equiparagao entre esporte e obras de arte, se baseia mais na
auséncia de reconhecimento da multiplicidade de sentidos que a arte tem a oferecer
temporalmente do que propriamente no funcionamento do fenémeno do jogo. Conforme
podemos averiguar na seguinte passagem, a filosofia da arte gadameriana é descartada

como se fosse incapaz de fazer jus ao valor ontoldgico da arte™:

Esta claro que Gadamer queria que considerassemos a arte como uma forma
especialmente valiosa de jogo, mas n&o encontramos nada em sua andlise que nos
dé motivo para discernir entre arte e esporte neste aspecto. Se tanto a analise de
Gadamer quanto o argumento subsequente sdo convincentes, ha aqui um conflito
com a crenga amplamente difundida de que a arte tem mais valor que o esporte.
Dificilmente se pode duvidar da popularidade desta crenga. Embora homens e
mulheres esportistas sejam com frequéncia tdo celebrados quanto artistas e
apresentadores, a longo prazo as grandes figuras do esporte ndo séo colocadas ao
lado das grandes figuras da arte. (GRAHAM, Op. Cit., p. 19).

Observar a experiéncia estética exclusivamente como jogo, descartando seu
funcionamento como simbolo dentro de uma temporalidade especifica analoga a da
festividade, de fato abre espacgo para interpretagdes como a de Graham. No entanto, ao
invés de tornar esportes e arte fendbmenos equivalentes, usar o jogo como modelo para o
acontecimento das experiéncias estéticas possibilita o justo reconhecimento de que a arte
nao pode ser isolada de suas condi¢cdes de acesso, pois este tipo de abstragao reduziria o
ser da obra de arte. A obra ndo pode jamais ser interpretada como objeto de uma
consciéncia estatica, dada a natureza mével e viva do comportamento estético. A
comparagao com os esportes se mostra infundada na medida em que estes ndo guardam
qualquer valor simbdlico que possibilite uma atualizagéo temporal de sentido, sem a qual
a proposta de uma filosofia da arte fundada na hermenéutica filoséfica torna-se vazia.

Outro problema da critica de Graham consiste em supor que tomar o jogo como fio
condutor para a compreensao da experiéncia estética implique, de algum modo, na
equiparacao entre arte e entretenimento. A diferengca entre ambos sera tragcada em nosso

trabalho posteriormente, pois depende diretamente do modo de ser temporal das obras de

10 It is clear that Gadamer means us to regard art as an especially valuable form of play, but we have found
nothing in his analysis that gives us reason to discriminate between art and sport in this regard. If both
Gadamer's analysis and the subsequent argument are convincing, there is a conflict here with the
widespread belief that art is of higher value than sport. That this belief is indeed widespread can hardly be
doubted. Though sportsmen and women are often feted as much as artists and performers, in the longer
term the great figures of sport are not ranked alongside the great figures of art. (Tradugdo nossa).



136
arte, que difere radicalmente da temporalidade pertinente aquilo que nos entretém.

E adequado, portanto, investigar este comportamento considerando a temporalidade
da estética. Sabemos que ao longo da histéria uma obra de arte conserva sua identidade,
embora suas interpretagdes se diversifiquem em cada época. Interpretacdo é€,
simultaneamente, interagcdo e questionamento, através dos quais a arte se apresenta e
exibe sua verdade, de onde emerge de um horizonte de sentidos possiveis. Inferimos que
ha assim duas dimensdes temporais numa obra de arte: uma temporalidade historica e
outra supra-historica.

Uma vez que consideramos a arte enquanto jogo, cujo ser verdadeiro jamais se
separa de sua representacado enquanto simbolo, a partir da qual a unidade e identidade da
obra artistica se originam, devemos compreender sua temporalidade tragando um paralelo
com o conceito de festividade. Neste caso nos ocupamos das festividades periddicas, que
ano apos ano retornam. Dotadas de originalidade e sacralidade, estas festas ndo podem
ser apreendidas a partir da experiéncia do tempo como presente. Antes, o parametro deve
ser a comemoragao, a partir da qual elas se determinam enquanto festas. A ideia de
celebragao, a partir da qual adquirimos a nocao de festividade, possui num certo sentido
um carater temporal permanente — a festa estda sempre la, ela ndo € composta por
momentos que se revezam, sua estrutura temporal ndo € a de dispor do tempo (Cf. 1985.
p, 63). Examinaremos a seguir como Gadamer, mais uma vez recorrendo as contribuicbes
heideggerianas, articula uma concepg¢ao de temporalidade prépria da obra de arte que

parte finalmente com as origens idealistas da estética.

2.8 O conceito de tempo em Heidegger a partir da interpretacao de Aristoteles

A investigacao filosofica acerca do tempo € inegavelmente uma das mais complexas
de toda histéria da filosofia. Questdes como o que é o tempo e como se da seu
“funcionamento” tém intrigado os mais importantes fildsofos desde a antiguidade classica,
levando o neoplaténico Simplicio (apud. HEIDEGGER, 2002, p. 280) a declarar que, para
a questao do tempo, nem os mais sabios possuem a resposta. Analisar cuidadosamente
como a nogao de tempo se desenvolveu ao longo de nossa tradigao filosofica € inviavel
para os propodsitos de nosso trabalho. Buscamos, assim, brevemente delinear como o
tempo é pensado a partir de duas perspectivas classicas: como contraposto a eternidade,
e como medida do movimento. Para tal objetivo, recorremos a interpretagao
heideggeriana da problematica, pois defendemos que a perspectiva que determina a visao

gadameriana de temporalidade das obras de arte ¢é a da fenomenologia hermenéutica.



137
Nosso propdsito, portanto, sera apontar de que modo Heidegger se opde a compreensao
linear do tempo, e posteriormente, como Gadamer se apropria deste referencial tedrico
para dar conta da temporalidade propria das obras de arte.

Nosso ponto de partida sera a segunda parte da obra “Os Problemas Fundamentais
da Fenomenologia” e também, como apoio, a tradugdo em espanhol da conferéncia de
1924, intitulada “O Conceito de Tempo”. Exploramos de que modo Heidegger questiona a
abordagem do tempo a partir da nogao de eternidade, conforme a elaboracgéo classica do
problema, que culmina na concepcéo linear de tempo. Defendendo a impossibilidade de
se pensar a questdo a partir de um ponto inacessivel a humanidade, dado que algo como
eternidade apenas pode estar disposto a um ente perpétuo tal como deus, o filésofo ira
propor outro referencial que possa ser metodologicamente viavel para a compreensao da
temporalidade. Isto, evidentemente, implica numa ruptura com a visdo de tempo conforme
desenvolvida ao longo de nossa historia.

A inovacgado da posicao heideggeriana consiste em sugerir que, uma vez que hao
podemos dispor da eternidade para investigar o tempo, partamos entdo de nossa propria
condigao de finitude. Afirmando que o tempo n&o encontra seu sentido na eternidade, mas
na morte, Heidegger defende que o tempo apenas ¢é algo do ponto de vista de um ente
que vive a partir da consciéncia de sua propria mortalidade (Cf. HEIDEGGER. El concepto
de tiempo™). Este posicionamento implica na revisdo da concepgdo de tempo advinda do
pensamento platénico, segundo a qual o tempo seria algo como uma “imagem maével da
eternidade” (PLATAOQ, 2001, 37d, p. 73). Conceber o tempo como uma série de “agoras”
lineares e sucessivos que podem ser medidos a partir da distingdo entre passado,
presente e futuro significa, antes de tudo, interpretar o tempo a partir da modificagao do
presente: o passado é aquilo que ndo mais esta presente, enquanto o futuro é o nao
presente ainda.

O presente, portanto, € o momento que torna tanto o passado quanto o futuro
inteligiveis. O momento presente é a condi¢cdo de possibilidade do fluir do tempo, sendo
ele proprio estavel. Subjacente a este tipo de concepgao, temos uma filosofia que busca
transcender o mundo sensivel e revelar verdades eternas e imutaveis, além do préprio
tempo. Esta visdo da natureza do tempo é tdo antiga quanto a filosofia mesma, estando
presente desde Parménides. Tomar o tempo como uma imagem da eternidade, conforme
propbs Platdo, implica que tal imagem pode ser melhor compreendida caso possamos

dispor antes do original, da prépria eternidade.

11 Traducdo de Raul Gabas Pallas e Jesus Adrian Escudero. Madri: Trotta, 1999. Disponivel em
<http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm>. Acesso em mar/2011


http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm

138

Dada esta 6bvia impossibilidade, Heidegger na supracitada conferéncia menciona
que temos, antes de tudo, uma referéncia proviséria de tempo desenvolvida a partir de
nossa vida cotidiana, do tempo da natureza e do tempo do mundo. Toda ciéncia opera a
partir do pressuposto de que podemos mensurar o tempo para escrutinar as relacdes de
causa e efeito presentes na natureza. De acordo com o filésofo, o tempo da ciéncia,
derivado da concepg¢ao natural de tempo, consiste naquilo em que se produzem
acontecimentos mensuraveis. Esta concepgao esta intrinsecamente ligada ao movimento,
pois € formulada a partir do préprio modo de ser das coisas naturais. Ainda que o tempo
nao seja ele mesmo movimento, ambos parecem estar relacionados, visto que o primeiro
apenas se manifesta em entes mutaveis.

Acompanhando a interpretagédo heideggeriana do tempo em Aristételes’ exposta em
“Problemas Fundamentais da Fenomenologia”, observamos que o grego trata do assunto
em sua obra “Fisica” perguntando por um lado, pelo seu como e, por outro lado, pelo seu
qué, ou, em outras palavras, pelo seu modo de ser e pela sua quididade. (Cf.
HEIDEGGER, 2002, p. 283). Sobre a primeira questao, “como é o tempo?”, de acordo
com seu modo de ser, é reformulada, tornando-se uma pergunta sobre se o tempo é um
ente ou um nao-ente. Aristoteles parece, aos olhos de Heidegger, julgar que o tempo néo
seja um ente. No entanto, como deve ser o tempo algo, uma ousia, se as partes que o
compdem, sdo nao-entes? Ao tempo pertencem passado e futuro. Aquele, o passado, nao
€ mais; este, o futuro, ainda ndo €. Passado e futuro possuem, pois, o carater da nulidade,
ou, num vocabulario mais proximo de Heidegger, da nadidade. O tempo tem, segundo a
citacdo que Heidegger faz de Lotze (cf. Op. Cit., p. 284), dois bragos que se estendem em
duas diferentes dire¢cdes do ndo-ser. Devemos, pois, dizer que passado e futuro, segundo
seu conceito (a saber, 0 que ja ndo é mais e o que ainda nédo é), simplesmente no séo.
No fundo, ao que parece, apenas o presente, o agora, é.

Mas, por outro lado, o tempo n&do é composto por uma multiplicidade infinita de
“agoras dados”, pois algo como “agora” sempre esta presente, sempre é. Se cada agora €
apenas este agora, e 0s outros “agoras” ou ja foram (ou seja, passado) ou ainda ndo sao
(isto €, futuro). Os instantes temporais que chamamos de “agora” ndo séo continuos entre
si. Caso os “agoras” fossem todos os mesmos, e continuassem sendo 0os mesmos

“agoras”, ndo haveria tempo, mas apenas eternidade. Para Aristételes, supor que um

12 Optamos por nos ater as interpretacées sobre Aristoteles pelo fato de, segundo o préprio Heidegger,
“todos os problemas centrais relativos ao tempo que seréo discutidos ao longo do desenvolvimento da
filosofia foram assinalados por Aristételes” (Op. Cit., p. 288). De acordo com o fenomendlogo, nem
mesmo Santo Agostinho ou Kant foram capazes de ir muito além de Aristoteles, de modo que esta
concepgao classica de tempo é suficiente para mostrar a diferenga radical entre o conceito de tempo na
tradicao filoséfica e a formulacdo heideggeriana do mesmo.



139
“agora” segue a outro seria pensar que o “agora” é uma duragdo minima e indivisivel de
tempo, ou seja, um atomo, com o qual o transcurso temporal seria uma espécie de salto
de um atomo de tempo a outro. Os “agoras” nunca sao 0 mesmo, € nunca sao unicos,
mas sempre um outro, isto €, o agora, que seria supostamente a unica modalidade
temporal que é, ou seja, que pertence ao ente, estd marcado por um um nao-ser-um-
mesmo e um nao nao-ser-unico.

Nao é necessaria muita familiaridade com a filosofia de Aristételes para saber, tanto
nas categorias quanto na metafisica como nas suas obras de ética, que mesmidade (ser-
um-mesmo) e unidade sdo determinagdes ontoldgicas que pertencem a uma entidade que
€ por si mesma, isto a, a uma ousia, nas suas diversas modalidades: hypokeimenon (o
subsistente), genos (origem), katholou (o universal) e o ti en einai, (0 que ja era ser, ou a
esséncia). Se ambas determina¢cdes metafisicas (da unidade e da mesmidade) faltam
também até ao agora, a modalidade temporal que parecia a unica a ser, entdo o tempo na
totalidade dos seus momentos pertencga, talvez, ao néo-ser ou, ao ndo-ente. Diante dessa
aporia, Aristoteles deixa a investigacao inicial pelo como, pelo modo de ser do tempo,
nesse estagio. Ele retomara a questdo depois de desenvolver a investigagdo em outra
diregdo: a discussao acerca de algumas concepgdes tradicionais de tempo vigentes em
sua época.

A primeira delas (cf. HEIDEGGER, Op. Cit., p. 284-5) identifica o tempo com o
movimento do todo, pensada miticamente; enquanto a segunda relaciona o tempo com a
esfera celeste, abarcando a totalidade do universo. A compreensdo da segunda
concepgao depende do devido entendimento de como os gregos concebiam o mundo. De
acordo com esta visao, a terra flutua no oceano e em torno dela paira o todo das esferas
celestes. Nesta encontram-se outras diversas esferas sobrepostas umas as outras, nas
quais os astros estio fixados. A esfera celeste mais externa, que contém em si todas as
outras, € aquela que, no seu movimento, é identificada com o tempo. Aristételes, embora
recomende que tais visbes de mundo sejam abandonadas devido a sua ingenuidade (cf.
Ibid., p. 285), retira de ambas coisas relevantes: o ente é no tempo, e o tempo de fato
relaciona-se com o movimento.

Contudo, Aristételes aponta que o movimento apenas pode manifestar-se no ente
que se move, nao tendo ele proprio uma existéncia independente. Por esta razdo, ainda
que tempo e movimento se associem de alguma maneira, 0 movimento apenas ocorre no
tempo, ndo sendo equivalente a ele. O tempo mesmo ndo € movimento, no entanto, ndo
ha tempo sem movimento. O tempo é algo no movimento, ou junto ao movimento, isto €,

algo junto ao movimento, que, por sua vez, esta no que se move. Tempo pertence, de



140
qualquer maneira, ao movimento. O problema da pergunta pela esséncia do tempo se
concentra na pergunta pelo tempo como algo diverso, porém essencialmente associado
ao movimento.

De acordo com a interpretacdo heideggeriana, a resposta obtida por Aristételes é
que o tempo sO é possivel quando ha um antes e um depois, que caracterizam todo
movimento enquanto tal, enquanto mudanca. Nesse caso, o tempo é concebido como o
numero da mudancga. “Antes” e “depois” ndo tém aqui sentido temporal, sendo que
designam fases do movimento. E enquanto “numero” (arithmés), ndo € aqui uma medida
numerante, aritmética strictu senso, mas uma medida imanente ao movimento, que se
torna explicita na numeragéo quando ha uma mente que distinga as suas fases. O tempo
€ sempre co-dado como numerado, como medida, no proprio dado do movimento daquilo
gue se move, ou seja, haquilo que muda na mudanga, segundo o antes e depois. Antes e
depois referem-se, respectivamente, a um presente anterior e um presente posterior. O
agora € sempre ele mesmo, porém nunca o0 mesmo, quer dizer, os diferentes “agoras” séo
irrepetiveis, diferentes fases de um presente persistente: nisto se funda a continuidade do
tempo. O essencial da concepgéo aristotélica do tempo como sucessdo de “agoras”
irrepetiveis, torna-se determinante na tradicdo filosofica, permanecendo basicamente
inalterada e irrompe, com algumas diferengas, em cada época da filosofia, talvez por ser
ela mesma uma elevagao ao conceito que parte de uma compreensao natural, vulgar do
tempo (Cf. Ibid., p. 308).

O objetivo de Heidegger, nesta investigagdo, € partir da concepgao ordinaria de
tempo para chegar a uma compreensao originaria dele, conforme esta exposto na
seguinte passagem (lbid., p. 309):

Partindo da interpretagdo aristotélica do conceito de tempo, mostramos que
Aristoteles caracterizou primariamente o tempo como uma sucesséo de “agoras”, a
respeito da qual temos que observar que os “agoras” ndo séo partes a partir das
quais se possa recompor a totalidade do tempo. Mediante 0 modo que traduzimos
a definicdo aristotélica de tempo — e isto quer dizer que a interpretamos — deve ser
indicado que Aristételes determina o tempo no sentido do numerado no movimento
a partir do tempo, ao defini-lo em relagdo com o anterior e o posterior. A0 mesmo
tempo ja acentuamos que a definicdo aristotélica do tempo nado encerra em si
nenhuma tautologia, mas que Aristoteles fala a partir da pressao das coisas. A
definicdo aristotélica de tempo nao €, em absoluto, uma definicdo académica. Ela
caracteriza o tempo através da delimitagdo de como aquilo que nés chamamos
tempo se torna acessivel. E uma definigdo do acesso ou uma caracterizagdo do
acesso. O tipo do que é definido é determinado através do Unico modo possivel de
acesso a ele: a percepgao numerante do movimento enquanto movimento é ao
mesmo tempo a percepgao do numerado enquanto tempo.

A concepgao do tempo como fluxo linear, elaborada filosoficamente por Aristételes,

se manifesta cotidianamente no uso do relégio como instrumento de medi¢ao temporal. A



141
cuidadosa interpretagcdo de Aristoteles a respeito da questdo tem como finalidade
estabelecer nossa maneira vulgar de acessar o tempo: classificando os “agoras”
continuos conforme uma medida. Esta forma de dispor do tempo oculta o carater
originario do mesmo na medida em que uma simples “sucessdo de agoras” ndo é capaz
de dar conta da antecipacgao, retencao e presentificagao constante que fazemos do tempo,
inclusive enquanto estamos a medi-lo. Segundo Heidegger, tais fendmenos pertencem a
estrutura originaria do tempo, denominada temporalidade (Cf. Ibid., p. 313). O intuito deste
estudo fenomenoldgico ndo é outro sen&o desconstruir o conceito de tempo através da
analise destrutiva da modalidade temporal do agora como determinante. Mas, ao mesmo
tempo, demonstrar que essa concepgao natural-filoséfica do tempo como sucessao de
“‘agoras” irrepetiveis, seja o tempo sediado nas coisas que se movimentam ou na
subjetividade humana a qual pertence toda possibilidade de acesso do tempo, nao
consiste simplesmente em um equivoco, mas numa concepc¢ao derivada da temporalidade
originaria.

A recuperacdo da compreensao da temporalidade originaria se centra, para
Heidegger, nos momentos estruturais do tempo expresso conforme este se manifesta ao
ente que pensa o tempo, o ser-ai. Levar a investigacao para a esfera do ser-ai de maneira
alguma equivale a supor que o tempo seja algo como um ato de consciéncia ou resulte de
algum processo psiquico. Na conferéncia sobre o conceito de tempo, o filésofo aponta que
o ser humano, que de alguma maneira pertence ao tempo, deve ser considerado em suas
determinagdes ontolégicas fundamentais para que possamos compreender em que
consiste a temporalidade originaria.

Para expor brevemente como Heidegger explora as estruturas fundamentais do ser-
ai, devemos comecar pelo fato de que o ser-ai € o ente que se caracteriza por seu ser-no-
mundo, isto €, mulheres e homens habitam o mundo de tal modo que sempre estio
implicados nele, ndo simplesmente dispondo do mundo como se este fosse um palco no
qual a vida se desenrola. A situagcado existencial do ser-ai € a de ser no mundo com os
outros, é a de compartilhar do mundo através da fala. O falar com os outros, para
Heidegger, contém antecipadamente uma auto-interpretagcdo do presente, dada na forma
do didlogo. Toda fala sobre o0 mundo como tem como fundo a expressao do ser-ai sobre si
mesmo, de modo que todas as nossas possibilidades concretas, as coisas das quais nos
ocupamos, dizem respeito diretamente a nossa propria existéncia. Nés somos pura
possibilidade. Como possiveis, ser-para-poder-ser, somos, de certa maneira, nosso
préprio futuro. Ndo como um possivel presente que ainda ndo €, mas como projeto que eu

sou enquanto existo de fato. Por esta razdo, Heidegger sustenta que a modalidade



142
privilegiada da temporalidade ndo é o presente, mas o futuro. O ser-ai é projeto. Esta
adiante de si mesmo como projeto de compreensao do ser dos entes. O tempo como
“possibilitador” fundamental de toda e qualquer possibilidade que o ser-ai humano é (o
ser-ai ndo tem possibilidades, ele as €) enquanto possibilidade. O tempo nao é aquilo que
torna possivel a agdo humana, antes tempo €& a propria esséncia e origem da
possibilidade, isto €, origem do ser para o poder-ser enquanto futuro.

Destacar o futuro como modalidade principal de nossa estrutura temporal implicara
em conceber que nosso modo originario de comportamento em relagcdo ao tempo nao
funciona na forma de medigdo, mas consiste em manter-se na antecipacdo. O antecipar
funda a concepcgéao vulgar de tempo na medida em que, a partir dele, perguntamos pelo
quando de uma duragao futura. Na conferéncia sobre o conceito de tempo, Heidegger
defende que a pergunta pelo quando, fundamento da medi¢cdo de todo tempo advém da
necessidade de determinar o tempo indeterminado. O ser-ai, enquanto possibilidade
futura, nao existe dentro do tempo, mas é ele mesmo tempo.

Nestas reflexdes, Heidegger propde enfim, finalmente questionar qual o ser que pode
compreender o conceito de tempo. Somos nés mesmos tempo na medida em que a
passagem desse sempre se manifesta para nés nos termos de limites: a passagem do
tempo implica na passagem das possibilidades que somos nés mesmos. Isto significa que
nossa existéncia inteira é permeada pelo insuperavel fato de sermos mortais. A
inevitabilidade de nossa finitude é constitutiva do ser-ai. E a morte como horizonte que,
em ultima instancia, da sentido as possibilidades que somos nés mesmos. No segundo
volume de “Ser e Tempo”, Heidegger esclarece a questao na seguinte passagem (2005, p.
46):

O ser-para-a-morte € a antecipagao do poder ser de um ente cujo modo de ser é,
em si mesmo, um antecipar. Ao desentranhar numa antecipagao esse poder ser, a
presencga abre para si mesma, no tocante a sua extrema possibilidade. Projetar-se
para seu poder-ser mais proprio significa, contudo: poder se compreender no ser
de um ente assim desentranhado: existir.

Vivemos sempre projetando um ainda-nao, e por sermos definidos pela nossa prépria
mortalidade, podemos compreender nossos limites e o que ainda n&o nos chegou: o
tempo. O tempo, enquanto traco fundamental do humano, ndo é, mas temporaliza. Isto
significa que ndo nos situamos num agora que esta a gestar um futuro, mas que todas
nossas projecgoes, isto €, nosso estar langado no futuro, fundam aquilo que concebemos
como presente.

Tomar o tempo ndo mais como uma série de “agoras” continuos, ou tampouco como

imagem da eternidade equivale a assumir a temporalidade que nos é fundante. Tempo,



143
conforme €& capaz de mostrar-se ao ser-ai, € mais propriamente a imagem da finitude.
Reformular a questdo do tempo sob a ética da finitude ao invés da contraposi¢cao de
nosso tempo a eternidade €, dentro da constelagdo do pensamento heideggeriano, antes
de tudo reconhecer a impossibilidade de transcender a morte. Enquanto seres humanos,
privados de qualquer possibilidade de experimentar algo como eternidade, somos
definidos pela nossa existéncia temporal, que possui como unico horizonte possivel seu
préprio término.

No entanto, em “The Cambridge Companion to Heidegger”, Dostal nos aponta que
numa carta a William Richardson em 1962, Heidegger afirma que a compreensao de
temporalidade delineada em “Ser e Tempo” de maneira alguma resolve a questido do
tempo a partir do sentido do ser. Dostal defende que as insuficiéncias da principal obra de
Heidegger terminam exigindo uma nova posi¢ao, que culmina no abandono do projeto de
uma fenomenologia hermenéutica, conforme lemos na seguinte passagem (DOSTAL,
1993, p. 166):

Em seus escritos tardios, Heidegger abandona a defesa planejada de um apriorismo
necessario da filosofia “cientifica”. Ele abandona “filosofia” por “pensamento”. Ainda
assim, é precisamente o papel central dado ao tempo por Husserl e Heidegger que
possibilitou nossa corrente compreensdo da historicidade e finitude de toda
experiéncia humana e de toda investigacao filosofica. Quer se veja nisso o solo para
a filosofia futura, ou, com o Heidegger tardio, para uma condugao ao projeto pos-
filoséfico de “pensamento”, ou como uma garantia de uma nova instancia pds-
moderna de “jogo” e “descentramento”, esta claro que a fenomenologia do tempo,
com todos seus problemas, redefiniu nossa compreensdo do que a filosofia pode
ser®®.

Diante dessas consideracdes, devemos deixar claro que nos trabalhos tardios,
correspondentes a depois de 1935, isto €, o periodo da “viragem” (Kehre), Heidegger
compreende como nossa finitude se manifesta historicamente. Segundo Kockelmans,
somente apds pensar a temporalidade, foi possivel que o filésofo pensasse nossa relagao
com o mundo como desvelamento da verdade. Em cada época, o ser encontra seu
caminho para mostrar-se e ocultar-se diante de nosso horizonte essencialmente finito. “A
totalidade destas maneiras diferentes através das quais o ser se envia, e as épocas
diferentes de pensamento que lhe sdo correspondentes, € o que chamamos de “histéria”
“” (KOCKELMANS. 1985, p.77).

13 In his later writings Heidegger abandons the planned defense of the necessary apriorism of "scientific"
philosophy. He abandons "philosophy" for "thought." Yet it is precisely the central role given to time by
Husserl and Heidegger that has brought about our current insight into the historicity and finitude of all human
experience and all philosophical inquiry. Whether one sees this as ground for further philosophizing, or, with
the later Heidegger, as leading us to a postphilosophical project of "thinking," or as a warrant for a new
stance of postmodern "playfulness" and "decentering," it is clear that the phenomenology of time, with all its
problems, has redefined our understanding of what philosophy can be. (Tradugdo nossa)

14 The totality of these different ways in which Being sends itself and to which different epochs of thinking
correspond, is what we call "history". (Tradugédo nossa).




144

Tendo discorrido acerca da nossa relacdo com o tempo sob a perspectiva
heideggeriana e, finalmente, tratado de que maneira tomar a finitude como ponto
fundamental rompe com a viséo classica de que o tempo possui uma continuidade linear,
ou ainda, que projeta-se tendo como contraponto a nogdo de eternidade, podemos
finalmente tratar de como Gadamer se apropriara de tais ideias na elaboracdo da

temporalidade especifica do ente estético.

2.9 A elaboragao da temporalidade prépria da arte

Adotar a finitude de nossa existéncia histérica como ponto relevante a investigagao
das obras de arte, antes de tudo, significa abrir mdo da ideia de que é possivel dispor de
uma unica representagéo correta (Cf. GADAMER, 1999. p. 200). Nao € viavel supor que
possamos conceber qualquer representacao de obras de arte fora do préprio processo da
experiéncia estética, que se desenrola conforme o modelo de jogo, do qual ja tratamos.
Pensar adequadamente a relagdo entre o tempo e a nossa compreensédo das obras de
arte oferece uma série de dificuldades, pois, de alguma maneira a origem das obras, em
particular as classicas (das quais Gadamer se ocupa em suas reflexées) esta guardada no
passado, mas cada uma delas encontra uma maneira de penetrar no presente, sendo
sempre contemporaneas de seus intérpretes.

Olhar as obras de arte sob a 6tica da temporalidade especifica delas requer explorar
de que maneira elas sdo capazes de se atualizar constantemente. Nenhum outro ente
guarda esta possibilidade, e nenhuma outra filosofia da arte foi capaz de questionar as
obras de arte a partir desta perspectiva. Gadamer aponta que, em geral, o ser estético é
interpretado como se de alguma maneira fosse a-temporal, ou resultante da manifestagcéo
sensivel da ideia, ela mesma a-temporal, conforme vimos em Hegel. Este tipo de
concepgao é subjacente a todas as estéticas que tratamos no primeiro capitulo, e
permanece implicita na medida em que a questdo jamais € adequadamente
problematizada pela estética.

Em “Verdade e Método”, Gadamer recorre as consideragdes heideggerianas sobre a
temporalidade, porém criticando a énfase de seu professor no ser-para-morte, conforme
descrito em “Ser e Tempo”. Por mais que a hermenéutica filoséfica tenha o
reconhecimento da finitude como um de seus pontos fundamentais, centrar a radicalidade
da finitude na morte, para Gadamer, além de desnecessario, implica em um desvio que
causa o esquecimento de que é o proprio modo de ser da compreensao que se revela

como temporalidade. A morte, enquanto unica certeza dentre as possibilidades que somos



145
ndés mesmos, permanece como um limite insuperavel no pensamento de Heidegger, e é
justamente isto que o leva a tomar o futuro como modalidade principal de nossa estrutura
temporal. Gadamer discorda desta privilegiagdo do futuro na exploracdo de nossa
temporalidade, atribuindo ao passado o carater de fundante do nosso presente. Esta
ruptura parcial com Heidegger esta presente em todas as consideragbes sobre o papel
essencial da tradicado em toda possibilidade humana de compreender.

Apos “Ser e Tempo”, Heidegger abandona as investigacdes sobre a morte, conforme
nos diz o proprio Gadamer em “Heidegger’'s Ways” (cf. 1994. p. 129), mas a exploragéo
filosofica da influéncia do passado no presente apenas é explorada pelo préprio Gadamer
através de seu conceito de consciéncia histérica continuamente influente. A consciéncia
histérica conforme concebida por Gadamer se configura como uma espécie de reiteragao
da consciéncia historica moderna, pois pdée em jogo na interpretagdo a proépria
historicidade do intérprete. Através dela, Gadamer nos propde meios para perseguir
conhecimentos validos acerca das ciéncias humanas sem recorrer ao ideal metodico
provido pelas ciéncias naturais e se sujeitar a todas suas insuficiéncias. Trata-se de uma
instancia legitimamente filosofica, na medida em que filosofia, nesta perspectiva, &
intimamente ligada a sua dimenséo pratica, ndo constituindo um organon para os saberes
cientificos.

E um lugar comum afirmar que “Verdade e Método” reabilita a verdade da
experiéncia estética visando contribuir para a construgdo de algo como uma metodologia
mais apropriada para as ciéncias humanas. O fato é que a obra principal de Gadamer vai
muito além disso, nos oferecendo principios para uma filosofia da arte centrados no
reconhecimento de nossa situagcdo temporal. A relevancia de pensar a temporalidade
especifica do ser estético € posta, em “Verdade e Método”, nas seguintes palavras
(GADAMER, 1999. p. 202):

Destacar a temporalidade prépria da obra de arte, enquanto “tempo sagrado”, do
tempo decadente e historico, fica, na verdade, um mero reflexo da experiéncia
humano-finita da arte. Somente uma teologia biblica do tempo, que ndo soubesse a
partir do ponto de vista da auto-evidéncia humana, mas da revelagdo divina,
poderia falar de um “tempo sagrado” e legitimar teologicamente a analogia entre a
a-temporalidade da obra de arte e esse “tempo sagrado”. Sem essa legitimagéo
ontoldgica, o discurso sobre o “tempo sagrado” encobre o verdadeiro problema que
reside, ndo na reversibilidade do tempo da obra de arte, mas na sua temporalidade.

O fato é que ha algo na manifestacdo das obras de arte que nos intriga: embora
saibamos dos dados historiograficos acerca da existéncia de uma obra em particular, ao
nos engajarmos na experiéncia estética, de acordo com o modelo do jogo, um novo
tempo, proprio exclusivamente da experiéncia, é forjado ali. Este tempo especifico ndo

guarda quaisquer relagcbes com o contexto histérico da obra, mas parece se impor



146
independentemente dele. E isto que testemunhamos durante toda duragdo da estética
idealista: a elevagao das obras de arte ao status de entes autbnomos e, portanto, extra-
temporais acompanha a propria histéria do desenvolvimento da subjetividade. Cabe a nos
perguntar: como € possivel que isto ocorra?

Exploramos previamente de que modo a experiéncia estética se desenrola em
conformidade com os mesmos parametros que um jogo e como isto garante a unidade
das diversas interpretacdes da obra. A obra de arte, cada vez que entra em jogo com o
intérprete, repete-se. Mas este repetir-se é dotado de uma caracteristica unica, ndo sendo
uma mera reprise de uma experiéncia passada, pois a cada repeticdo a propria obra se
atualiza.

Do mesmo modo que Gadamer buscou esclarecer como se da a experiéncia estética
de maneira analoga ao jogo, ele ira propor que a partir das festividades podemos dispor
de um modelo que nos esclareca como funciona o tempo peculiar das obras de arte. A
temporalidade da festa periddica contém uma dimensao de retorno e isso a distingue
radicalmente da nocdo pragmatica de tempo, cuja formulacido filoséfica vimos na
interpretacdo heideggeriana do tempo em Aristoteles, segundo a qual este se guia em
diregdo a algo, se da “para” algo. O tempo da festa ndo € vazio, ndo requer ser
preenchido por atividades, pois ele fala por si s6 através do poder de reunido que ela
contém.

As duas faces deste tipo de temporalidade nos auxiliam na compreensao da obra de
arte. A primeira se encerra no fato de a cada ano chegar as épocas de festividades, que
sempre sao vivenciadas em sua unicidade e terminam — a finitude esta evidente nela.
Mas, € com seu retorno, sua repeticdo, que encontramos o outro lado desta estrutura
temporal: a festa chega a nés novamente, mas somente em seu tempo certo, apontando
em diregao a aspectos duradouros, permanentes.

A obra de arte compartilha esta caracteristica de nos impor seu tempo proprio. Isto
pode ser facilmente testemunhado nao somente nas artes dotadas de maior
transitoriedade como a musica, o teatro e a danga. Também nas artes plasticas e na
arquitetura este modelo se aplica, pois, ao jogarmos com uma obra de arte saimos de
nosso tempo cotidiano e somos retidos pela experiéncia do tempo proprio dela. “Esta é
talvez a correspondéncia finita, a nossa medida, do que se chama de eternidade”
(GADAMER, 1985. p. 69)

Para explorar a experiéncia do tempo relativa a festividade, € necessario, antes de
tudo, abrir mao da interpretagdo convencional do tempo como uma constancia linear. Algo

como uma festa que temporalmente se repete, mas a cada atualizagdo conserva sua



147
singularidade, ndo pode ser adequadamente abordado somente sob o ponto de vista
historico. As correlagdes histéricas dos festivais, antes celebrados de um determinado
modo, e hoje comemorados de maneira diversa, sdo secundarias dentro da perspectiva
gadameriana. Que as dimensdes do tempo pensadas a partir da experiéncia cotidiana que
temos dele apenas nos possibilitem compreender as festividades que constantemente se
atualizam temporalmente como algo histérico € algo que inevitavelmente nos cega para o
fato de que tais festividades sao radicalmente entes temporais, cujo ser esta guardado em
seu proéprio devir. (Cf. GADAMER, 1999, p. 205. Nota de rodapé numero 225).

Investigar um ente tal como o festival em sua temporalidade especifica exige,
portanto, uma integragdo com a dimensao de retorno que essencialmente o constitui. A
festividade apenas ganha existéncia mediante sua comemoragao. Este reconhecimento,
entretanto, ndo implica que a festa seja dependente da subjetividade humana, como se
ela fosse um evento vazio em si mesmo. Antes, a relagcdo que guardamos com as
festividades periddicas é a de participagao, tomamos parte nessa ocorréncia temporal, de
modo similar ao que ocorre quando nos tornamos intérpretes participantes em jogo com
obras de arte.

Destrinchar o tomar parte (Dabeisein) envolvido nas festividades depende da correta
compreensao do que significa estar fora de si enquanto possibilidade concreta de
tomarmos parte em algo. Gadamer indica que isso deve envolver um auto-esquecimento,
um estar entregue a experiéncia que culmina no abandono de qualquer estado privativo.
Sair de si mesmo, seja tomando parte de uma festividade, seja entregando-se a
experiéncia estética, significa deixar-se tomar por algo maior que a propria individualidade.
Isto denota a diferenga entre participar e simplesmente olhar. Gadamer nos diz que no
segundo caso, somos movidos apenas pela curiosidade, mas nao nos tornamos
implicados naquilo que vemos (Cf. Op. Cit., p. 208-9). Participar, por outro lado, exige um
envolvimento, um deixar-se tomar pelo que nos € alheio que n&o se esgota na duragao do
momento de participagdo, “ao contrario disso, aquilo que € representado ao espectador
como jogo da arte, ndo se esgota na mera enlevagdo do momento, mas inclui uma
reivindicagdo de duragdo e a duragdo de uma reivindicagdo” (Op. Cit., p. 209).
“Reivindicacao”, aqui, € o termo escolhido pelo tradutor Flavio Paulo Meurer para designar
Anspruch, que em tradugdes posteriores é substituido por “pretensao”. A este respeito,

Luiz Rohden nos diz em seu artigo “‘Simultaneidades” kierkegaardianas em H-G.

Gadamer” (2005, p. 325. In: Filosofia Unisinos, v. 6):

Nessa obra (Verdade e Método), Gadamer, ao tratar da temporalidade do estético,
desenvolveu o conceito Anspruch (pretensao). Para ele, ha uma diferenca basilar
entre um espectador curioso, isto €, aquele que simplesmente olha ou espreita, e



148

o espectador que entra no jogo, sendo absorvido por ele.

O propdsito de Gadamer com esta colocacgao € explicitar que tal reivindicagao, desde
como elaborada por Kierkgaard, € algo duradouro, capaz de se fazer valer a qualquer
tempo. A aplicagao desta nogéo de reivindicacéo a teologia nos serve para assinalar como
a nocao de simultaneidade € pensada por Gadamer, pois toda vez que a fé é reivindicada
num culto, torna-se simultanea a sua reivindicagdo. “Simultaneidade” aqui é a traducéao
escolhida para o termo alemé&o Gleichzeitigkeit, usado para referir-se ao fato de que uma
obra de arte é capaz de superar a passagem do tempo e se manter temporalmente vivida,
nos falando com tanto poder atualmente quanto o fazia na época de sua criacdo. Por
vezes, Gleichzeitigkeit é traduzido como “contemporaneidade”, sendo um conceito chave
para a compreensao de como as obras de arte do passado sdo capazes de se tornarem
presente, de renovar o conteudo por elas declarado. Porém, o préprio Gadamer declarou
a Richard Palmer, responsavel por muitas das traduc¢des da obra de Gadamer para a
lingua inglesa, que a palavra mais adequada para dar conta de Gleichzeitigkeit seria
“simultaneity” (Cf. PALMER, 2007. p. 193). Isto motiva nossa escolha de “simultaneidade”
em portugués.

Este tornar-se presente simultaneamente € caro a hermenéutica filosofica eis que
nos permite compreender como obras de arte se atualizam temporalmente a cada vez que
tomamos parte no sentido vinculado por elas. Simultaneo, conforme desenvolvido por
Kierkgaard, ndo se refere aquilo que é ao mesmo tempo, mas serve como conceito que
intermedeia aquilo que é e ndo €&, conferindo seriedade e presenga ao que ainda néo € (no
caso, a salvagao divina) (Cf. Op. Cit., 210). Gadamer defende que o mesmo serve para a
experiéncia da arte, pois esta se configura a partir de uma simultaneidade se
considerarmos que nao pode ter como nucleo de sua existéncia nem o artista criador, nem
a representagao da prépria obra, e nem o intérprete que se pde em dialogo com ela.

Sobre como o desenvolvimento do conceito de temporalidade gadameriano é
influenciado pelas contribuicbes de Kierkgaard, recorremos mais uma vez a Rohden
(Idem, p. 326):

A simultaneidade constitui-se numa retomada, numa repeticdo que, sendo
genuina, é dindmica e precisa ser distinguida de uma compreenséo estatica: “‘Uma
repeticdo estatica repete 0 mesmo, sendo uma reprodugdo literal da vida. A
repeticdo dindmica, por outro lado, é criativa na produgédo da prépria vida” (Riser,
1997, p.39). Segundo a perspectiva gadameriana, a compreensao é sempre uma
compreensao diferente e faz sentido a partir da reproducéo dindmica de algo [fato
ou texto], estando, por isso, de acordo com o conceito de mimesis de Aristoteles,
para quem o evento da criagdo artistica € muito mais que uma copia imperfeita do
original. Para Gadamer, o paradoxal ndo consistia na explicitagdo do eterno no
tempo, mas como uma mesma mensagem, pelo valor da tradicdo, poderia ser
sempre compreendida diferentemente, ou seja, a simultaneidade [ou aplicagéo]



149

nunca poderia ser tomada estaticamente. Gadamer, na esteira do pensamento
kierkegaardiano, defendeu a intima imbricagéo e “afetacdo” entre arte e filosofia.
Retomou a solugéo que apelava a experiéncia poética da verdade para questionar
e reconstruir o conceito de verdade — conceitual e abstrato —, ciente da limitacao
desta proposigao.

A experiéncia estética nos propde a atualidade do passado e do presente
simultaneamente, se configurando como um modo de superagdo do tempo, pois através
do jogo artistico nos tornamos aptos a “conferir duracao” (Cf. GADAMER, 1985, p. 70).
Mas duracédo do qué? O que é verdadeiramente empreendido na busca por este sentido
de permanéncia? Trata-se da tentativa de supressao da experiéncia da finitude humana,
algo que, segundo Gadamer, € intrinseco a propria existéncia.

A temporalidade das festividades é relevante para pensar as obras de arte porque
seu registro temporal ndo se da em uma ordem cronolégica. Trata-se de uma ordem
temporal mais profunda, que, em todo caso, contém em si a possibilidade de medicéo. Tal
se possibilidade derivada do tempo originario se manifesta no retorno das festas (Cf.
GADAMER, Op. Cit., p. 64). A compreensdo vulgar do tempo, como algo do qual
dispomos, é posta em cheque pela experiéncia da temporalidade especifica da festa
precisamente porque sua ocorréncia ndo depende do preenchimento do tempo vago.
Dentro da celebracéo, o tempo ndo se mostra como uma sucessao de momentos que se
revezam, mas, conforme comemoramos, seu tempo nos & imposto.

Obras de arte sao filosoficamente tao intrigantes porque sédo capazes de capturar
seus intérpretes, provocando um auto-esquecimento estatico que, ao mesmo tempo em
que o faz se perder, Ihe exige uma continuidade do sentido que se manifesta na
participacado na propria obra. E as obras, apesar disso, permanecem sendo elas mesmas
e promovendo esta experiéncia do presente. O que as obras de arte demandam de nos é
que aprendamos a nos demorar nela, a vivenciar o tempo de outra maneira que nao a da
monotonia e a da busca constante por preencher o vazio. Aproximamo-nos da
compreensao disponivel a seres finitos daquilo que chamamos eternidade na medida em
que o tempo singular das obras se pde diante de nos.

O reconhecimento da maneira misteriosa de tornar o passado presente que
caracteriza a temporalidade do ente artistico se manifesta de maneira analoga a leitura:
para aqueles que sabem ler, as letras desaparecem e dao lugar ao sentido. Do mesmo
modo, para aqueles que adentram no tempo proprio da arte, a medigao cronoldgica se
dissipa e da lugar a algo como uma suspensao do tempo.

A partir dai, podemos elaborar um critério que claramente diferencia as obras de arte

do entretenimento: ambos tém um modo de ser temporalmente diverso. Enquanto o



150
entretenimento apenas demanda de nés um mero olhar movido pela curiosidade, ao invés
da legitima participagao, ndo estamos implicados em nada dele. Pensando propriamente
na temporalidade do entretenimento, constatamos que este contrasta com o das obras de
arte na medida em que pode ser medido cronologicamente: o tempo do entretenimento
apenas dura enquanto estamos ocupados em nos entreter. Apés seu término, nada nos
resta, nada permanece, pois nada sobre nds foi apreendido durante a experiéncia do
entreter-se. A obra de arte, em contrapartida, ndo se da a medi¢gao temporal cronolégica
porque o proprio “fim” da experiéncia estética consiste em promover o permanecer da arte
conosco. A obra é no tempo, isto &, ela temporaliza somente na medida em que nos
transforma.

Diante disso, é coerente que Gadamer conceba as obras de arte classicas como
lugar privilegiado para a atualizagdo da compreensdo de nosso passado. Estando
inseridos dentro de nossa tradicdo, quer estejamos cientes disso ou n&o, apenas
podemos vislumbrar um novo sentido em nosso passado se nos permitirmos olhar para
ele, dialogar com ele. As consideracdes gadamerianas sobre a tradicdo ndao consistem em
propostas para a conservacédo do passado, mas guardam a possibilidade de permitir que
este passado que nos determina se converta no novo, em nosso préprio futuro.
Frequentemente, a énfase da hermenéutica filoséfica no didlogo com o passado é
interpretada como conservadorismo. Em “Literary Theory”, Terry Eagleton formula uma

das mais ferrenhas criticas ao conceito de tradi¢gdo (2008. p. 63):

Poder-se-ia também perguntar a Gadamer que “tradicao” ele tem em mente. Pois
sua teoria se sustenta apenas na enorme suposi¢ao de que ha uma unica tradigao
“principal”; que todos os trabalhos validos participam nela; que a histéria forma uma
continuidade inquebrada, livre de rupturas decisivas, conflitos e contradi¢des; e que
0s preconceitos que “nds” (quem?) herdamos da “tradicdo” devem ser festejados.
Assume, em outras palavras, que a histéria € um lugar onde “nés” podemos
sempre e em qualquer parte, estar em casa; que as obras do passado sempre irdo
aprofundar — ao invés de dizer, dizimar — nossa auto-compreensio presente; na
qual o alheio é sempre secretamente familiar. Isto €, em suma, uma brutalmente
complacente teoria da histéria, a proje¢do do mundo do alto de um ponto de vista
no qual “arte” significa autoritariamente os monumentos classicos da alta tradi¢cao
alema. Possui pouca concepgéo da histéria e tradigdo como forgas tdo opressivas
quanto libertadoras, areas alugadas pelo conflito e pela dominagéao. A historia, para
Gadamer, nao € um lugar de luta, descontinuidade e exclusdo, mas uma “corrente”
continua, um rio sempre corrente, quase, poder-se-ia dizer, um clube para aqueles
que pensam igualmente™.

15 It might be as well to ask Gadamer whose and what "tradition" he has in mind. For his theory holds only
on the enormous assumption that there is indeed a single "mainstream" tradition; that all "valid" works
participate in it; that history forms an unbroken continuum, free of decisive rupture, conflict, and
contradiction; and that the prejudice which "we" (who?) have inherited from the "tradition" are to be
cherished. It assumes, in other words, that history is a place where "we" can always and everywhere be at
home; that the work of the past will always deepen - rather than, say, decimate - our present self-
understanding; and that the alien is always secretly familiar. It is, in short, a grossly complacent viewpoint
for which "art" means chiefly the classical monuments of the high German tradition. It has little concept of
history and tradition as oppressive as well as liberating forces, areas rent by conflict and domination.
History for Gadamer is not a place for struggle, descontinuity and exclusion but a continuing "chain", an



151

Nas criticas que se centram num suposto posicionamento reacionario de Gadamer,
encontramos por debaixo uma interpretacdo falha quanto ao discernimento da
hermenéutica enquanto método e a hermenéutica como legitima investigacao filoséfica
das nossas condicdes de possibilidade de compreender e dos pressupostos inseridos em
nossa compreensdo. Embora os exemplos histéricos trabalhados por Gadamer estejam
inseridos na tradicdo alema da qual ele faz parte, ndo é licito a partir dai inferir que ele
suponha haver uma unica e universal tradigdo, desconsiderando a legitimidade de
tradicbes que nos séo alheias. Seu trabalho tem como um de seus objetivos também
justificar como se possibilita e realiza a compreensdo de mundos histéricos que nao os
nossos, sejam eles cultural ou historicamente distantes — 0 que aparece em evidéncia nas
consideragdes sobra a tradugao, por exemplo. O que ha em comum a todas as tradi¢cdes
possiveis € a sorte de relacionamento estabelecido com a linguagem — é a ela que remete
Gadamer ao apontar aspectos universais na hermenéutica filosoéfica.

No que essa critica diz respeito as obras de arte, é inegavel que Gadamer realmente
privilegie a arte classica europeia, a partir da qual o filésofo ergueu sua formagdo. As
consideragdes sobre a arte moderna expostas em “A Atualidade do Belo”, contudo, nos
levam a descartar a hipétese de que o pensamento de Gadamer seja conservador e que 0
unico modelo possivel para as obras de arte sejam dentro da constelacdo classica
europeia. Defender que as obras classicas sao aquelas que se tornam historicamente
fundantes ndo significa atribuir a um unico background cultural para as verdadeiras obras
de arte, nem tampouco defender a superioridade deste em relacdo aos demais. Antes,
com suas consideragdes sobre o classico, Gadamer apenas reconhece que a arte do
passado nos atinge, porém conservando uma capacidade de tornar-se presente aos
nossos olhos hoje. Ao reconhecer os desafios que a arte moderna oferece aos seus
intérpretes, a hermenéutica filoséfica ndo pode ser acusada de tratar como inferior
quaisquer obras de arte fora do escopo da arte classica, conforme apreendemos na
seguinte passagem (GADAMER, 1985. p. 79):

A arte nao-figurativa da Era Moderna pode ter — certamente que sé nos seus
melhores produtos, hoje para nés quase impossiveis de distinguir-se das imitagdes
— precisamente a mesma densidade formal e a mesma possibilidade de tocar-nos
diretamente. Na obra de arte, o que ainda n&o esta la na coeréncia total de um
produto final, mas sim em transitoriedade impetuosa, é transformado num produto
permanente, duradouro, de modo que crescer dentro dele quer dizer ao mesmo
tempo também: crescer para além de nés mesmos. Que “na permanéncia hesitante
existe algo duravel” — isto é arte hoje, a arte ontem e desde sempre.

ever-flowing river, almost, one might say, a club for the like minded. (Tradug¢ao nossa)



152

Antes, para Gadamer, “classico” ndo deve designar apenas um conjunto de obras do
passado, cuja qualidade inquestionavel permanece atual em nossa época. Classico €, em
verdade, aquilo que toda grande obra de arte torna-se, independente do estilo ao qual
pertenca e do momento histérico de sua criagdo. Isto se torna claro na seguinte

declaragéo encontrada em “Verdade e Método” (1999, p. 430-1):

O classico é uma verdadeira categoria histérica por ser mais do que o conceito de
uma época ou o conceito histérico de um estilo, sem que por isso pretenda ser
uma ideia de valor supra-histérico. Ndo designa uma qualidade que deva ser
atribuida a determinados fendmenos histéricos, mas, sim, um modo caracteristico
do proprio ser histérico, a realizagdo histérica da conservacédo que, numa
confirmacdo constantemente renovada, torna possivel a existéncia de algo
verdadeiro.

O que o filésofo nos diz em “Estética e hermenéutica” sobre a capacidade

atualizante da arte traduz claramente esta acepc¢ao de classico:

Em comparagdo com todas as outras tradigbes, linguisticas ou nao, vale dizer
sobre a obra de arte que ela se mostra para o presente respectivo como um
presente absoluto, e ao mesmo tempo, que ela mantém sua palavra a disposigéao
de todo futuro. De uma maneira enigmatica, a familiaridade com qual a obra de arte
nos toca é ao mesmo tempo abalo e derrocada do habitual. Ndo é apenas o “E isso
que tu és!” que ela descobre em um espanto alegre e terrivel — ela também nos
diz : “Tu precisas mudar a tua vida.”

Diante das considerag¢des aqui realizadas, concluimos que € o tempo préprio das
obras de arte e a maneira unica que estes entes singulares possuem de se impor diante
de nds e nos mostrar algo sobre nés mesmos que afasta a hermenéutica filoséfica do que
Gadamer chama de “descaminho idealista” (cf. Op. Cit., p. 52). Em ultima instancia, toda a
conferéncia “A Atualidade do Belo” se centra em mostrar de que maneira, gragas ao modo
de ser temporal do ente estético, todas as obras de arte recusam o aprisionamento em
conceitos. A resisténcia que as obras de arte oferecem a qualquer tentativa de reducéao
conceitual é patente desde Kant, e permeia toda a tradigdo estética da qual tratamos. Mas
somente a devida consideracdo sobre como as obras excedem quaisquer caracterizagoes
que Ihe configurem como suportes de sentido, como portadora de uma unica mensagem,

eclipsam a verdade declarada pela obra.

2.10 As relagoes entre temporalidade, arte e beleza

Em “A Atualidade do Belo”, Gadamer subscreve a posi¢cao aristotélica no que diz

respeito a definicdo da beleza artistica de acordo com a qual algo é belo quando nada



153
pode lhe ser tirado ou acrescentado (Cf. 1985. p. 66). Isto implica em atribuir ao ser
estético uma unidade fundamental, um nucleo que perderia sua unidade caso sofresse
qualquer alteracdo. Esta colocacao é feita para reiterar o tempo préprio da obra de arte,
que se funda no fato de a obra ser estruturada em si mesma, sendo semelhante a um
organismo vivo do qual remover algo essencial culminaria em sua destruicdo. No ultimo
grande artigo de Gadamer sobre arte, intitulado “Wort und Bild — so wahr, so seiend”,
escrito em 1992, o filésofo explica melhor a concepcado grega de belo (kalon) nos
mostrando quao proximo este conceito esta das nog¢des de verdade e mesmo de areté
(virtude, exceléncia).

Segundo Gadamer, Aristoteles nos ensina que o “bem” € um conceito que se
relaciona com a praxis, mas que “belo” esta ligado com aquilo que € imutavel, como
numeros e objetos geométricos. O conceito de belo é dividido em trés tipos: taxis
(ordem), symmetria (simetria) e horismenon (o definido). Para Gadamer, esta divisdo
possibilita que compreendamos a relagcéo entre poiesis, arte e obra e de que modo a obra
se liga ao belo e ao verdadeiro (Cf. GADAMER, 1993 p. 380).

Examinando mais cuidadosamente o conceito de belo em Platdo, Gadamer nos diz
que tal conceito ndo é relativo apenas a arte enquanto tal. Nos dialogos sobre o belo,
torna-se evidente que Platdo ndo esta pensando na arte enquanto tal, especialmente
considerando a critica feita aos poetas. De acordo com Gadamer, ao considerar a arte um
duplo afastamento da verdade, Platdo esta aplicando seu conceito de mimesis como
imitacdo da realidade, portanto, a identificacdo entre o belo e a verdade ndo concerne as
obras de arte. Superficialmente, a investigacdo do conceito de belo em Platdo se volta
majoritariamente para a matematica e geometria, fazendo parecer infrutifera qualquer
tentativa de associar o belo na arte a verdade. Ainda assim, Gadamer insiste em
investigar os conceitos gregos para encontrar neles sustentagao para a concepgao de arte
como declaragao de verdade. O conceito de verdade grego deve ser valido tanto para as
artes nao-verbais quanto para a poesia, ndo sendo pensado dentro da relagao original
versus copia.

Gadamer toma sua ideia central da declaracdo de Goethe: “Tao verdadeiro! Tao
essente!”. Esta afirmacgao revela que obras de arte possuem verdade no sentido de que
elas, de algum modo, expandem o ser. Os questionamentos sobre a natureza do belo nao
surgiram durante a antiguidade e a época medieval, a seu ver, porque entdo a relagado que
guardamos com a arte estava clara e protegida pelo sentido sagrado que permeava todas
elas. Que a arte tenha atingido a mais alta consideragao durante o lluminismo, conforme

pudemos ver durante nosso exame da tradicdo estética alema, é um sintoma da



154
impossibilidade de presentificagdo do sagrado na arte. Isto leva Gadamer a defender a
seguinte posigao (Op. Cit., p. 384) '©:

Em outros contextos, eu mostrei como a estética, na forma de filosofia da arte no
idealismo aleméao, tomou o lugar previamente ocupado pela cosmologia e pela
filosofia da natureza no ambito da metafisica classica. Foi a fisica moderna que, de
certo modo, colocou tudo sob sua prépria jurisdicdo. As areas mais antigas de
ensino perderam sua validade, mas a estética, ou filosofia da arte, recebeu uma
patente mais alta.

Isto significa que tudo que ndo pdde ser abarcado pela fisica moderna perdeu sua
validade, e ao mesmo tempo em que as obras de arte atingiram o ponto mais alto numa
escala de valores das manifestagcbes humanas, conforme vemos em Schelling, a real
conexao das obras de arte com o mundo, com a verdade e conosco, foi de alguma forma
perdida. A recuperagdo do pensamento grego oferece a Gadamer um caminho para
pensar o que ha em comum a toda arte. Em nosso trabalho, partimos do pressuposto de
que poderiamos tratar do ser estético sem nos ocupar de definicbes pertinentes a cada
uma das formas de arte, sem considerar a especificidade de cada uma delas. Somente
agora, com Gadamer, podemos justificar esta escolha metodolégica.

Como a investigacdo perpetrada pela hermenéutica filosofica é de natureza
ontoldgica, Gadamer nao teria outro caminho sendo o da unificacdo de todas as formas de
manifestacédo artistica. Retornando a Platdo, Gadamer interpreta a afirmac¢do de que na
pratica da vida, ndo podemos nos limitar a divina ciéncia dos numeros puros e formas
geométricas, pois até onde sabemos, a aplicagao de tais numeros e formas certamente
serao “falsas”. Isto leva Platdo a mediar as formas e a aplicacdo que fazemos delas
através de um terceiro tipo de ser, o “vir a ser’” (Werden zum Sein). Esta posigdo é
posteriormente reiterada em “Parménides” para superar a ilusdo de uma separagao entre
o0 mundo das ideias e o das aparéncias. A expressao “ser que foi” (gewordenes Sein)
também é usada no mesmo sentido, enfatizando a unido entre o ser e o tornar-se ser.

Isto leva Gadamer a perceber que a aparente contradigcdo entre ser e vir a ser néo é
definitiva no pensamento platonico. Na medida em que Platdo admite que ha algo como
um “vir a ser”, podemos compreender como o proprio ser emerge desse processo de
tornar-se algo. A formulacao aristotélica dessa questdo € marcada pela Introducéo do
conceito de energeia, aparentemente uma palavra nova, criada pelo proprio Aristoteles,
que oscila entre atualidade (Aktualitét), efetividade (Wirklichkeit) e atividade (Tétigkeit).

Gadamer defende que esta nova palavra pode esclarecer o ser das obras de arte na

16 In anderen Zusammenhangen habe ich dargestellt, wie Asthetik in Gestalt von Kunstphilosophie im
deutschen Idealismus den Platz eroberte, den die Kosmologie und die Naturphilosophie im Rahmen der
klassischen Metaphysik innerhatten. Es ist die neuzeitliche Physik, die dergesalt alles ihrer eigenen
Jurisdiktion unterstellte. Die alten Lehrgebiete verloren ihre Geltung, und der Asthetik bzw. Philosophie
der Kunst kam ein neuer Rang zu. (Tradug&o nossa).



155
medida em que se refere ndo aquilo que ndo é de fato, mas que vem a existéncia. Os
termos aristotélicos que tratam do ser do movimento, a saber, dynamis, energeia e
entelecheia, apontam para o processo de tornar-se algo, e ndo para o ergon, a agao
completa (cf. Op. Cit., p. 386-7).

Aristoteles explicita a diferenca entre o ser que esta se tornando e o ser que tornou-
se, possibilitando que Gadamer interprete energeia como um “tornar-se” que nao tem
como horizonte a concep¢ao usual de tempo como sucessao de “agoras”. Isto significa
que o conceito de energeia esta mais apto a designar a simultaneidade que pertence as
obras de arte. Conceber obras de arte como entes cujo ser consiste em mostrar-se, isto é,
um ser que emerge, implica em tratar a obra a partir da experiéncia que temos dela — o
ser estético ndo é nada em si mesmo, fora da experiéncia. E a prépria experiéncia estética
que pode ser delineada a partir do conceito de energeia.

Que o ser estético seja na medida em que se da a nossa experiéncia significa que o
que esta em jogo nao é o suporte material da obra como uma copia de algo. A obra de
arte é somente na medida em que nos absorve nela, ou seja, o “vir a ser” da obra consiste
em seu contato conosco, em nos impor seu proprio tempo fazendo com que nos
demoremos nela de tal modo que na experiéncia, nossa propria finitude parece ser
suspensa.

E esta caracteristica das obras de arte que motivam Gadamer a pensa-las como
linguagem ao invés de produtos. Porém, de maneira alguma isso deve ser interpretado no
sentido de tomar obras de arte como transmissdo de alguma mensagem, acerca da qual
podemos perguntar pelo sentido do que o autor queria passar. Mais propriamente, o ser
estético é linguistico no sentido de “emitir” algo, de declarar algo da verdade que jamais
poderia ser colocado de outra maneira. E esta a Unica razdo para que o contetudo das
obras de arte resista toda e qualquer conceituagao, conforme podemos ler em seu ultimo
artigo sobre o tema (1993, p. 388) '":

A obra de arte € uma declaragao que nao forma uma sentenga declarativa, mas que
é dizente em sua forma mais elevada. Ela € como um mito, como uma saga, e
certamente porque o que ela diz estd igualmente desvelando as coisas e
simultaneamente as contendo. A declaragao a faz falar continuamente

A obra de arte, dentro do pensamento de Gadamer, ocupa um papel fundamental: o
de recuperar a unidade entre verdade, bem e belo. Afirmar que a arte declare verdade

implica na reunido desses trés conceitos que apenas existiam no mundo grego. O fato de

17 Das Werk der Kunst ist eine Aussage, die keinen Aussaesatz bildet, aber die am allermeisten sagend ist.
Es ist wie ein Mythos, wie eine Sage, und zwar gerade deshalb, weil sie das, was sie sagt, ebensosehr
vorenthalt wie zugleich bereithalt. Die Aussage wird immer wieder sprechen. (Tradug&o nossa).



156
obras de arte conterem verdade nao significa, de maneira alguma, que elas estejam
“corretas” no sentido de corresponder acuradamente a algo fora delas. Por este motivo,
Gadamer se volta para uma abordagem diferente, seguindo Heidegger na caracterizacao
da verdade como alétheia. O conceito de energeia torna-se relevante, nesta perspectiva,
por possibilitar a compreensao de algo mével sem um caminho ou um objetivo, algo como
a propria vida, que se torna presente. Interpretando o sentido original de theoria, Gadamer
nos ensina que este significa participagao num ato festivo, mais propriamente evocando a
presenca mais ativa e efetiva, como aquela que é requerida num culto e permite que o
divino se manifeste.

Isto nos mostra que quando vislumbramos o verdadeiro em uma obra de arte, ndo o
fazemos por encara-lo como uma cépia suficientemente precisa de algo, mas o vemos
como uma imagem de algo como uma realidade superior, que jamais viria a existéncia
fora das possibilidades linguisticas especificas das obras de arte. E por este motivo que
Gadamer defende tdo arduamente que, de alguma forma, obras de arte “aumentam o ser”,
somam algo a ele, adicionam algo de novo a nés mesmos. Nesta perspectiva, alétheia
nao € simplesmente a mostragdo do préprio ente, mas também seu recolhimento, sua
ocultacdo que simultaneamente se autentica, se valida diante de nés. A separacao
hodierna entre produtos humanos e obras de arte remete precisamente a capacidade da
arte de mostrar e esconder a verdade, e ainda de se atualizar a cada olhar que |he
langamos, a cada vez que nos prestamos a dela participar.

Por esta razdo, Gadamer defende que € mais frutifero comparar o modo peculiar que
a obra de arte tem de se mostrar com a propria natureza, que exibe sua criagao, ao inves
de com um produto. A obra ndo é aquilo que se mostra quando um artista termina seu
trabalho, nem tampouco pode em qualquer aspecto ser mensuravel. Neste sentido, a
histéria da arte enquanto disciplina metédica nega a obra de arte o que lhe é mais
fundamental: seu brilho (Scheinen), ou seja, sua capacidade de iluminar tanto as coisas
do mundo quanto a nés mesmos.

Obras de arte declaram verdade sem necessariamente se referir a objetos concretos
do mundo que possam ser retratados como se fossem cépias. Alguns estudiosos de
Gadamer, como Georgia Warnke, defendem que ha na filosofia da arte gadameriana um
aspecto mimético, porém que num sentido mais sofisticado do que o usual, ja que seria
absolutamente impossivel dispor do critério de correspondéncia entre a obra e aquilo que
ela retrata. A autora escreve em sua obra “Gadamer: hermeneutics, tradition, and reason”
(1987, p. 63) ™

18 Gadamer’s defense of a mimetic theory of art raises another question: namely, how understanding differs



157

A defesa gadameriana de uma teoria da arte mimética levanta outra questdo: a
saber, como a compreensao difere de um simples reconhecimento de um ponto de
vista de uma obra de arte? N6s observamos que a defesa da mimesis nao é tao
ingénua quanto pode inicialmente parecer, ao menos na medida em que Gadamer
ndo sugere que a arte reflta a “realidade” como ela “‘realmente é”. Suas
consideragdes, ao contrario, pretendem sugerir que obras de arte podem iluminar
aspectos importantes do mundo ou de nés mesmos. A conclusdo, em outras
palavras, € que a arte € mimética porque separa seu assunto de uma miriade de
relagbes nas quais ele esta envolvido e o apresenta aos espectadores ou leitores
de tal forma que eles podem aprender algo essencial sobre ele.

De fato, atribuir um papel mimético as obras de arte a partir de Gadamer apenas é
possivel se admitirmos que o que esta a ser refletido na obra ndo € um ente concreto do
qual podemos dispor de uma cépia, mas antes a arte trata de uma imagem da realidade
que é mais real que a materialidade dos entes simplesmente dados. E precisamente por
esta razdo que ela é capaz de nos iluminar, de mostrar o que ha de mais essencial nos
entes. Embora Warnke faca a supracitada descricdo de em que medida podemos pensar
mimesis na constelagdo do pensamento gadameriano com bastante propriedade, ela
posteriormente questiona a legitimidade do que esta mostrado na obra de arte. A duvida
posta pela autora consiste em perguntar pelo que garante a verdade da obra, visto que o
que pode estar sendo mostrado por ela poderia ser apenas um ponto de vista entre os
demais. De fato, ndo ha nada que garanta a superioridade da verdade mostrada por uma
obra em relacdo aquela de outra obra. Mas a compreensao promovida pela experiéncia
estética nao trata de discutir quais verdades sdo mais validas, visto que elas n&o retiram a
sua autoridade de nada externo as préprias obras que possa servir como critério de
mediacdo. O conteudo verdadeiro que € posto em declaragcao pela obra ndo é verdade no
mesmo sentido em que uma sentencga pode ser, visto que ja examinamos que nao se trata
de correspondéncia a algo externo. Antes, as obras sao verdadeiras porque nos
arrebatam, nos interpelam, ndo permitem que figuemos alheios ao que elas tem a dizer.

E por esta razdo que Gadamer define que a arte tem seu ser no Vollzug, na
realizacao que corresponde ao evento vivo de seu aparecimento, de sua mostragao.
Esta concepcéo do ser estético € desenvolvida pela hermenéutica filosofica para dissociar
o real evento que é a declaracdao de verdade da obra de arte de seus aspectos
secundarios, como sua criagao, producado e reproducdo. Com esta proposta, Gadamer

critica tanto Kant e seus seguidores pela énfase na criagao genial, quanto pensadores que

from a simple acquiescence to an artwork’s point of view. We have seen that the defense of mimesis is not
as naive as it may initially appear, at least insofar as Gadamer does not suggest that art mirrors “reality” as it
“actually” is. His remarks are rather meant to suggest the way in which works of art can illuminate important
aspects of the world or ourselves. The conclusion, in other words, is that art is mimetic because it separates
its subject-matter from the myriad of relationships in which it is involved and presents it to viewers or readers
in such a way that they can learn something essential about it. (Tradu¢do nossa).

19 Definigdo baseada na traducdo de Richard Palmer do texto “Wort und Bild — so wahr, so seiend” em

lingua inglesa. (Cf. 2007, p. 215).



158
lhe sdo contemporaneos, como Benjamim (embora o filésofo ndo se aprofunde na critica
ao segundo), pois considera que a investigacao filosofica sobre a produgéo ou distribuicao
de obras de arte apenas nos afasta da compreensédo do que esta sendo veiculado por
elas, conforme podemos ler no seguinte trecho de “Wort und Bild — so wahr, so seiend” %
(1993, p. 391):

A arte estd em sua realizagdo. Este é o resultado das nossas meditagbes
conceituais que se voltaram para os ensinamentos gregos em torno da beleza e
sua aplicagao. Isto significa, no entanto, que o modo de ser da obra de arte nem
reside no fato de ela ser uma criagcdo, nem os conceitos de produgdo ou
reprodugdo, por parte do receptor, sdo capazes de atingir o alvo. Esta
diferenciagéo é precisamente seu erro. O artista, o escultor, o pintor ou o poeta, de
fato, levam adiante o trabalho planejado, realizam muitos esbogos e tentativas para
levarem a cabo o seu plano. Mas néo se trata da producéo de alguma coisa que
algum outro quer possuir, para, entdo, posteriormente, dela fazer uso. Ambos
conceitos (producéo e uso) sdo inadequados e escondem a secreta mesmidade do
criador e do receptor. A criagao artistica ndo é algo que se faz — e também nao é
algo re-produzido ou até mesmo re-vivido. Dissemos repetidas vezes: isso
sobrevém e nisso ha algo. Mas qué e como sobreveio, o que ai sobrevém, nao se
deixa dizer. O pintor pode dizer em sua pintura, ele pode intentar o éxito do seu
trabalho, e o espectador pode, por seu turno, demorar-se ai com forca de
concentragao. Ele entdo, talvez, constatara: “sobrevém” - ou “ha algo nisto ai”. No
entanto, nao é certamente o retratado aquilo que sobrevém, de tal maneira que se
Ihe conhece e reconhece. Esta ndo é a declaragéo do quadro.

E que tipo de declaracao de verdade podemos esperar de uma obra de arte?
Gadamer responde que o “chegar da obra” é algo que nunca foi exatamente
experimentado de maneira similar antes. A verdade contida na declaragdo da obra nao é
algo que possa ser classificado epistemologicamente, pois ela corresponde a mostragao
da propria imagem da arte. Gadamer defende que a imagem da arte possui sua propria
soberania na medida em que deixa para tras aquilo que foi sua origem, abandonando
qualquer possibilidade de configurar-se como uma coépia. Ao referir-se a imagem, é
necessario deixar claro que o hermeneuta nao se refere apenas as artes visuais, mas que
0 mesmo se aplica a poesia ou a musica, que igualmente sdo absorvidas pelo intérprete, e
nesse processo, tornam-se algo independente, algo novo no Vollzug, na sua execugao.

E no Vollzug, na realizagdo que encontramos a verdadeira performance da obra de

20 Die Kunst ist im Vollzug. Das ist das Ergebnis unserer begrifflichen Riickbesinnung auf die grieschische
Schoénheitslehre und ihre Anwendung. Das bedeutet aber: Die Seinsweise des Kunstwerk ist weder ein
Geschaffenes, noch treffen Begriffe wie Produktion und Reproduktion seitens des Aufnehmenden die
Sache. Ja, diese Unterscheidung ist geradezu ihr Verfehlen. Die Kinstler, Bildhauer, Maler, Dichter leisten
zwar planvolle Arbeit, machen vielleicht viele Entwtirfe und Versuche, um ihren Plan ausuflihren. Aber es
ist kein Herstellen von etwas, was ein anderer so haben will, um es dann in Gebrauch zu nehmen. Beides
sind unangemessene Begriffe, die die geheime Selbigkeit des Schaffens und des Aufnehmens verdecken.
Die klinstlerische Schopfung ist nicht etwas, was man macht — und wird auch nicht nachgemacht oder gar
nacherlebt. Wir sagten immer, es kommt heraus und es ist etwas darin. Aber was und wie, was da
herauskommt, laf3t sich nicht sagen. Der Maler kann es in seinem Bild sagen, und er kann das Gelingen
seiner Arbeit meinen, und der Betrachter wird auf der anderen Seite mit konzentrierter Kraft dabei sein. Er
wird dann villeicht finden: ,Es kommt heraus® - oder: ,Es ist etwas darin.“ Aber gewil} ist es nicht das
Abgebildete, das da herauskommt, so dal3 man es erkennt und wiedererkennt. Das ist nicht die Aussage
des Bildes. (Tradug&o nossa).



159
arte. Vollzug designa o momento em que a capacidade de declarar verdade da obra se
realiza, pois somente no seu aparecimento a obra realmente “chega” a nés. A proposta de
um conceito que dé conta da mostracao intrinseca ao ser estético fundamenta a critica a
consciéncia estética empreendida por Gadamer na medida em que somente através da
correta compreensédo de que o préprio modo de ser da obra de arte esta integralmente
condicionado a sua maneira singular de revelar-se. Nao faz sentido separar a prépria obra
de sua mostragao, e tampouco é produtivo perguntar o que o evento de aparicdo € em si
mesmo. Nossa incapacidade de capturar ou de alguma maneira reduzir o fenébmeno da
mostracdo da obra resulta da propria estrutura temporal do ser estético, de sua
capacidade de constantemente atualizar-se ultrapassando o contexto historico de seu
surgimento. A obra nos impde seu proprio tempo, conforme ja mostramos, ao invés de
preencher um tempo vazio que corre linearmente.

O evento no qual tomamos parte para que a obra se revele se da mediante aquilo
que Gadamer caracteriza como “leitura”. Evidentemente, ndo devemos pensar em leitura
strictu sensu, visto que o filésofo busca expandir esta nogdo de forma que ela possa
abarcar nao somente o encontro do intérprete com a literatura, mas também com todas as
demais formas de arte. “Leitura” corresponde ao esforco hermenéutico de extrair sentido
das obras /ato sensu, na medida em que a propria formulagao tedrica do que é proposto
com “leitura” (Lesen) remete a colheita (Lese). Nesse caso, a “leitura” referir-se-a ao
préprio ato de colher sentido, que é aplicado a interpretacdo de todas as obras de arte,
independente das variedades entre os meios através dos quais elas se realizam. Nesta
perspectiva, Vollzug é o proprio momento da interpretagao, através do qual a obra ganha
vida e nos interpela. Mediar a interpretagdo pela nogao de leitura significa deixar clara a
apropriagao do sentido linguistico da arte que esta sendo empreendida.

Com a explicita colocacido de que na era da reprodutibilidade técnica, torna-se ainda
mais imprescindivel a énfase na interpretagdo, Gadamer nao propde a disseminagao de
algo como uma interpretacdo candnica que seja definitiva sobre as obras de arte. A
polémica langada por Susan Sontag em seu ensaio “Against Interpretation” se dirige
claramente a excessiva pretensdo académica de dispor de uma interpretagcédo final e
correta de tudo, inclusive das obras de arte, que a seu ver, “empobrece o mundo”.
Gadamer compreende que as criticas em questao ndo podem ser direcionadas ao projeto
da hermenéutica filosdfica, pois ele préprio critica a pretensdo de dominio de sentido por
parte de uma unica interpretacao, afirmando que nenhuma interpretacao pode substituir a
primazia do encontro da obra com seu intérprete. O hermeneuta inclusive reconhece que

Sontag toca num ponto problematico da atividade académica moderna, no que diz



160
respeito a interpretacdo das obras de arte (cf. Op. Cit., p. 394).
Sontag é clara a respeito de que tipo de interpretacdo deve ser criticada quando

escreve a seguinte passagem?' (2001, p. 5):

E obvio, eu ndo me refiro & interpretagdo no sentido mais amplo, no sentido em

que Nietzsche (corretamente) diz “ndo ha fatos, apenas interpretagdes”. Por
interpretagao, eu entendo aqui, um ato de consciéncia da mente que ilustra um
certo caodigo, certas ‘regras” de interpretacdo. Dirigida a arte, a interpretacédo
significa remover uma série de elementos (0 X, 0 Y, o Z e assim por diante) da obra
inteira. A tarefa de interpretacédo é virtualmente uma de Tradugao. O intérprete diz
“Veja, vocé nao vé que X na realmente — ou na verdade significa — A? Que Y na
verdade € B? Que Z na verdade é C?

Sontag, como podemos ver, dirige suas criticas a hermenéutica como conjunto de
regras mediante as quais uma interpretacao superior poderia emergir. Os defeitos desta
concepgao de hermenéutica ndo estdo presentes numa hermenéutica filoséfica que se
funda no comprometimento irrevogavel com o reconhecimento do posicionamento
histérico do intérprete e da revisdo de seus preconceitos, como ja mostramos previamente
na presente tese. A propria Sontag se posiciona contra a interpretagcdo reconhecendo a
possibilidade de uma hermenéutica que reconhega seus limites temporais e, assim, nao

engesse o sentido do que se pretende interpretar %(Op. Cit., p. 7):

Assim, interpretacdo ndo é (como a maioria das pessoas assumem) um valor
absoluto, um gesto da mente situado em algum reino atemporal de capacidades. A
interpretacdo em si mesma deve ser validada, dentro de uma visdo historica da
consciéncia humana. Em alguns contextos culturais, a interpretacdo é um ato
libertador. E um meio de revisar, transvalorar, de escapar de um passado morto.
Em outros contextos culturais, é reacionaria, impertinente, covarde, sufocante.

Neste ponto, Gadamer e Sontag concordam quanto a insuficiéncia da metodologia
pautada nos moldes cientificos, que termina por apagar a luz prépria da obra na tentativa
de apreensao da totalidade de seu sentido. Constatar que nosso encontro com obras de
arte se dé na forma de algo como um evento apenas € possivel para Gadamer através da
recuperacado da nogao aristotélica de energeia, que corresponde ao movimento multiplo
que nos toma inteiramente durante a experiéncia estética.

O retorno aos fundamentos gregos da filosofia leva o hermeneuta a ver na physis,

modernamente compreendida como “natureza”, um movimento vivo tal como energeia,

21 Of course, | don’'t mean interpretation in the broadest sense, the sense in which Nietzsche (rightly) says,
“There are no facts, only interpretations.” By interpretation, | mean here a conscious act of the mind which
illustrates a certain code, certain “rules” of interpretation. Directed to art, interpretation means plucking a set
of elements (the X, the Y, the Z, and so forth) from the whole work. The task of interpretation is virtually one
of translation. The interpreter says, Look, don’t you see that X is really—or, really means—A? That Y is really
B? That Z is really C? (Tradugdo nossa).

22 Thus, interpretation is not (as most people assume) an absolute value, a gesture of mind situated in some
timeless realm of capabilities. Interpretation must itself be evaluated, within a historical view of human
consciousness. In some cultural contexts, interpretation is a liberating act. It is a means of revising, of
transvaluing, of escaping the dead past. In other cultural contexts, it is reactionary, impertinent, cowardly,
stifling. (Tradug&o nossa).



161
que nao pode ser inteiramente medido temporalmente. Energeia, esse movimento
imensuravel, esta tanto na arte quanto na prépria natureza. O préprio Gadamer reconhece
quao surpreendente pode parecer esta associagdo entre arte e natureza, mas ela se
funda numa espécie de “unidade organica” que jamais pode ser pensada como um
produto humano. Vollzug compreendido enquanto energeia significa aqui que tanto a arte
quanto a natureza nao sao nada em possibilidade, mas sao plena realizagdo Isto quer
dizer que ambas sao “perfeitas” em si mesmas, das quais nada pode ser retirado ou
acrescentado. Essa mesma ideia foi desenvolvida por Hegel, conforme vimos no presente
trabalho, porém a ligagcéo entre arte e natureza estabelecida pela no¢do de energeia nao
encontra precedentes na historia da estética.

Neste ponto, Gadamer sustenta que Kant haveria percebido algo como esta relagao
ao estabelecer a ligagdo entre juizos estéticos e teleoldgicos (cf. GADAMER, 1993. p.
395), embora ele tivesse em mente os conceitos cientificos que guiam a fisica moderna.
Por este motivo, o idealismo alemao nao teria podido reconhecer algo como um propdésito
objetivo na estética ou na natureza na forma de realizagdo. A saida teria sido, portanto, a
busca da arte em si mesma, autbnoma. No final de sua carreira, Gadamer se vé impelido
a rever sua interpretacao da estética kantiana, e por este motivo termina afirmando que
todas as suas criticas se dirigiram mais propriamente aos neo-kantianos (Cf. GRONDIN,
1998, p. 267-271).

Conceber arte como realizagao implicara em mais um ousado posicionamento: a arte
pertence a teoria. Ja demonstramos previamente de que modo Gadamer interpreta os
conceitos de praxis e teoria em Aristételes para sustentar que a oposicdo moderna de
ambos é uma degeneracdo®. Originalmente, tanto theoria quanto praxis designavam
especies de saberes distintos, e ndo uma paradoxal separagao entre o conhecimento e
sua aplicagcdo. Na medida em que a hermenéutica filosofica busca corrigir o erro da
interpretacao moderna destes dois conceitos, ela estabelece as bases para que possamos
captar o que Gadamer realmente diz quando declara que a arte esta intrinsecamente
ligada a theoria: a arte é teoria no sentido de ser a mais elevada forma de praxis (Cf. Op.
Cit., p. 395).

Gadamer constata que a unica distingdo que podemos estabelecer entre arte e
produto consiste no fato de a primeira ser pura energeia, realizagao completa de todas as
possibilidades, enquanto o segundo se caracteriza pelo seu simples uso. Esta diferenca
fundamental ndo se apresenta no pensamento grego, mas ao retornarmos a origem dos

conceitos podemos observar como techné e physis sao pensados, sustentando a

23 Nesta tese, p. 94.



162
associagao entre o modo de ser da natureza e o da arte. Aos olhos gregos, tudo que
emerge da natureza € completo e realizado em si mesmo: o surgimento do ente natural é
Vollzug, no sentido de ser uma completude que brota da natureza. Nesta perspectiva, €
licito pensar uma identificagdo entre o ser da natureza e o ser estético, pois ambos
surgem desde sempre ja integros e perfeitos, sendo eles proprios realizagéo.

Diante da compreensao de arte como Vollzug, torna-se claro porque arte em
Gadamer é concebida como apresentacao (Darstellung), em oposicdo a representagao
(Vorstellung). Isto elimina qualquer possibilidade de tomarmos arte numa acepcgao
mimética no sentido criticado por Platdo. A ruptura definitiva com o ideal de que a arte
refere-se, de alguma maneira, a algo fora dela mesma em uma relagao de copia, faz parte
da prépria constituicdo de nosso encontro com as obras enquanto evento.

Algar a relagdo que temos com objetos artisticos a condicdo de evento parece a
Gadamer a maneira mais adequada de expor como a experiéncia estética se apropria de
nds, configurando-se como uma instdncia verdadeiramente transformadora. A
recuperacdo da nocdo de verdade enquanto alethéia faz com que ocultacédo e
desvelamento n&o sejam concebidos como contrarios, mas como dois aspectos presentes
na experiéncia estética que Ihe sao fundantes. Nisto se sustenta a afirmacdo que permeia
toda a reivindicagdo de universalidade da hermenéutica filosofica: uma Unica
interpretacao, por mais rica que seja, sempre sera incapaz de exaurir 0 sentido de uma

obra de arte.



163

Consideragoes finais

Mostramos no nosso trabalho de pesquisa como uma modalidade diferenciada de
filosofia da arte, fundada nos principios da hermenéutica filosoéfica de Hans-Georg
Gadamer, abre um novo horizonte de pensamento para a investigagéo do significado das
obras artisticas e da arte em geral. Esta modalidade de pensamento nao coincide com o
que se convencionou chamar “critica”, tampouco oferece qualquer sorte de juizos de
conteudo normativo para delinear o que €, ou o que deveria ser arte. No lugar dessa
espécie classica de abordagem, deparamo-nos com uma total liberagdo do fenémeno;
liberacdo das regras estéticas, liberagao das categorias de gosto, de beleza, de criagédo e
recepcao, de sujeito e objeto, de sensibilidade e entendimento, e isso de tal maneira que
se nos oferece um caminho de acesso direto a experiéncia estética sem falsificacbes —
isto &, mediante conceitos que n&o Ihe pertencem originariamente — e, portanto, a arte
mesma em sua verdade.

E relativamente claro que, pelo préprio caminho escolhido por Gadamer, as
reflexdes sobre a natureza da arte servem, em “Verdade e Método”, a um propédsito maior,
a saber: defender a tese de que o ser que pode ser compreendido € linguagem, e, através
disso, reivindicar a universalidade da hermenéutica filoséfica. Mulheres e homens sdo no
modo da compreensdo, e compreensdo, como fendmeno histérico, € dotada de um
carater necessariamente inconclusivo, o que confere inexauribilidade a tarefa da
hermenéutica. No entanto, a filosofia da arte desenvolvida nessa trilha ndo deve ser
interpretada apenas como uma via para fundamentar teses ontolégicas mais abrangentes.
O caso ¢ que, os principios delineados para uma filosofia da arte a partir da hermenéutica
constituem também uma tese sobre o que é a verdade.

De acordo com o hermeneuta, o processo historicamente identificavel de
subordinacdo da verdade a certeza das modernas ciéncias da natureza promove a
abstracao da consciéncia estética. Por esta razdo, Gadamer observa a relevancia de uma
revisdo do conceito tradicional (tedrico-pratico) de consciéncia quando aplicado a esfera
dos fendmenos artisticos. Ao empreender sua critica da abstracdo da consciéncia estética
(Kritik der Abstraktion des &sthetischen Bewuftseins), o filésofo tenciona revisar as
consequéncias radicais (e, de certo modo, desviantes) da estética kantiana, que, tendo
como principio operatdrio a consciéncia abstrata, reivindica autonomia para a disciplina, o
que termina por isolar a esfera do belo de quaisquer relagbes epistemoldgicas, éticas e
politicas. Cabe ressaltar que os principios da estética kantiana oferecem a possibilidade

de apreciar a arte sem que esta tenha a obrigagdo de fornecer conhecimento ou prover
163



164
principios morais. Ali, a produgéo artistica se manifesta como uma atividade realmente
livre. Promovendo a supracitada critica, a hermenéutica filoséfica ndo cultiva nenhuma
pretensdo de revogar a liberdade artistica, tampouco estabelecer qualquer critério
epistemoldgico, ético ou politico para definir o ser das obras de arte.

A compreensao filoséfica das obras de arte como entidades autbnomas se deve, em
grande parte, as concepgdes desenvolvidas pelo idealismo estético. Porém, as conquistas
desta época do pensamento filoséfico ndo o isentam de criticas. Se, por um lado, a
delimitagdo do campo estético, que teve origem na abstragdo da consciéncia voltada para
os objetos artisticos, foi frutifera do ponto de vista das teorias das artes e da histéria da
arte, por outro lado, seguindo Gadamer, devemos reconhecer que tal abstracao
impossibilitou o verdadeiro reconhecimento da verdade prépria da arte. E neste ponto que
observamos como a investigagao levada a cabo em “Verdade e Método” evidencia, desde
0 inicio, que a reabilitagdo do verdadeiro das obras faz parte do projeto da hermenéutica
filoséfica ndo apenas como um adendo, mas como parte essencial de sua tarefa.

A critica a abstragcdo da consciéncia estética ndo trata, portanto, apenas de um
problema da filosofia da arte. Antes, a ontologia da arte desenvolvida em bases
hermenéuticas visa recolocar a verdade no lugar ao qual pertence originalmente.
Entretanto, recuperar a nogcdo de verdade como aletheia nao significa, para Gadamer,
simplesmente adicionar outra acepg¢ao do que € o verdadeiro, que, uma vez devidamente
resgatada, passara a coexistir lado a lado com a concepgdo da verdade enquanto
adequatio intellectus ad rem. O projeto de recuperagdo da verdade da obra de arte
consiste, fundamentalmente, em privilegiar o desencobrimento que constitui a prépria
verdade, devolvé-la ao seu lugar originario, do qual, ademais, a nogado de verdade
enquanto certeza metodologicamente verificavel deriva.

Na “Encyclopedia of Aesthetics”, Jean Grondin, ao analisar o contexto que antecede
a estética de Gadamer, aponta que a hegemonia do conceito cientifico de verdade é
responsavel pela auséncia de proposito das obras de arte. Este “complexo de
inferioridade”, a seu ver, se deve a um “complexo de exterioridade”, marcado pela
negacado de qualquer trago de verdade aos entes materiais, considerando que o termo
“verdadeiro” apenas pode ser atribuido as teorias que descrevem o mundo. Este
processo, contudo, ndo implicou na desvalorizacdo da arte, mas a encerrou numa esfera
especifica, despertando a necessidade do desenvolvimento de algo como uma
consciéncia estética, mais adequada para avaliar as propriedades materiais e a beleza
das obras de arte. As consequéncias do desenvolvimento de uma consciéncia estética do

ponto de vista social aparecem nos recursos dispensados a museus e centros de arte, nos
164



165
espacos voltados para a arte em jornais, nas manifestagdes politicas, como a fundagao
dos ministérios de arte e cultura, todos eles presentes na maioria das nagdes
democraticas. Tais fendbmenos sdo recentes na historia do ocidente e decorrem da
autonomia das belas-artes, que, embora ndo seja vista como algo que tenha uma utilidade
definida, é reconhecida e preservada dentro de sua propria dimensdo. Gadamer indica
que a relagdao do povo europeu com a arte antes do século XIX era bem diversa da
vivenciada hoje, pois as obras ndo pertenciam a um mundo fechado, exclusivo delas.
Antes, encontravam-se nas igrejas e templos, enquanto pinturas seculares faziam parte
de colegdes privadas. Neste sentido, pode-se dizer que a arte guardava uma relagdo mais
proxima com o mundo, e que o isolamento das obras é resultado direto da separagao
entre arte e mundo. O filésofo se refere, portanto, a abstracdo da consciéncia estética
como forga motriz da diferenciacéo entre obras de arte e os demais entes mundanos.

O projeto da filosofia da arte hermenéutica depende, principalmente, da libertagado do
olhar abstrato para a arte. E neste contexto que o ideal de experiéncia estética emerge
como instancia capaz de iluminar a verdadeira natureza do ser artistico. A nogao de
experiéncia estética ndo emergiu espontaneamente do contato humano com a arte, mas
se formou da maneira que a conhecemos hoje, em harmonia com os caminhos tomados
pela modernidade. Toda revisdo gadameriana desta experiéncia visa desenvolver
parametros através dos quais o tipo de rigor pertinente as humanidades possa ser
avaliado, ou seja, a hermenéutica filoséfica resgata o modelo das experiéncias estéticas
para, através dele, explorar com maior profundidade em que consistem as experiéncias
humanas em geral. A ruptura com um ideal de experiéncia metodologicamente controlado,
guiado pelo ideal de cientificidade das ciéncias da natureza, tem como objetivo ultimo
esclarecer o préprio fenbmeno da compreensao humana.

A tese gadameriana de que a arte é declaragdo de verdade somente se sustenta a
partir da compreenséo ontologica da linguagem propria do ente estético. A arte tem uma
linguagem que se constitui gracas a sua capacidade unica de nos interpelar de um modo
singular. A declaracdo de verdade contida nas obras de arte ndo €, portanto, uma
afirmacado que nos ensine algo sobre uma época histoérica, sobre uma tradigdo, sobre uma
cultura. Mais propriamente, a verdade desvelada pela obra de arte refere-se a nés
mesmos. A experiéncia estética é radicalmente distinta das demais porque coloca nossa
existéncia concreta e individual em jogo, de modo que nosso encontro com a arte se
converte num encontro com nos mesmos. A compreensdo ontologica da linguagem
empreendida na hermenéutica filosofica se funda na defesa de que esta é dotada de

carater especulativo, ou seja, sustenta que as palavras sdo em si mesmas um reflexo do
165



166
mundo, segundo a asser¢cao de Gadamer em “Sobre a verdade da palavra” (2010, p. 46)
“toda palavra ja € muito mais por si mesma elemento de uma nova ordem e, com isso,
potencialmente essa propria ordem na totalidade. Onde uma palavra ressoa, toda uma
lingua é evocada e tudo aqui que ela consegue dizer — e ela sabe dizer tudo.”

A capacidade que obras de arte tém de apontar para sentidos novos, ainda nao
vistos, se deve a sua estrutura linguistica, embora, com frequéncia, os intérpretes se
sintam inaptos para traduzir linguisticamente o conteudo da experiéncia estética. A
impossibilidade de explicar através da linguagem cotidiana o que é apreendido no
encontro com a arte chega a ser insuperavel, na medida em que o desvelar da verdade ali
implicado é insubstituivel gragas a esta inefabilidade. O que permaneceu mal explorado,
na hermenéutica estética empreendida por Gadamer, foi o fato de a linguisticidade das
obras de arte estar inexoravelmente atrelada a temporalidade que Ihes é propria. Todas as
reflexbes de Heidegger voltadas para a poesia desembocam na defesa de uma
linguisticidade inerente as obras, porém, isto somente pode tornar-se claro mediante a
maneira singular que o ente estético encontra para tornar-se contemporaneo, de ser
simultaneamente pertencente ao passado e ao presente e, assim, nos abrir
incomensuraveis possibilidades de sentido, iluminando o futuro.

O desenvolvimento de uma estética hermenéutica, portanto, se funda na
investigacao da temporalidade das obras de arte. O tempo préprio manifesto pela obra de
arte ndo se configura como uma de suas caracteristicas, entre outras tantas que devem
pertencer ao ser estético. Na temporalidade do artistico residem todos os outros tragos
que nos permitem reconhecer a arte enquanto arte. A temporalidade inerente a
experiéncia estética impede que qualquer interpretacdo, ou formulacdo da verdade
declarada na obra, seja articulada de maneira definitiva. Neste sentido, torna-se claro que
a relagcédo da arte com a linguagem nado se configura como meio de capturar a primeira
através da segunda, mas de expandir o sentido da arte na medida em que buscamos por
palavras apropriadas para expressar uma determinada interpretacao dela.

Na medida em que o fenbmeno da arte € concebido como um evento capaz de
constantemente se atualizar, a rejeicdo a concepgao do encontro com a arte do passado
como maneira de reconstruir um momento histérico decorre da “voz propria® que a
hermenéutica filosoéfica atribui a arte. A particularidade dos entes que consideramos obras
de arte é tao radical, que seu devido reconhecimento afasta qualquer possibilidade de
concebé-los como objetos histéricos dos quais apenas obtemos conhecimento sobre o
gue ja nao € mais, sobre o passado. Em face destas colocagdes, percebemos que a voz

contida na obra ndo pertence ao artista. A diminuicdo da importancia da regra da
166



167
hermenéutica classica que busca dominar as inten¢gdes do autor (mens auctoris) visa
expandir os horizontes da interpretagdo da arte na medida em que legitima a
multiplicidade de sentidos clareados pela experiéncia estética.

Tomar a verdade manifesta através da experiéncia estética como unico critério para a
definicho do que é o ser da arte parece desembocar em uma nova espécie de
subjetivizagdo do ente estético, de acordo com a qual o sujeito determina o que € arte a
partir de sua experiéncia individual. Se o0 modelo de jogo como mediador da experiéncia
estética ainda nao foi suficiente para afastar qualquer interpretacdo que a conceba como
algo cuja determinacgao se inclina para a esfera subjetiva, € importante deixar claro que a
capacidade peculiar que a obra de arte tem de se apresentar temporalmente como fiadora
da verdade funda um solo comum entre todos os seus intérpretes. Encontramos, entéo,
na capacidade que a genuina arte tem de pertencer ao passado, sendo sempre
contemporanea, a fundagdo de solo comum a toda humanidade. Reconhecendo que a
arte sO0 é na medida em que se presentifica diante de nés, podemos compreender o
retorno gadameriano a identificacdo grega entre beleza e verdade: o belo é aquilo que
revela nés mesmos diante de nossos proprios olhos. Encontramo-nos hermeneuticamente
tanto na dor de Antigona, quanto nos filhos sendo devorados por Saturno, ou ainda nas 32
latas de sopa Campbell, de Warhol. Arte, entdo, é aquilo que é capaz de incorporar o
espirito de uma época, e de tal maneira que ele seja capaz de se por produtivamente
diante de nds, revelando o humano. Isto se torna particularmente claro na diferenga
radical entre entretenimento e arte: enquanto o primeiro preenche o tempo de modo a
quase apagar o peso da prépria vida, e ao final nos deixa sem nada; a segunda mostra o
mundo sem o embotamento do cotidiano, sejam os aspectos leves e agradaveis da vida,
sejam os terriveis, que mal podemos suportar.

Em que sentido, entdo, podemos pensar que a filosofia da arte hermenéutica nos
oferece uma superagado da estética idealista? Superagcdo, aqui, deve ser posta em
oposicdo a desconstrucdo da metafisica delineada no projeto heideggeriano, pois
Gadamer jamais pretende realmente abandonar a tradigdo a qual pertence. Ao tomar o
passado como modalidade temporal privilegiada, responsavel pelas préprias bases de
nosso compreender, Gadamer da um passo atras em relagdo ao caminho seguido por
Heidegger, no qual a propria filosofia € abandonada e em seu lugar surge apenas
‘pensamento”. Superar, nesse sentido, significa exceder, ultrapassar, mas somente indo
além na medida em que pode galgar um esclarecimento maior do ser estético a partir das
reflexdes proporcionadas pela tradicdo. Em face disto, podemos dizer que a proposta da

filosofia da arte hermenéutica s6 vé além do que a tradicdo que a antecede porque é
167



168
capaz de “subir em ombros de gigante” e mirar a nossa inesgotavel tarefa de

compreender o mundo a nossa volta.

168



169
REFERENCIAS

1. Obras de Hans-Georg Gadamer

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método I. Trad. de Flavio Paulo Meurer. 3 ed.
Petropolis: Vozes, 1999.

. Verdade e Método.ll Complementos e indices. Trad. de Enio Paulo Giachini. 2
ed. Petropolis: Vozes, 2004a.

. Hermenéutica da obra de arte. Trad. de M. A. Casanova. Sio Paulo: Martins
Fontes, 2010.

. Elogio da Teoria. Lisboa: Edi¢des 70, 2001.

. Heranca e Futuro da Europa . Lisboa: Edi¢cbes 70, 1998a.

. Mistério da Saude. Lisboa: Edi¢cdes 70, 1997.

. O Problema da Consciéncia Historica. 2 ed. S&o Paulo: FGV, 2003.
. A Razéo na Epoca da Ciéncia. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983.
. A Atualidade do Belo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985.

. Quem Sou Eu, Quem és Tu? Rio de Janeiro: UERJ, 2005.

. Arte y Verdad de la Palabra. Barcelona: Paidos, 1998b.

. Los Caminos de Heidegger. Barcelona: Herder, 2003.

. Hermenéutica de la Modernidad. Madri: Trotta, 2004b.

. Historia y Hermenéutica. Barcelona: Paidos, 1997.

. El Inicio de la Filosofia Ocidental. Barcelona: Paidos, 1995.

. Mito y Razon. Barcelona: Paidos, 1997b.

. Poema y Dialogo. Barcelona: Gedisa, 1993.

. Estetica y Hermenéutica. 2 ed. Madri: Tecnos, 1998.

. El Giro Hermeneutico. Madri: Catedra, 1995.

. Acotaciones Hermeneuticas. Madri: Trotta, 2002.

. Dialogue and Dialectic. New Haven: Yale University Press, 1983.

. Philosophical Hermeneutics. California: California University Press, 1977.

169



170
. Philosophical Apprenticeships. Cambridge: MIT Press, 1985.

. Gadamer on Gadamer. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and
Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

. Asthetik und Poetik I: Kunst als Aussage. Gesammelte Werke 8. Tubingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1993.

. Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
Gesammelte Werke Band 1. Tubigen: Mohr Sieberck, 1999.

. Wahrheit und Methode: Ergdnzungen; Register. Gesammelte Werke Band 2.
Tubigen: Mohr Sieberck, 1999.

. Heidegger’'s Ways. Albany: SUNY Press, 1994

GADAMER, H-G; PALMER, R. (Editor). The Gadamer Reader: A Bouquet of the Later
Writings. Evanston: Northwestern University Press, 2007.

2. Obras de outros autores

ALEXANDER, Thomas M. Eros and Understanding: Gadamer’s Aesthetic Ontology of the
Community. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois:
Open Court Publishing Company, 1997.

AIKEN, D. Wyatt. Hermeneia: An Anatomy of History and Ab-wesenheit. In: Lewis Edwin
(Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing
Company, 1997.

ALMEIDA, Custddio L.; FLINKINGLER, Hans-Georg; ROHDEN, Luiz. Hermenéutica
Filosdfica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: Edipucrs, 2000

ALMEIDA, Custodio Luis Silva de. Hermenéutica e Dialética: dos Estudos Platénicos ao
Encontro com Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

AMBROSIO, Francis J. The Figure of Socrates in Gadamer’s Philosophical Hermeneutics.
In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court
Publishing Company, 1997.

AMERIKS. K. Introduction: interpreting German Idealism. In: The Cambridge Companion
to German Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006

APEL, Karl-Otto. Transformacgéo da Filosofia 1. Sdo Paulo: Loyola, 2000.
. Transformacgé&o da Filosofia 2. Sdo Paulo: Loyola, 2000.
. Regulative Ideas or Truth-Happening?: An Attempt to Answer the Question of

the Condition of the Possibility of Valid Understanding. In: Lewis Edwin (Editor). The
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

170



171

ARISTOTELES. Poética. Obras. Tradugdo de Francisco P. Samaranch. Madrid: Aguilar S A
Ediciones, 1982.

. Etica a Nicémaco. 32 Edicao. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia,

2001.

AYLESWORTH, Gary E. Dialogue, Text, Narrative: Confronting Gadamer and Ricoeur. In:
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge,
Chapman and Hall, Inc., 1991.

AZUA, Ruiz de. BENGOA, Javier. De Heidegger a Habermas: Hermeneutica y
Fundamentacion Ultima en la Filosofia Contemporanea. Barcelona : Herder, 1992.

BARBOSA, R. A especificidade do estético e a razao pratica em Schiller. In: Kriterion,
Belo Horizonte, n°® 112, Dez/2005, p. 229-242.

BAUMGARTEN, A.G. Estética: A lI6gica da arte e do poema. Trad. de M. Medeiros.
Petropolis: Vozes, 1993.

BEISER, F. C. Diotima's children: German aesthetic rationalism from Leibniz to Lessing.
New York/ Oxford: Oxford University Press, 2000

BERNSTEIN, J. M. Classic and Romantic German Aesthetics. Cambridge: The
Cambridge University Press, 2003.

. The Fate of Art. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press,

1992.

BERNSTEIN, R. Beyond objectivism and relativism: science, hermeneutics, and praxis.
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1983.

BLEICHER, Josef. Hermenéutica Contemporanea. Lisboa: Edi¢des 70, s/d.

BOWIE, A. Aesthetics and subjectivity: from Kant to Nietzsche. Manchester: Manchester
University Press, 2003a

. Introduction to German philosophy: from Kant to Habermas. Oxford: Wiley-
Blackwell, 2003b

.From romanticism to critical theory: the philosophy of German literary theory.
London: Routledge, 1997

. German Idealism and the arts. In: The Cambridge Companion to German
Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006

BRAECKMAN, T. From the Work of Art to Absolute Reason: Schelling’s Journey toward
Absolute Idealism. In: The Review of Metaphysics, 57(3), 551-570, 2004.

BRUNS, Gerald L. Hermeneutics Ancient and Modern. Michigan: BookCrafters, Inc., 1992.

BUNGAY, S. Beauty and Truth. Oxford: Oxford University Press, 1984

171



172
CORETH, Emerith. Questbées Fundamentais de Hermenéutica. Sao Paulo: Edusp, 1973.

DALHSTROM, D. The aesthetic holism of Hamann, Herder, and Schiller. In: The
Cambridge Companion to German Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006

DELEUZE, G. Aideia de génese na estética de Kant. In: Revue d'esthétique, v. XVI, n° 2,
abril-junho, Paris, 1963, pp. 113-136. Trad. Cintia Vieira da Silva.

DOSTAL, Robert J. Gadamer’s Continuous Challenge: Heidegger’'s Plato Interpretation.
In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court
Publishing Company, 1997.

DUBOIS, C. Heidegger: Introdugdo a uma leitura. Trad. de B.B. Oliveira. Rio de Janeiro:
Zahar, 2004.

DUTT, C. En conversacién com Hans-Georg Gadamer: Hermenéutica — estética — filosofia
practica. Trad. de T.R. Barco. Madri: Tecnos, 1998.

EAGLEATON, T. The Ideology of Aesthetics. Oxford: Blackwell Publishing, 2008.

FERRARIS, M. History of Hermeneutics. New Jersey: Humanities Press International,
1996.

FOSTER, C. Ideas and Imagination: Schopenhauer on the Proper Foundation of Art. In:
The Cambridge Companion to Schopenhauer. Cambridge: Cambridge University Press,
2006.

GONCALVES. M. C. F. Hegel e os Romanticos. In: Forum Deustch - Revista Brasileira de
Estudos Germanisticos, Rio de Janeiro, v. VI, p. 42-51, 2002.

. A Morte e a Vida da Arte. In: Kriterion, Belo Horizonte, v. XLV, n. 109, p. 46-

56, 2004.
. O Belo e o Destino: Uma Introdugéo a Filosofia de Hegel. 1. ed. Sao Paulo:
Edicbes Loyola, 2001

GRAHAM, G. Philosophy of the Arts. London: Routledge, 1997.

GRONDIN, Jean. Introdugdo a Hermenéutica Filosdéfica. Sao Leopoldo, Rio Grande do
Sul: Unissinos, 1999.

. Gadamer on Humanism. In: LEWIS, Edwin (Editor). The Philosophy of
Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

. Gadamer’s Aesthetics. In: Encyclopedia of Aesthetics. New York, Oxford:
Oxford University Press, 1998.

GUYER, P. Schopenhauer, Kant, and the Methods of Philosophy. In: The Cambridge
Companion to Schopenhauer. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

HABERMAS, J. Dialética e Hermenéutica. Porto alegre: L&PM, 1987.

172



173

HAMMERMEISTER, K. The German Aesthetic Tradition. Cambridge: The Cambridge
University Press, 2002.

HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa? Doutrina de Kant.. Lisboa: Edicées 70, 1992.
. Sere Tempo I. 7 ed. Petropolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1998a.
. Ser e Tempo II. 5 ed. Petropolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1997.
A Origem da Obra de Arte. Lisboa: Edigdes 70, 2005.

. Que é isto — a Filosofia? In: Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sao Paulo:
Nova Cultural, 1989. (Colegédo Os Pensadores)

. Que é Metafisica? In: Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sao Paulo: Nova
Cultural, 1989. (Colecao Os Pensadores)

. Sobre a Esséncia da Verdade. Colegao Os Pensadores. Sao Paulo: Abril
Cultural, 1979.

. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenologia. Madri: Trotta, 2002.
. Ontologia: Hermeneutica de la Facticidad. Madri: Alianza, 1998b.

. Heréaclito — A Origem do Pensamento Ocidental. Rio de Janeiro: Relume
Dumara. 1998c.

. El concepto de tiempo. Tradugao de Raul Gabas Pallas e Jesus Adrian
Escudero. Madri: Trotta, 1999. Disponivel em:
<http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm>. Acesso em
mar/2011.

. La época de la imagem del mundo. In: Caminos de bosque. Tradugao de
Helena Cortés e Arturo Leyte. Madrid, Alianza, 1996 Disponivel em:
<http://www.heideggeriana.com.ar/textos/epoca_de_la_imagen.htm> Acesso em:
mar/2011.

HEELAN, Patrick A. Hermeneutical Phenomenology and the Philosophy of Science. In:
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge,
Chapman and Hall, Inc., 1991.

HEGEL, G.W.F. Cursos de estética, Vol. 1. Trad. de M.A. Werle. Revis. técnica de M.
Seligmann-Silva. Consult. de V. Knoll & O. Tolle. S&do Paulo: Edusp, 1999.

. Cursos de estética, Vol. 2. Trad. de M.A. Werle & O. Tolle. Consult. de V.
Knoll. Sdo Paulo: Edusp, 2000.

HUSSERL, E. Meditagées Cartesianas. Sao Paulo: Madras, 2002.

KANT, I. Critica da Faculdade do Juizo. Trad. de Valerio Rohden & Antdnio Marques. 2 ed.
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2002.

173


http://www.heideggeriana.com.ar/textos/epoca_de_la_imagen.htm
http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm

174

. Critica da Razao Pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos & Alexandre
Fradique Morujao. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbekian, 1997.

KIVY, P. Introduction: Aesthetics Today. In: The Blackwell Guide to Aesthetics. Oxford:
Blackwell Publishing, 2004.

KOCKELMANS, Joseph J. Beyond Realism and Idealism. In: SILVERMAN, Hugh J.
(Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc.,
1991.

. Heidegger on Art and Art works. Dordrecht: Martinus Nijhoff Publishers,

1985

KRAJEWSKI, B. Gadamer's repercussions: reconsidering philosophical hermeneutics. Los
Angeles: University of California Press, 200

LAWLOR, L. The Dialectical Unity of Hermeneutics: On Ricoeur and Gadamer. In:
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge,
Chapman and Hall, Inc., 1991.

LUCAS, G. R. Philosophy, Its History and Hermeneutics. In: LEWIS, Edwin (Editor). The
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

MACHADO, R. Nietzsche e o renascimento do tragico. In: Kriterion, Belo Horizonte, n°
112, Dez/2005, p. 174-182.

. O Nascimento do Tragico: de Schiller a Nietzsche. Rio de Janeiro: Jorge

Zahar, 2006.

MICHELFELDER, D. P. Gadamer on Heidegger on Art. In: Lewis Edwin (Editor). The
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

MISGELD, D. Modernity and Hermeneutics: A Critical-Theoretical Rejoinder. In:
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge,
Chapman and Hall, Inc., 1991.

NAGL-DOCEKAL, H. Towards a New Theory of the Historical Sciences: The Relevance of
Truth and Method. In: HAHN, Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg
Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

NEHAMAS, A. Nietzsche, modernity, aestheticism. In: The Cambridge Companion to
Nietzsche. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

NICHOLSON, G. Truth in Metaphysics and in Hermeneutics. In: HAHN, Lewis Edwin
(Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing
Company, 1997.

. Answers to Critical Theory. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and
Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

NIETZSCHE, F. O nascimento da tragédia. S&do Paulo: Companhia das Letras, 2003.

174



175

. Humano, demasiado humano. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000.

. A gaia ciéncia. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2002.

. Crepusculo dos Idolos ou Como se Filosofa com o Martelo. S&o Paulo:
Companhia das Letras, 2008.

NUNES, B; CAMPOS, M. J. Hermenéutica e Poesia - O Pensamento Poético. Minas
Gerais: Editora UFMG, 1999

OLIVEIRA, Manfredo Araujo de. Reviravolta Lingiistico-pragmatica na Filosofia
Contemporanea. Sao Paulo: Loyola, 1996.

ORTIS OSES, Andrés. La nueva Filosofia Hermeneutica: Hacia una Razén Axiologica
Poés-Moderna. Barcelona: Anthropos, 1986.

PALMER, Richard. Hermenéutica. Lisboa: Edi¢des 70, 1997.

. Ritual, Rightness, and Truth in Two Late Works of Hans-Georg Gadamer. In:
Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court
Publishing Company, 1997.

. Gadamer in Conversation. New Haven: Yale University Press, 2001.

PLATAO. A Republica. Sdo Paulo: Perspectiva, 2006.
. Timeu. Belém: EDUFPA, 2001.

PELIZZOLI, M. O eu e a diferenga. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

PRUFER, T. A Thought or Two on Gadamer’s Plato. In: Lewis Edwin (Editor). The
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

PUGH, D. The Philosopher. In: Friedrich Schiller: playwright, poet, philosopher, historian.
KERRY, P. Bern: Peter Lang, 2007

RAMBERG, Bjorn T. The Source of the Subjective. In: Lewis Edwin (Editor). The
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

RICOEUR, Paul. Interpretagéo e Ideologias. 42 Edigdo. Rio de Janeiro: F. Alves, 1990.
RIDLEY, A. Nietzsche on Art and Literature. New York: Routledge, 2007

RINGMA, Charles Richard. Gadamer’s Dialogical Hermeneutic: The Hermeneutics of
Bultmann, of the New Testament Sociologists, and of the Social Theologians in Dialogue
with Gadamer’s Hermeneutic. Heidelberg: Winter, 1999.

RISSER, James. The Voice of the Other in Gadamer’s Hermeneutics. In: Lewis Edwin
(Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing
Company, 1997.

ROBERTS, David D. Nothing but History: Reconstruction and Extremity After Metaphysics.
175



176

California: University of California Press, 1995.

ROHDEN, Luiz. Hermenéutica Filosdfica: entre a Linguagem da Experiéncia e a
Experiéncia da Linguagem. Sao Leopoldo, Rio Grande do Sul: Unisinos, 2002.

. Simultaneidades kierkegaardianas em H-G.Gadamer. In: Filosofia Unisino,
Sao Leopoldo, v. 6, n. 3, p. 322-329, 2005

. Hermenéutica Filosoéfica como Filosofia Pratica. Filosofia Unisinos, vol. 2, n.
3, jul-dez, Centro de Ciéncias Humanas, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Sao
Leopoldo: Unisinos, 2001. (Revista do Programa de Pés-Graduagao em Filosofia da
Universidade do Vale do Rio dos Sinos.)

. Hermenéutica Metodoldgica e Hermenéutica Filosofica. In: Filosofia
Unisinos, vol. 4, n. 6, jan./jun, Centro de Ciéncias Humanas, Universidade do Vale do Rio
dos Sinos, S&o Leopoldo: Unisinos, 2003. (Revista do Programa de P6s-Graduagao em
Filosofia da Universidade do Vale do Rio dos Sinos.)

ROSEN, Stanley H. Horizontverschmelzung. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of
Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Infroducdo a uma Ciéncia Pés-moderna. Rio de Janeiro :
Edi¢cdes Graal, 1989.

SCHAPER, E. Towards the Aesthetic: A Journey with Friedrich Schiller. In: The British
Journal of Aesthetics. v. 95 1985. p. 153-168

SCHELLING, F. W. J. The Philosophy of Art. Trad. de Douglas W. Sttot. Minneapolis:
University of Minnesota Press, 1989.

SCHILLER, F. A Educacgéo Estética do Homem. Sao Paulo: Editora lluminuras Ltda, 2002.

SCHLEIERMACHER, F. Hermenéutica : Arte e Técnica da Interpretagcéo. Petrdpolis :
Vozes, 2001.

SCHMIDT, D. J. Putting Oneself in Words. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of
Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

SCHOPENHAUER, A. O Mundo como Vontade e Representacdo. Trad. de M. F. Sa
Correia. Rio de Janeiro: Contraponto, 2001.

. Metafisica do Belo. Sao Paulo: UNESP, 2003.

SCHOTT, R. Whose Home is it Anyway? A Feminist Response to Gadamer’s
Hermeneutics. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York:
Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

. Gender, Nazism and Hermeneutics. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy
of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

SIMPSON, D. Foreword. In: Schelling, F. W. J. The Philosophy of Art. Trad. de Douglas W.
Sttot. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1989.

SILVA JUNIOR, A. F. Estética e Hermenéutica: a arte como declaragao de verdade em
176



177
Gadamer. Tese de doutorado. Sdo Paulo: Usp, 2006.

SMITH, P. Christopher. The I-Thou Encounter (Begegnung) in Gadamer’s Reception of
Heidegger. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois:
Open Court Publishing Company, 1997.

. Plato as Impulse and Obstacle in Gadamer’s Development of a
Hermeneutical Theory. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics.
New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

SONTAG, S. Against Interpretation: and other essays. New York: Picador, 2001.

STAMBAUGH, J. Gadamer on the Beautiful. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of
Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing Company, 1997.

STEIN, E. Caminho de uma Fundamentacao Pés-Metafisica. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1997.

. Aproximagdes sobre Hermenéutica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.

STURMA, D. Politics and the New Mythology: the turn to Late Romanticism. In: The
Cambridge Companion to German Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006

SULLIVAN, R. R. Gadamer’s Early and Distinctively Political Hermeneutics. In: Lewis
Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois: Open Court Publishing
Company, 1997.

VATTIMO, G. Etica de la Interpretacion. Buenos Aires: Paidos, 1992.

. O fim da Modernidade: Niilismo e Hermenéutica na Cultura P6s-Moderna.
Lisboa: Editora Presenca, 1987.

VERENE, D. P. Gadamer and Vico on Sensus Communis and the Tradition of Humane
Knowledge. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. lllinois:
Open Court Publishing Company, 1997.

WARNKE, G. Gadamer: hermeneutics, tradition, and reason. California: Stanford
University Press, 1987

WEINSHEIMER, J. Gadamer’s Metaphorical Hermeneutics. In: SILVERMAN, Hugh J.
(Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc.,
1991.

. Philosophical Hermeneutics and Literary Theory. New Haven: Yale
University Press, 1991.

WICKS, R. Hegel's aesthetics:An overview. In: The Cambridge Companion to Hegel.
Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

WRIGHT, K. Festivals of interpretation: essays on Hans-Georg Gadamer's work. Albany:
SUNY Press, 1990

177



178
YOUNG, J. Nietzsche’s Philosophy of Art. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

178



