
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE

A Temporalidade do Belo: 
Caminhos para uma filosofia da arte pós-idealista a partir de Gadamer

Cecilia Mendonça de Souza Leão Santos 

RECIFE
2011



Cecilia Mendonça de Souza Leão Santos

 

A Temporalidade do Belo: 
Caminhos para uma filosofia da arte pós-idealista a partir de Gadamer

Tese  de  doutorado 
apresentada ao Programa de 
Pós-graduação  em Filosofia. 
Curso de doutorado UFPE – 
UFPB -  UFRN 

 
Orientador: Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli

RECIFE
2011 



 

 

                                                                      
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

    
     
    S237t      Santos, Cecilia Mendonça de Souza Leão.  
                          A temporalidade do belo: caminhos para uma filosofia da 

arte pós-idealista a partir de Gadamer / Cecilia Mendonça de 
Souza Leão Santos.- Recife, 2011 . 

                           178f.   
                           Orientador: Marcelo Pelizzoli 
                           Tese (Doutorado) - UFPE-UFPB-UFRN        
                           1. Gadamer, Hans-Georg, 1900-2002 - crítica e 

interpretação. 2. Filosofia - crítica e interpretação. 3. Arte e 
estética. 4. Hermenêutica. 5. Idealismo alemão.                       
6. Temporalidade. 

 
                                
   UFPB/BC                                                                           CDU: 1(043) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 





Dedicatória

À Maria José de Souza Leão Santos, por ter sido a mais adorável e extraordinária pessoa  

com quem tive o privilegio de conviver. 



Agradecimentos

Aos meus pais, Marco Antônio e Cristina, por todo apoio e carinho.

À minha irmã Marília, pelo amor, companhia e amizade insubstituíveis, cuja importância 

na minha vida resiste à articulação em palavras.

À  Sandro,  pelas  contribuições  acadêmicas,  pela  compreensão  durante  os  momentos 

difíceis e pela felicidade que sua presença traz a minha existência. 

Aos amigos e colegas da UFPE, que partilharam este caminho comigo.

Aos professores  do departamento  de filosofia  da  UFPE,  em especial  meu orientador, 

Marcelo Pelizzoli e aos professores Jesus Vazquez, Alfredo Moraes e Vincenzo di Matteo.

À Maria Betânia Souza, Isabel de Oliveira Soares e Maria Fátima de Souza Medeiros pelo 

trabalho realizado pela Secretaria de Pós-graduação. 

A todos que direta ou indiretamente contribuíram para a realização deste trabalho.



“Vale dizer sobre a obra de arte que ela se mostra para o presente respectivo como um  

presente absoluto, e, ao mesmo tempo, que ela mantém a sua palavra à disposição de  

todo futuro. De uma maneira enigmática, a familiaridade com a qual a obra de arte nos  

toca é ao mesmo tempo abalo e derrocada do habitual. Não é apenas o “É isso que tu  

és!” que ela descobre em um espanto alegre e terrível – ela também nos diz: “Tu precisas  

mudar tua vida”.”

Hans-Georg Gadamer



Resumo

O presente trabalho consiste,  num primeiro momento, em demonstrar como se deu o 

desenvolvimento  das  investigações  filosóficas  sobre  os  objetos  estéticos  dentro  do 

escopo  do  idealismo alemão,  para  revelar  de  que  maneira  Hans-Georg  Gadamer  se 

apropriará desta tradição para superá-la. Defendemos que o papel que as obras de arte  

adquiriram neste  período  histórico  da  filosofia,  encarnado  com precisão  em “O  Mais 

Antigo  Programa Sistemático  do Idealismo Alemão”,  está  irrevogavelmente  atrelado  à 

construção da subjetividade moderna. Sob a luz da desconstrução da categoria de sujeito 

empreendida  no  século  XX,  que  tomou  forma  no  pensamento  de  Martin  Heidegger, 

tornam-se necessários novos parâmetros para compreender a relação que a humanidade 

guarda com os entes que, escapando a conceituação  de “entes simplesmente dados”, 

emergem  como  algo  radicalmente  diverso:  as  genuínas  obras  de  arte.  No  segundo 

momento  de  nossa  pesquisa,  demonstramos  como  o  desenvolvimento  de  uma  nova 

concepção de temporalidade, própria ao ser estético, a hermenêutica filosófica inaugura a 

possibilidade de,  a  partir  de  nossa própria  época,  compreender  que sorte  verdade é 

desvelada em tais obras. A partir da compreensão da singularidade do tempo dos entes  

artísticos, dado na forma de uma simultaneidade, mostramos como é possível que a arte  

do passado se atualize diante de nós. Ao reconhecer o modo temporal da existência da 

arte, traçamos o caminho de uma filosofia da arte contemporânea que, ao abrir mão de 

quaisquer critérios normativos para definir o que é arte,ganha a possibilidade de iluminar 

o fenômeno da transformação que  tais obras realizam em nós – sejam elas do passado 

ou hodiernas.

Palavras-chave: arte, estética, hermenêutica, idealismo alemão, temporalidade   



Abstract

The present paper consists in exploring the philosophical inquiries on aesthetic objects as 

developed by the german idealist tradition in order to evaluate how Hans-Georg Gadamer

´s take on the subject provides an overcoming of the said tradition. The role played by 

works of  art  in  the history of  philosophical  thinking is accurately embodied by “Oldest  

Programme  for  a System of German Idealism”, which is profoundly connected to  the 

constuction of modern subjectivity. Under the light of the desconstruction of the category of  

subject  undertaken in the twentieth century,  which took shape in the thought of  Martin 

Heidegger,  new  parameters  become  necessary  in  order  to  properly  understand  the 

relationship of mankind with beings that exceed the concept of being “present-at-hand” 

(Vorhandenes) and manifest themselves as something radically different: the true works of 

art.  Following  that  trail,  we  shall  demonstrate  how  articulating  a  new  conception  of 

temporality,  specific  to  the  aesthetic  being,   allows  philosophical  hermeneutics  to 

understand, by the standards of our own time, what sort of truth is disclosured in artworks. 

Through the proper regarding of the singularity of the temporal mode of being of artworks,  

which  is  given  as  simultaneity,  we  will  show  how  works  from  the  past  become 

contemporary before our eyes.  Recognizing the temporal mode of art´s existence opens a 

path for contemporary philosophy of art  that by forgoing any normative criteria to define 

what is art, gains the ability to illuminate the phenomenon of transformation performed by 

such works in human existence – whether they may belong to the past or to our current  

time.

Key-words: art, aesthetics, hermeneutics, german idealism, temporality
 



Sumário

Introdução............................................................................................................................9

PARTE I

1.1  O surgimento da estética moderna...................................................................22
1.2 O belo como produto do gênio..........................................................................28 
1.3  O ideal de educação estética............................................................................36
1.4 A filosofia da arte a partir do absoluto...............................................................43
1.5 A obra de arte como manifestação sensível da ideia........................................50 
1.6  A tese hegeliana do fim da arte e seu caráter passado.....................................58
1.7 A obra de arte como verdade supra-temporal...................................................64
1.8 A ruptura com o Romantismo............................................................................71
1.9 O declínio da estética idealista..........................................................................79

PARTE II

2.1  A contribuição de Heidegger aos princípios da hermenêutica filosófica...........90
2.2 Hermenêutica filosófica e compreensão como modo de ser da existência......97
2.3 O ideal hermenêutico de experiência..............................................................103
2.4 Heidegger e a pergunta pela origem da obra de arte......................................112
2.5 A obra de arte como acontecer da verdade.....................................................118
2.6 A elaboração da compreensão da arte como diálogo......................................123
2.7 A experiência estética a partir do conceito de jogo..........................................129
2.8 O conceito de tempo em Heidegger a partir da interpretação de Aristóteles..136 
2.9  A elaboração da temporalidade própria da arte...............................................144
2.10 As relações entre tempo, arte e beleza.......................................................152

Considerações finais.........................................................................................................163

Referências.......................................................................................................................169



Introdução

Ao adotar uma noção de verdade oposta àquela desenvolvida pelo conhecimento 

científico, o projeto filosófico gadameriano tem como um de seus objetivos principais a 

reivindicação  de  um  conceito  alternativo  de  verdade  das  obras  de  arte  extraído  da 

singularidade da experiência estética. Valendo-se desta noção de verdade, mostraremos 

como o  filósofo  propõe  um terreno  investigativo  próprio  para  as  ciências  do  espírito. 

Gadamer sustenta que no encontro hermenêutico do intérprete com a obra de arte, esta 

se  manifesta como  declaração da verdade  (Wahrheitsaussage).  No presente trabalho, 

defenderemos que a concepção gadameriana de obra de arte se configura, graças à sua 

concepção de tempo próprio da obra de arte, como uma superação da estética idealista. 

Para tal objetivo nos ocuparemos da análise de alguns pontos fundamentais da tradição 

estética  alemã  que  formaram  a  concepção  hodierna  de  arte  para,  a  partir  de  suas 

contribuições e seus aspectos insuficientes, tentar compreender o fenômeno da arte e de 

sua verdade específica. 

A posição da qual partimos, fundada na hermenêutica filosófica, conceberá o belo 

da arte como dotado de uma linguagem própria que não se dá indeterminadamente, mas 

tem um sentido determinado responsável pela abertura do lugar no qual a capacidade 

humana de conhecer existencialmente o próprio humano realiza-se. Justamente por isso, 

o belo artístico não se deixa apreender como mero objeto. Antes, o encontro com o belo é 

um evento, cuja verdade reside em sua capacidade transformadora e tem como função 

ontológica a cobertura do fosso entre real  e ideal.  Propomos-nos a investigar como é 

possível  que  o  encontro  com a  arte  aconteça  como  evento  singular  a  partir  da  sua 

temporalidade característica.

A primeira parte de nosso trabalho se ocupa das ontologias da arte propostas pelos 

principais pensadores da tradição com os quais Gadamer dialoga, desde o surgimento da 

disciplina no início da modernidade. O tratamento da estética enquanto disciplina filosófica 

tem sido ambíguo desde seu surgimento, transitando entre o  status de disciplina menor 

perante outros ramos mais consolidados da filosofia e a reivindicação de algum privilégio 

específico da razão ou da experiência estética. Diante disso, acreditamos ser pertinente 

explicitar e buscar interpretar os princípios filosóficos subjacentes ao trabalho de alguns 

filósofos que se colocam como expoentes do pensamento estético desde o século XVIII. 

Embora as questões concernentes à beleza sejam tão antigas quanto a própria 

filosofia,  antes  da  formulação  moderna  da  questão,  o  belo  e  a  arte  são tratados,  na 

maioria das vezes, separadamente. O pensamento clássico, desde Platão a Tomás de 

9



Aquino,  se  ocupou  mais  do  belo  sem  associá-lo  à  arte;  enquanto  “arte”  costumava 

designar atividades como artesanato e algumas habilidades sob o termo techné ou ars. O 

surgimento  das  “belas-artes”  é  recente  e  a  autonomia  das  mesmas  apenas  foi 

devidamente conquistada a partir de Kant.

É  significativo  que  a  arte  sempre  tenha  estado  presente  em todas  as  culturas 

conhecidas, mas guiada por parâmetros sociais, pedagógicos, econômicos ou teológicos. 

O surgimento tardio de uma disciplina ocupada com o conteúdo epistemológico da obra 

de arte, com a natureza ontológica do ser estético e como tais investigações permeiam 

toda compreensão posterior dos objetos artísticos, é algo que merece nossa atenção. A 

emergência  das  questões  centrais  da  estética  na  modernidade  pode  ser  interpretada 

como  uma  consequência  do  momento  em  que  o  pensamento  idealista,  de  alguma 

maneira,  afasta-se  do  modelo  tradicional  de  racionalidade  filosófica  voltada  para  os 

problemas  científicos  e  depara-se  com a  misteriosa  classe  de  objetos  cuja  beleza  e 

sentido não se dão à compreensão do mesmo modo que os objetos da ciência. 

“O  Mais  Antigo  Programa  Sistemático  do  Idealismo  Alemão”,  um  manifesto 

descoberto  em 1913 cuja  autoria  é  incerta,  podendo ser  atribuída a  Hegel,  Hölderlin, 

Schelling, ou ainda aos três em conjunto, postula que o mais elevado ato da razão é 

estético, sendo capaz de reunir  o bem e a verdade através do belo (cf.  BERNSTEIN, 

2003,  p.  186),  e  definindo  a  filosofia  do  espírito  como  uma  filosofia  estética.  Este 

manuscrito ilustra com clareza o que o surgimento de uma disciplina tal como a estética 

representou  na  história  da  filosofia.  A busca  por  uma  razão  estética  visa  desvelar  a 

racionalidade inerente às obras de arte e ao contexto em que são produzidas e fruídas, o 

que por si só implica no reconhecimento da singularidade desses entes.  

Que aisthesis, termo grego usado para designar a percepção sensível, tenha sido 

adaptado de tal maneira a nomear a disciplina cujo cerne é a filosofia da arte é, resultado, 

por um lado, da desmaterialização da própria natureza, que foi reduzida a um sistema 

mecânico cuja compreensão depende das fórmulas da física matemática. Na medida em 

que  os  elementos  sensíveis  se  tornam  secundários  perante  um  conjunto  de  regras 

imateriais que são o verdadeiro objetivo da ciência, a sensibilidade é relegada a um papel 

secundário. O exercício da autoridade de um modelo científico de verdade promove uma 

“desessenciação”  da  natureza,  cujos  critérios  epistêmicos  impossibilitam  qualquer 

avaliação  filosófica  das  obras  de  arte.  Na  contramão  disso,  encontramos  a  crise  da 

subjetividade, iniciada pela perda da mundanidade, decorrente da separação cartesiana 

entre  res cogitans e  res  extensa.  Ao passo em que a natureza se  torna um sistema 

mecânico, o sujeito pensante se dissocia do mundo natural. A esfera da moralidade, à 

10



qual pertence a vontade subjetiva, o livre arbítrio e as regras gerais para a ação humana, 

permanece também desprovida de mundanidade, e o ápice desse processo se manifesta 

no formalismo de um imperativo categórico.  

A profunda valorização da estética empreendida durante todo o idealismo alemão 

pode ser compreendida como uma resposta à crescente “desessenciação” de todas as 

esferas da vida humana, promovida pela visão científica de mundo. A recuperação da 

concretude essencial, ainda que em entes específicos tais como obras de arte, aparece,  

então,  como  resgate  de  uma  unidade  entre  razão  e  natureza,  que  foi  perdida  na 

modernidade.  Embora  Schiller  seja  o  principal  porta-voz  desta  ideia,  mostraremos ao 

longo do nosso trabalho de que maneira ela permeia toda filosofia estética idealista desde 

Baumgarten. 

Sob a luz do reconhecimento acerca da importância da concretude dos entes “obra 

de arte” para a filosofia, cujo ápice é o próprio pensamento estético, cabe a nós explicar 

os motivos pelos quais aderimos à proposta de unificação de todas as formas de arte com 

o propósito  filosófico  de pensar  a  singularidade desses entes.  A noção de arte  como 

produto que encarna belas representações de objetos particulares, eventos ou mesmo 

emoções, desde muito cedo formulou a supracitada unificação das belas-artes. A principal 

elaboração  da ideia  de  que  as  obras  de  arte  contêm uma essência  que  poderia  ser 

traduzida em diversas formas concretas de objetos artísticos é encontrada no ensaio de 

Lessing sobre os limites da pintura e da poesia (cf. LESSING. Laocoön: An Essay on the 

Limits of Painting and Poetry. In: BERNSTEIN, 2003). Ali, a pintura é definida como poesia 

silenciosa e a poesia como pintura em palavras. Embora cada forma de arte tenha seu 

cânone e obedeça a uma série de regras técnicas para atingir um ideal de beleza próprio 

conforme suas particularidades, a estética, enquanto filosofia, desde seu início trabalha 

com o pressuposto de que é possível investigar os traços universais dos entes designados 

como “obras de arte”.

Embora a possibilidade de converter o conteúdo estético de algo artisticamente 

representado por uma forma de arte em outra, a exemplo da equivalência entre pintura e  

poesia, possa e deva ser questionada, nosso trabalho de análise de uma tradição bem 

específica  de  pensamento  pressupõe  a  unicidade  entre  as  formas  de  manifestação 

artística.  Trata-se, portanto,  de uma exigência da própria filosofia enquanto tarefa que 

empreende a investigação de princípios universais. E, certamente, precisamos considerar 

que a própria  filosofia  tinha a tonalidade de investigação de universalidade durante o 

idealismo  alemão.  Defenderemos  que  somente  perante  o  contraste  entre  a  tradição 

estética idealista e a “estética” gadameriana, poderemos com sucesso demonstrar como a 

11



hermenêutica filosófica nos fornece meios para pensar as obras de arte sem incorrer em 

muitas das dificuldades presentes na tradição que a antecede.  

Mesmo antes das investigações kantianas acerca do belo lograrem em fundar o 

terreno  da  investigação  estética,  questões  relativas  à  experiência  da  beleza  já  eram 

discutidas dentro do caminho que o pensamento estético tomou. Porém, nosso trabalho 

pretende revelar como o reconhecimento da autonomia da arte, inédito até Kant, permite 

que a estética se liberte do domínio conceitual e torne-se fim em si mesma. Desde então, 

as obras passam a ser objeto da fruição desinteressada, e sobre elas apenas podem ser 

emitidos  juízos  reflexivos  que  reivindicam  a  universalidade  da  beleza  nelas  contidas. 

Porém, segundo esta perspectiva, a arte abre mão de qualquer valor prático ou cognitivo. 

Com o ideal de educação estética desenvolvido por Schiller, a arte recupera algo de seu 

valor prático, porém esta posição seria incapaz de fazer jus à verdadeira natureza da obra 

de arte, na medida em que este considera como essencial seu poder moralizante. 

No pensamento de Schelling, as obras de arte são consideradas como principais 

produtos da humanidade, acima da filosofia e da religião. Porém, o valor das mesmas 

ainda é medido de acordo com seu potencial moralizante, sendo esse um traço comum 

entre Aristóteles, Schiller e Schelling. Hegel, ao oferecer à arte o status de manifestação 

do espírito absoluto, em seu sistema metafísico, é o principal filósofo a reconhecer a arte 

como reflexo da verdade, atribuindo sua função moral à mera consequência natural da 

verdade histórica nela contida. Na contramão dos princípios hegelianos, examinaremos a 

filosofia da arte de Schopenhauer, e em que sentido, segundo sua interpretação, as obras 

de arte exercem influência sobre a vida humana dentro da concepção de mundo dita  

“pessimista”, característica de seu pensamento. Relataremos como esse desenvolvimento 

culmina na estetização nietzschiana de toda vida,  decorrente da incapacidade de sua 

filosofia  de  realmente  completar  o  projeto  romântico  de  formação  cultural  de  uma 

identidade alemã, e avaliaremos o que o niilismo impresso no pensamento de Nietzsche 

implica para a história da disciplina. Diante da revisão das principais ideias que compõem 

a  estética  idealista,  em diálogo  com a hermenêutica  filosófica,  levantaremos algumas 

insuficiências que poderão ser superadas na medida em que a temporalidade própria das 

obras de arte for devidamente investigada.

Nosso  caminho,  além  de  retomar  uma  discussão  historiográfica,  consistirá  em 

situar dentro de uma perspectiva histórica o papel da hermenêutica filosófica, e avaliar as 

possibilidades que ela abre para uma nova filosofia da arte. A crítica estética gadameriana 

pode nos apontar para a seguinte constatação: desligar da compreensão estética de seu  

horizonte histórico-existencial termina por suprimir a unidade da obra, a identidade de seu  

12



autor e de seu intérprete. Em nosso trabalho, demonstraremos como Gadamer articula a 

negação de uma consciência estética efêmera em prol do ideal de experiência da arte 

enquanto  experiência  (Erfahrung)  histórica,  contínua  e  construtiva.  Por  esta  via, 

pretendemos tornarmo-nos capazes de reconhecer a arte como experiência da verdade 

mesma,  opondo-nos  à  noção  de  verdade  estritamente  científica,  com a finalidade  de 

acolher o significado transformador dessa modalidade de experiência.

O  critério  hermenêutico  de  verdade  das  obras  de  arte  deve  ser  estabelecido 

conforme seu potencial  modificador do intérprete.  Nesta perspectiva,  a arte não surge 

como algo a ser contemplado; ela se coloca em jogo com seu intérprete, e sua verdade 

apenas pode emergir desse encontro. Mostraremos que através do jogo somos capazes 

de vislumbrar  a autenticidade da obra:  a arte não se coloca como mero objeto a ser 

conhecido, antes, põe-se em diálogo. Sua voz possui um fundo essencialmente histórico. 

É ela própria aspecto crucial da tradição que nos influencia. Disso brotará a concepção 

gadameriana de clássico – aquela obra que se faz historicamente fundante a partir de 

suas qualidades estéticas.

Delinearemos na primeira  parte  de  nosso trabalho como a tradição estética  se 

formou, com o propósito de avaliar as obras que se apresentam como clássicas. Esta é a 

origem do que Gadamer designou “abstração da consciência estética”, e por esta razão,  

deveremos explorar, em diálogo com os próprios fundadores da estética idealista, qual a 

pertinência da crítica gadameriana. Na medida em que a tradição estética que aqui será 

discutida  é  voltada  para  a  investigação  de  obras  clássicas,  deveremos  igualmente 

explorar de que maneira a hermenêutica filosófica nos oferece bases para pensar a arte, 

também, fora dos parâmetros do clássico. Isto se deve à nossa constatação de que um 

dos aspectos mais notáveis de sua crítica estética consiste justamente em sua dimensão 

temporal,  praticamente  ausente  nas  investigações  sobre  arte  dentro  do  escopo  do 

idealismo. Entretanto, isto não significa que sua crítica se esteie em mera história da arte, 

tampouco que se restrinja a ela. A tarefa da hermenêutica filosófica será rigorosamente 

outra: compreender o belo em sua maneira de influenciar e tornar-se história.

Nossa  escolha  de  tomar  a  hermenêutica  filosófica  como  alternativa  para  a 

insuficiência das estéticas propostas dentro do idealismo se funda numa abordagem da 

arte que diverge da clássica, na medida em que não buscará analisar qualidades estéticas 

sob  a  ótica  da  beleza  desinteressada  e  do  prazer,  mas  optará  pela  investigação  da 

experiência estética através da filosofia hermenêutico-fenomenológica. Graças ao papel 

que  a  tradição  ocupa  no  desenvolvimento  do  pensamento  gadameriano,  torna-se 

impreterível  o  diálogo da nova estética  que está sendo proposta com os cânones do 

13



pensamento filosófico. A reconstrução fenomenológica de alguns pontos importantes do 

pensamento  dos  filósofos  clássicos  nos  oferecerá  uma  nova  perspectiva  acerca  de 

elementos  centrais  para  a  avaliação da  relevância  e  das características  principais  da 

experiência  contemporânea  da  arte,  justificando,  novamente,  nossa  decisão  de 

recapitular, em certa medida, a história da estética diante das exigências filosóficas da 

nossa própria época na primeira parte de nosso trabalho.

Na segunda parte da presente tese, nos ocuparemos da discussão sobre o próprio 

cerne da hermenêutica filosófica, especialmente sob a luz da influência heideggeriana no 

que  diz  respeito  à  interpretação  fenomenológica  das  obras  de  arte.  O  projeto 

heideggeriano de uma ontologia fundamental teria como pano de fundo o problema da 

história. Em sua interpretação do ser, da verdade e da história a partir da temporalidade 

existencial, Heidegger, diferentemente de Husserl, não pensaria a temporalidade humana 

a partir de uma consciência nem de um ego-originário transcendental. Tempo passa a ser 

compreendido como horizonte de manifestação do ser, e sua estrutura se coloca como a 

própria  determinação  ontológica  do  ser-aí  (Dasein).  No  rompimento  com  qualquer 

subjetivismo,  se  coloca  em questão um tipo  de  fundamento  diverso,  que é  a  própria 

possibilidade de compreensão do ser, constituinte essencial do próprio ser do ser-aí e da 

diferença radical entre ente e ser (diferença ontológica). A fenomenologia hermenêutica e 

a  análise  da historicidade do ser-aí,  inauguradas por  Heidegger, implicariam em uma 

renovação  geral  das  questões  que  tocam  o  espírito  humano,  na  medida  em  que 

reivindicam a temporalidade como origem do existir.

Em sua investigação a respeito do estatuto ontológico da obra de arte, Heidegger 

distinguirá,  conforme  mostraremos,  dois  de  seus  aspectos:  um  da  exposição, 

correspondente ao mundo; e outro da produção, correspondente à terra. Por exposição 

(Aufstellung), ou mundo, devemos entender o aspecto da obra de arte que se funda e se 

define  no mundo  histórico,  a  partir  do  reconhecimento  de seus  aspectos  constituídos 

através da própria  experiência  no  mundo.  A produção (Her-stellung),  por  sua vez,  se 

refere à “materialidade” da obra, não em seu sentido físico tradicional (científico), mas no 

que diz respeito ao seu brotar-a-partir-de-si-mesmo (physis), que sempre se faz presente, 

ainda que de maneira indireta, e demanda atenção. A partir dessas duas dimensões, a 

obra de arte se colocará como “pôr-em-obra da verdade”, onde se dá a abertura para que 

seu “envelhecimento” se ponha como um acontecimento de sentido positivo, a partir do 

qual novas possibilidades de sentido possam ser determinadas. 

Tomando a obra de arte como instância reveladora da verdade, Heidegger afirma 

que toda arte é poesia. Pela poesia, o sagrado é nomeado, a própria existência seria 

14



iluminada.  Não é o caso que Heidegger se refira à poesia como gênero literário  (der 

Poesie). Antes, ele trata da poesia (Dichtung) enquanto linguagem poética. Ao privilegiá-

la, Heidegger não pretenderá propor uma hierarquia entre as artes, mas sim afirmar que 

toda  arte  é  intrinsecamente  poética  na  medida  em que  é  língua  essencial  em obra. 

Pretendemos expor que linguagem, segundo o pensamento heideggeriano, é a morada do 

ser, e, portanto, o elemento no qual vive o ente humano. Avaliando a essência poética da 

obra de arte, poderemos compreender o retorno ao pensamento originário proposto por 

Heidegger.  Isto  é  fundamental  para  nosso  trabalho  na  medida  em  que  pretendemos 

estabelecer a linguisticidade da obra de arte como ponto-chave para a compreensão da 

estética desvinculada dos parâmetros da tradição idealista.

A  apropriação  gadameriana  desta  linha  de  pensamento  implicará  em  uma 

interpretação da arte bastante centrada nos aspectos cognitivos das obras, embora por 

um viés distinto  do tradicionalmente epistemológico.  A premissa de que não podemos 

compreender as artes em geral de acordo com o modelo científico de verdade permeia 

toda a filosofia desenvolvida por Gadamer, impulsionando-o a desenvolver um método 

para as ciências do espírito (Geisteswissenschaft) centrado precisamente neste  insight. 

Faz parte de nosso trabalho, portanto, delinear de que modo o ideal de formação (Bildung) 

que norteará a revisão gadameriana do projeto hermenêutico, empreendido desde Dilthey 

para as humanidades, nos permitirá apreender com mais clareza que tipo de verdade um 

ente singular como uma obra de arte é capaz de declarar.

A concepção de obra de arte como algo diverso de um objeto meramente dado 

diante  de  um  sujeito,  numa  relação  epistemológica,  mas  como  ente  capaz  de  nos 

interpelar  imediatamente  por  si  só,  guardaria  originalidade  perante  as  concepções 

expostas em nosso primeiro capítulo.  O tratamento dado à experiência estética como 

experiência  de  sentido  crucial  para  a  compreensão,  torna  a  estética  uma  disciplina 

essencialmente  hermenêutica,  de  certa  maneira  afastando-a  das  clássicas  discussões 

acerca  da  fruição  do  belo,  e  centrando  a  investigação  no  tipo  especifico  de  auto-

compreensão promovido pelo contato com a obra.  Nesta perspectiva, defenderemos que 

a relação que desenvolvemos com as obras de arte é necessariamente dialógica, perante 

a qual assumimos a condição de intérpretes ao invés de espectadores.  O viés hedonista 

da estética será rejeitado, com base na impossibilidade de fazermos jus à experiência da 

arte a partir de uma visão puramente subjetiva, cujas consequências consistem na perda 

do sentido, tanto pessoal quanto social das obras. 

Diante da natureza dialógica de nossa relação com obras de arte, o ideal de fruição 

estética  desinteressada,  conforme  os  parâmetros  kantianos,  será  completamente 

15



rejeitado.  Fenomenologicamente,  o  envolvimento que temos com a arte  é contínuo;  o 

sentido das obras nunca está inteiramente dado e nem pode ser reduzido a um conceito. 

A concepção  de  arte  como manifestação  sensível  da  ideia,  conforme defende  Hegel, 

também será  negada  na  medida  em que  ela  presume  que  toda  experiência  estética 

apenas se realiza na captação da ideia por trás da matéria. Defender que nosso contato 

com obras de arte se dá no modelo do jogo, noção de importância central no pensamento 

gadameriano, necessariamente implicará na recusa de todos os pressupostos idealistas. 

A crítica ao idealismo estético se concentra em torno da crítica a uma acepção de 

vivência  (Erlebnis)  apenas  clarificada  a  partir  de  Dilthey  e  sua  elaboração  de  uma 

metodologia para as humanidades. O ideal de vivência da obra de arte originar-se-ia num 

ideal abstrato de validade estética, deduzido de um restrito domínio da arte estabelecido 

por  meio  da  cristalização  de  uma  noção  de  bom  gosto  socialmente  engendrada  e 

erroneamente interpretada como universal. Defenderemos que este processo tem como 

consequência o despojamento da legitimação ontológica da arte para dar lugar a uma 

postura  exclusivamente  subjetivista,  lançando  o  sentido  da  arte  na  esfera  da 

arbitrariedade.  A arte pensada como uma imagem particular alheia ao seu universo é 

privada de sua conexão explicativa, e consequentemente, seu significado é empobrecido. 

Defenderemos que para fazer jus ao sentido da arte, ela deve ser compreendida como 

historicamente inserida, e é propriamente de sua temporalidade que nascerá o sentido 

produtivo de suas interpretações, passadas ou vindouras. 

A compreensão  da  unicidade  da  experiência  estética  poderá  ser  contemplada 

através  do  que  Gadamer  chama  de  experiência  hermenêutica;  denominação  para  a 

totalidade da experiência humana,  levada às suas consequências mais radicais.  Essa 

ideia ampla de experiência abriria nossa compreensão para o que devemos entender por 

evento (Ereignis), pois em última análise, ela própria se configura como experiência da 

finitude. Somente a partir dela se tornará claro de que maneira nosso encontro com a obra 

de arte é um evento, e a que tipo de experiência estamos sujeitos enquanto participantes 

dele. 

Propomos que a inovação da concepção de experiência estética de Gadamer se 

deve ao seu conceito de jogo (Spiel),  que confere a esta espécie de experiência sua 

dimensão lúdica, na qual  curiosamente se encerra uma seriedade quase que sagrada 

para  que  o  jogar  possa  ter  sentido.  O  jogo  seria  o  modelo  adotado  para  essa 

compreensão por possuir um movimento único, desprovido de substrato fixo que o livra do 

julgo da objetificação ou subjetificação. As regras do jogo, de certa maneira, independem 

de seus participantes, bem como a experiência estética. Isto significa que tanto o jogo 

16



quanto a obra de arte possuem certa autonomia. Jogo e arte têm como finalidade somente 

a si próprios; são vivos em si mesmos e interagem com aqueles que se deixam levar, que 

se envolvem. Assim, dispõem de uma realidade que transcende o jogador ou espectador 

da  obra.  Na medida  em que  tomarmos o  jogo  como parâmetro  para  a  compreensão 

estética, será possível preservar a identidade da obra de arte e assegurar a unicidade de 

sua interpretação.

Reivindicar alguma “unicidade de interpretação” não implicaria em supor que, de 

alguma maneira, a totalidade de sentido da obra seja inteiramente dominada e trazida à 

fala, pois isso suporia algum domínio de entes que não se dispõem a serem possuídos ou 

instrumentalizados como os demais objetos. Antes, o tipo de verdade encerrada na obra 

de arte jamais poderá ser inteiramente traduzido na forma de conhecimento conceitual, a 

partir  do  qual  poderíamos  obter  critérios  definitivos  para  classificar  quais  obras  são 

legitimamente  artísticas,  ou  qual  tipo  de  interpretação  sobre  cada  uma  delas  seria 

genuinamente correta.  O mistério e a singularidade dos entes que são arte residiriam 

precisamente na impossibilidade de se extrair deles alguma interpretação definitiva. Isto 

garante  às obras  de arte  uma autonomia insuperável,  pois  toda interpretação apenas 

engloba  alguns  aspectos  da  obra,  dada  nossa  própria  limitação  interpretativa, 

necessariamente condicionada pela nossa finitude histórica. 

Defenderemos  no  presente  trabalho  que  tomar  nossa  temporalidade  como 

horizonte  interpretativo  implicará  em  consequências  significativas  do  ponto  de  vista 

estético.  A herança  filosófica  de  Heidegger  desempenhará  mais  uma  vez  um  papel 

fundamental  na  teoria  gadameriana,  pois  o  projeto  de  desconstrução  da  metafísica 

empreendido a partir da reforma da fenomenologia husserliana consistirá em reconsiderar 

a “história do ser”, marcando a abertura de dois níveis de análise: um que considera de 

que maneira geral o ser é histórico e quais as implicações disso, e outro que se ocupa 

com a história particular em que estamos imersos.  É sabido que toda tradição metafísica 

sempre sustentou as noções de mente, pensamento, e linguagem, sempre conectadas a 

objetos  distintos  ou  um mundo  exterior.  A maneira  diversa  de  pensar  a  historicidade 

proposta por Heidegger (1999, p. 47-56) requer a destruição desta tradição, embora não 

se trate de uma espécie de arrasamento da tradição ontológica como algo propriamente 

negativo. Antes, é sua tarefa desconstruir a tradição justamente para delimitá-la, pois nos 

encontramos nela imersos de tal maneira que em certo sentido nos tornaríamos cegos 

para nossa própria historicidade; isto é, a tradição em certa medida pode encobrir seu 

conteúdo ao ser-aí nela mergulhado, afastando-o de si próprio. Para tornar claro como a 

tradição acontece, como ela nos transmite seu legado, se faz necessária previamente a 

17



compreensão da historicidade elementar do ser-aí. Somente a partir desta compreensão é 

possível  conceber  uma  apropriação  positiva  do  passado.  Segundo  Heidegger,  isto  é 

impossível para a historiografia. Os temas da tradição e da historicidade são assuntos da 

fenomenologia hermenêutica, e não da ciência. 

De acordo com esta posição, apenas a partir da devida consideração do ser-aí em 

sua temporalidade é possível colocar a questão do sentido do ser em geral, que, por sua  

vez,  refere-se  à  compreensão  dos  fatos  históricos.  Tendo  como  traço  distintivo  sua 

abertura  para  o  ser,  o  homem  apareceria  como  capaz  de  responder  acerca  de  seu 

sentido. Ser e homem apropriam ao outro, estabelecem uma relação de co-pertença que 

se estende também àquela entre o passado do homem a ele legado pela tradição e suas 

possibilidades individuais em face de seu momento histórico particular; dissolvendo a já 

mencionada cisão entre ser humano, mente ou linguagem e a realidade ou mundo. 

A partir da consideração do peso ontológico do tempo, a hermenêutica filosófica se 

vê diante da necessidade de reconsiderar tanto as questões epistemológicas quanto as 

estéticas. No caso das segundas, pertinentes para nosso trabalho, a conferência de 1974, 

intitulada “A atualidade do belo: A arte como jogo, símbolo e festa” e seu último trabalho 

sobre o assunto, escrito em 1993, “Arte como Palavra e Imagem”, são particularmente 

esclarecedores graças às investigações acerca do tempo peculiar em que as obras de 

arte se manifestam. Demonstraremos como os pressupostos da hermenêutica filosófica 

formulada por Gadamer se assentam na sua noção de experiência hermenêutica, que 

seria mais autêntica que a experiência em seu sentido estritamente científico.  A partir  

desta concepção, alinhada com a historicidade interna de todo experimentar, poderemos 

obter a chave para a compreensão do que Gadamer entende por evento. A experiência 

estética,  no  entanto,  embora  se  insira  neste  ideal  de  experiência  autêntica,  possui  

peculiaridades  que  não  poderemos  ignorar  –  a  unicidade  do  ser  estético  e  sua 

representação, a temporalidade dupla da experiência do belo artístico são as duas mais 

relevantes para nosso trabalho. 

Nosso objetivo é precisamente examinar em que consiste o ser estético para que 

lhe seja possível manter esta unicidade, e avaliar os meios de compreensão do tempo da 

obra de arte, isto é, investigar como é possível que a obra de arte aparente forjar um 

tempo histórico-existencial para si própria, de certa maneira, escamoteando os limites do 

finito. A partir daí aspiramos revelar o terreno no qual se ergue a possibilidade de pensar 

uma  temporalidade  que  lhe  seja  pertinente.  Pretendemos  através  da  exploração  das 

relações entre tempo e arte mostrar de que maneira a arte é uma instância interrogativa 

que opera produzindo uma multiplicidade de sentidos condicionados temporalmente.  A 

18



ideia  central  da  filosofia  da  arte  gadameriana,  assim,  se  encerraria  no fato  de que a 

realidade da obra e seu poder declarativo-veritativo jamais pode ser restrito ao horizonte 

histórico original. O tipo específico de ente que merece o título de obra de arte tem como 

característica tornar-se sempre presente diante de seu intérprete. O passado pertence a 

uma obra histórica apenas de maneira limitada, pois a verdade que ela guarda não se 

limita às relações históricas de sua concepção, mas antes se atualizam a cada encontro 

com o intérprete. Os antigos princípios hermenêuticos que consideravam a intenção do 

autor  envolvida  na expressão artística devem ser,  portanto,  descartados em nome da 

inexauribilidade conceitual da arte.

Defenderemos que a superação da estética idealista promovida pela hermenêutica 

filosófica  é  consequência  direta  da  oposição  ao  tipo  de  abstração  que  vem  sido 

empreendida desde que a arte passou a ser concebida como parte de uma dimensão, de 

certa maneira, alheia ao mundo. A proposta gadameriana de que toda experiência estética 

é  também  uma  experiência  da  própria  verdade  fala  diretamente  contra  qualquer 

separação entre arte e mundo, sem com isso supor que obras sejam entes simplesmente 

dados, ou seja, sem abrir mão do reconhecimento da singularidade de cada uma delas. A 

acepção  de  verdade  proposta  pelo  filósofo,  na  medida  em  que  se  opõe  àquela  da 

adequação entre coisa e intelecto,  não é  simples e evidente.  O tipo de verdade que 

emerge  do  encontro  humano  com a  arte  dificilmente  pode  ser  exposto  na  forma  de 

sentenças,  pois  o  traço  fundamental  da  experiência  estética  é,  conforme nossa  tese, 

precisamente  o  meio  único  que  as  obras  têm de  nos  atingir,  nos  superar,  nos  fazer 

repensar e perceber o mundo de maneira diferente. Esta verdade não pode ser reduzida a 

algumas  premissas  que  posteriormente  possam  ser  verificadas,  pois  a  própria 

inexauribilidade  de  sentido  das  obras  impede  que  as  dominemos  inteiramente. 

Reivindicamos, então, a possibilidade de obtenção de conhecimento no encontro com as 

obras, embora este jamais possa ser pensado nos termos do conhecimento científico. 

Antes, sustentaremos que o conteúdo cognitivo das obras corresponde à verdade que 

delas emerge, que em geral, tem um apelo mais profundo que aquele dos argumentos 

científicos ou filosóficos. Isto ocorre devido ao nível de participação dos intérpretes no 

acontecer da obra, visto que estamos implicados na própria experiência estética.

Nossa tese consistirá  na defesa de que a superação do idealismo estético nos 

permitirá compreender de que modo o sentido que transborda das obras garante que elas 

escapem de qualquer redução teorética. A arte não está fadada a expressar uma única 

ideia, mas se constitui como tal através da participação dos intérpretes com seus múltiplos 

significados.  Esta  miríade  de  sentido  depende  diretamente  da  temporalidade  do  ser 

19



estético. Por esta razão, nosso trabalho se fundará na compreensão das obras de arte 

como  uma  unidade  não  apenas  entre  forma  e  matéria,  conforme  pressupunha  toda 

tradição anterior, mas entre o intérprete e a obra no momento da experiência estética. 

Esta linha de pensamento nos oferece algo que, sem dúvidas, pode ser chamado, numa 

dada acepção, de antiestética, se considerarmos que o mais importante a ser apreendido 

através das obras não é apenas a sua beleza sensível.  Antes, o belo que emerge da 

possibilidade de infindáveis significados que são temporalmente estabelecidos.

Esclarecer,  portanto,  nossa  relação  temporal  com a  arte  não  pretende  apenas 

investigar os entes aos quais chamamos de obras de arte, tampouco com isso propor uma 

teoria que possa delimitar quais deles obedecem ou não a critérios conforme os quais 

possam adquirir uma dignidade superior em relação aos entes meramente dados. Trata-

se, mais propriamente, de compreender melhor de que maneira nos relacionamos com o 

mundo a nossa volta, e por quais razões a compreensão que temos dele é iluminada 

pelas obras de arte. A particularidade das obras de arte e seu modo de ser temporal nos 

oferecem um horizonte no qual se vislumbra a expansão de nosso modo de compreender 

o  mundo  e,  por  conseguinte,  a  possibilidade  de  deixar  que  a  verdade  se  reproduza 

através da história, nunca se encerrando em si mesma, mas sempre se pondo ante nós.

20



PARTE I
21



1.1 O Surgimento da Estética Moderna 

Remontando à noção corrente de estética como disciplina filosófica moderna, uma 

vez que a acepção antiga de aisthesis referia-se a todo âmbito da percepção sensível sem 

propriamente  referir-se  às  obras  de  arte,  nosso  ponto  de  partida  é  o  uso  do  termo 

“estética” conforme originado pelos estudos de Alexander Baumgarten e de sua tentativa 

de  estabelecer  um cognitio  sensitiva,  que  incorporasse  os  ideais  racionalistas  tão 

populares em sua época, ainda que sem seguir os moldes silogísticos da racionalidade 

pura.  

Baumgarten,  em  sua  obra  “Aesthetica”,  define  estética  como  ciência  do 

conhecimento  sensorial,  porém  defendendo  uma  abordagem  dupla,  segundo  a  qual 

estética consiste tanto nesta nova ciência do conhecimento sensível quanto em teoria da 

arte. Neste sentido, é uma abordagem científica do sensível que possibilita a filosofia da 

arte (HAMMERMEISTER, 2002. p.7). Apesar da ênfase no valor cognitivo dos sentidos, 

Baumgarten não deve ser compreendido como um crítico intencional da metafísica de 

Leibniz  ou  Wolff,  mas  como  um  filósofo  disposto  a  tratar  de  temas  considerados 

desimportantes pelo racionalismo com a finalidade de expandi-lo, o que o leva a defender  

que o conhecimento sensorial  é condição  sine qua non para o conhecimento racional 

(BAUMGARTEN, § 41). 

Nesta  perspectiva,  compreende-se  o  conhecimento  sensorial  não  como  um 

conhecimento  racional  falho  ou  incompleto,  e  sim  como  uma  faculdade  diversa  e 

independente.  A este tipo de conhecimento falta a clareza da razão, embora isto  não 

signifique a ausência  de verdade,  pois  para Baumgarten  há vários níveis  de  verdade 

compatíveis  com  diversos  níveis  de  conhecimento:  a  verdade  metafísica,  acessível 

somente para Deus; a verdade racional, denominada lógica, que cabe aos homens; e por  

fim,  a verdade sensível,  que se situa em algum lugar entre o erro e a certeza obtida 

através  do  correto  uso  da  razão.  A verdade  estética  se  aproxima  daquela  atribuída 

tradicionalmente  à  retórica,  que  se  pauta  pela  probabilidade  de  corretude  de  um 

argumento, afastando-se da concepção de verdade como adaequatio intellectus ad rem. 

De  acordo  com Benedito  Nunes  e  Maria  José  Campos  em “Hermenêutica  e  Poesia” 

(1999, p. 33):
Acrescenta Baumgarten que o esteticista (não confundir com os “especialistas” dos 
consagrados “Esthetics Centers) é sempre um amigo da verdade, por não ser um 
escravo da verdade abstrata. A tendência é então considerar que, do ponto de vista 
estético, o que transparece é uma verdade mais concreta, como aquela que os 
românticos procuraram através  da poesia.  Mas é preciso  que se  diga  que em 
Baumgarten, a verdade estética, com todos os exemplos que ele aduz, tirados da 

22



literatura  clássica,  ainda  era  uma  extensão  da  verossimilhança  aristotélica  ao 
conhecimento sensível. 

Conforme Baumgarten, somente a lógica pode oferecer certeza, porém ao custo do 

empobrecimento que ele atribuía à sua natureza abstrata. No movimento do particular em 

direção aos conceitos mais gerais, a concretude das experiências sensíveis se dissipa e 

levam o esteta a questionar: “que é abstração senão uma perda?” (§ 460).  A verdade 

estética, embora desprovida de certeza, tem sua relevância salvaguardada na riqueza da 

matéria  e  é  precisamente  isto  que  leva  Baumgarten  a  definir  estética  como “arte  do 

pensamento análoga à razão” (ars analogis rationis). 

Em  seu  projeto  de  desenvolver  uma  ciência  do  conhecimento  sensorial, 

Baumgarten se empenha em propor  três critérios de acordo com os quais os objetos 

estéticos devem ser julgados. O primeiro deles é a riqueza de imaginação, segundo o qual 

uma ideia  estética  é  mais  perfeita  na  medida em que contêm mais  elementos  e sua 

perfeição também varia  de  acordo com a complexidade dos mesmos.  O segundo diz 

respeito  à  magnitude  da  imaginação,  no  qual  a  complexidade  sensível  está  ligada  à 

relevância da própria ideia, portanto se associando a aspectos intelectuais que tomam 

como mais relevante aquilo que fala diretamente ao humano. O terceiro trata da clareza 

da  apresentação  nos  moldes  dos  ideais  retóricos  tradicionais.  Os  objetos  que 

correspondem a estes critérios se constituem, segundo Baumgarten, como belos. 

A percepção e a verdade estética consistem, nessa perspectiva, na contemplação 

de uma grande variedade de elementos contidos que não podem ser unificados sob um 

conceito,  e  precisamente  a  isto  se  deve  sua  riqueza.  Disto  se  segue que  a  verdade 

estética por ele defendida é independente da verdade lógica e inacessível pela via da 

racionalidade.  No  entanto,  Baumgarten  justifica  a  relevância  de  sua  teoria  estética 

sustentando que ela serve para mediar a transição entre o conhecimento obscuro dos 

sentidos à clareza do conhecimento racional, o que paradoxalmente tira a independência 

da estética e lhe relega a uma posição necessariamente inferior a da lógica (Cf. BEISER, 

2000, p. 128).

Gadamer  defende  a  recuperação  de  aspectos  do  pensamento  de  Baumgarten 

acerca  do  cognitio  sensitiva  (Cf.  GADAMER,  1999,  p.  29),  na  medida  em  que  este 

conhecimento sensorial diz respeito à “arte de pensar de modo belo”, ou seja, já contenha 

antecipadamente  admissão  da  verdade  da  obra  de  arte,  embora  esta  jamais  possa 

caracterizar-se  por  uma regularidade geral  naquilo  que é  representado esteticamente. 

Evidentemente,  uma experiência estética não pode ser  deslocada para outro contexto 

além  do  seu  próprio,  o  que  impediria  qualquer  pretensão  de  generalidade.  Contudo, 

23



Gadamer defende que a verdade da arte não carece deste sentido de “geral” ao modo das 

leis naturais que são formuladas matematicamente para garantir sua veracidade. Neste 

sentido, a suposição de que a verdade estética seja de qualquer maneira inferior àquela 

da lógica tornar-se-á infundada fora dos parâmetros racionalistas.  

Assumindo  que  na  origem  de  qualquer  investigação  filosófica  sobre  estética 

encontramos a pergunta pelos elementos indispensáveis da experiência do belo que não 

sejam meramente subjetivos, também devemos admitir que de fato estejamos buscando 

descobrir de que maneira a verdade da arte nos atinge – o que já pressupõe a validade da 

verdade estética além do ponto de vista subjetivo. Mas, de que maneira podemos justificar  

esta validade?

 De acordo com Kant, em nota da segunda edição da “Crítica da Razão Pura”1, o 

projeto de Baumgarten de tentar elevar o tratamento crítico do belo ao nível de ciência é 

falho na medida em que depende majoritariamente de fontes empíricas, o que o torna 

incapaz  de  determinar  leis  a  priori  que  guiem  o  juízo  de  gosto,  conforme  podemos 

averiguar (Cf. 1997, p. 62):
São os alemães os únicos que atualmente se servem da palavra estética  para 
designar o  que outros denominam crítica  do gosto.  Esta  denominação tem por 
fundamento  uma  esperança  malograda  do  excelente  analista  Baumgarten,  que 
tentou submeter a princípios racionais o julgamento critico do belo, elevando as 
suas regras à dignidade de uma ciência. Mas esse esforço foi vão. Tais regras ou 
critérios, com efeito,  são apenas empíricos quanto às suas fontes (principais) e 
nunca podem servir para leis determinadas a priori, pelas quais se devesse guiar o 
gosto  dos  juízos;  é  antes  o  gosto  que  constitui  a  genuína  pedra  de  toque  da 
exatidão das regras.

 

Aos olhos de Kant, em 1787, parecia ser impossível que a Estética fosse parte da 

filosofia,  pois  questões  relativas  ao  belo  e  ao  gosto  seriam de  natureza  empírica,  e, 

portanto, desprovidas de profundidade conceitual (KIVY, p. 1). Não obstante, “A Crítica da 

Faculdade do Juízo”, de 1790, é um dos textos mais influentes na estética (e onde o termo 

solidificou sua acepção hodierna, se referindo não mais apenas à teoria da sensibilidade, 

mas à investigação sobre o belo e a arte), pois coloca a importância do juízo estético no 

mesmo nível daquela dos juízos morais e do conhecimento científico. Para Kant, contudo, 

os juízos estéticos não se referem particularmente às obras de arte, mas principalmente 

ao belo na natureza. 

É sabido que a “A Crítica da Faculdade do Juízo” tem como objetivo mediar as 

diferenças  entre  os  princípios  da  razão  pura  e  os  da  prática,  o  que  significa  que  a 

faculdade de julgar tem a função de mediar a sensibilidade e o entendimento por um lado, 

1 Crítica  da  Razão Pura.  Nota  de  rodapé p.  62.  Tradução de  Manuela  Pinto  dos  Santos  e  Alexandre 
Fradique Morujão. Edição da fundação Calouste Gulbekian.   

24



e a sensibilidade e a ação moral pelo outro. O ponto de partida desta tarefa é o juízo de 

gosto: a declaração da beleza de algo que difere do mero juízo de preferência na medida 

em que a ele é atribuída universalidade, ainda que seu fundamento seja essencialmente 

subjetivo.

De Platão à Kant, passando inclusive por Baumgarten, as obras de arte sempre 

foram, no que diz respeito ao seu potencial cognitivo, consideradas inferiores à razão. 

Quando Kant rejeita o projeto de Baumgarten de reivindicar o  status de ciência para a 

estética através da adequação de critérios sensíveis aos princípios racionais, ele propõe a 

separação  das  obras  de  arte  de  qualquer  valor  cognitivo,  estabelecendo  a  diferença 

radical  e  independência  dos  juízos  estéticos  em  relação  aos  demais  tipos  de  juízo, 

negando qualquer possibilidade de verdade na obra de arte. A qualidade estética somente 

pode, nesta perspectiva, ser compreendida como objeto dos juízos de gosto, conforme 

apresentamos na seguinte passagem: 
Para  distinguir  se  algo  é  belo  ou  não,  referimos  a  representação,  não  pelo 
entendimento ao objeto em vista do conhecimento, mas pela imaginação (talvez 
ligada ao entendimento) ao sujeito e ao seu sentimento de prazer ou desprazer. O 
juízo de gosto não é, pois, nenhum juízo de conhecimento, por conseguinte não é 
lógico  e  sim  estético,  pelo  qual  se  entende  aquele  cujo  fundamento  de 
determinação não pode ser senão subjetivo. (KANT, 2002, p.47-8)

Antes de Kant, os filósofos que investigaram a arte e o belo mantinham ambas as 

noções relativamente separadas. O exemplo, por excelência, é encontrado em Platão e 

sua associação da ideia de Belo ao Bem no topo da hierarquia das ideias, enquanto sua 

visão  das  obras  de  arte  é  marcada  pelo  caráter  meramente  mimético  das  mesmas, 

tornando nesta perspectiva qualquer ligação entre arte e beleza puramente acidental e 

secundária. Em Kant, o belo é definido como “aquilo que, sem conceitos, é representado 

como objeto de uma satisfação universal”,  e a  partir  disso encontramos dois  tipos de 

beleza: a beleza livre (pulchritudo vaga),  que não pressupõe conceitos a respeito dos 

objetos, e a beleza meramente aderente (pulchritudo adhaerens), que possui um conceito 

como pressuposto, e depende da perfeição em relação a ele para caracterizar-se como 

bela. As duas noções de beleza propostas comportam, portanto, o belo na natureza e nas 

obras de arte. Não cabe ao projeto kantiano, entretanto, classificar os tipos de beleza.  

Antes, lhe interessam os juízos de gosto que referem-se aos objetos belos e também se 

dividem em dois, correspondendo, respectivamente, aos supracitados tipos de beleza: o 

juízo de gosto puro e o juízo de gosto aplicado. 

Segundo Kant (Op. Cit., p. 132), não pode haver uma regra de gosto objetiva capaz 

de estabelecer, mediante conceitos, o que é o belo, pois todos os juízos relativos ao gosto 

são estéticos, dependendo assim, majoritariamente, do sentimento do sujeito. A busca de 

25



um critério universal para o belo a partir de conceitos, além de inútil, é contraditória, na 

medida em que estes variam de acordo com a satisfação ou insatisfação dos sentidos 

sem guardar qualquer relação com conceitos. Por esta razão, os produtos do gosto são 

tidos como exemplares que não podem ser adquiridos através da imitação. O gosto, mais 

propriamente, é uma faculdade particular que se manifesta na medida em que exercemos 

a faculdade de julgar. 

A adoção do critério de gosto para a emissão de juízos estéticos não desvinculou 

por  completo  o  conceito  de  gosto  de  seu  significado  mais  originário,  que  era 

compreendido mais como um conceito moral  que propriamente estético. Gosto,  desse 

modo, não deve ser entendido como uma espécie de instinto, e sim como algo que se 

situa  entre  este  e  a  liberdade  espiritual.  Ter  gosto  aparece  no  ideal  de  formação  da 

sociedade ocidental como algo que distingue o indivíduo, uma vez que não depende de 

dados  previamente  estabelecidos;  o  que  permite  que  sob  o  signo  do  “bom gosto”  o 

indivíduo possa se reconhecer e legitimar por algo que não seu status social estabelecido 

no nascimento. 

Desta  maneira,  o  conceito  de  gosto  se  distingue  de  qualquer  forma  de 

conhecimento,  pois  não há possibilidade de determinar  um gosto falso – aliás,  não é 

sequer possível discuti-lo, uma vez que não encontramos padrões conceituais universais 

para julgá-lo, e por este motivo, tal noção assemelha-se mais a um sentido. Por outro 

lado, não devemos ignorar que o gosto possui uma dimensão que o determina como uma 

espécie de agente da diferenciação espiritual, pois embora faça parte de um ambiente 

coletivo, não está submisso a ele. Isto significa que através de seu gosto o indivíduo se 

coloca, faz num certo sentido sua voz ser ouvida. Ainda que o gosto não possua critérios 

universais, na medida em que ele decide o que é, ou não, belo a partir da noção de prazer  

desinteressado,  ele  convida  os  demais  a  aceita-lo  como  fonte  de  prazer  universal  e 

autorizá-lo como bom gosto. A estética, enquanto teoria das belas artes, se destinaria a 

formar,  a  desenvolver  este  bom  gosto  que  se  configura  como  uma  espécie  de 

universalidade subjetiva, como podemos testemunhar na seguinte passagem da “A Crítica 

da Faculdade do Juízo” (Op. Cit., p 83):
O juízo de gosto imputa o assentimento a qualquer um; e quem declara algo belo 
quer que qualquer um deva aprovar ao objeto em apreço e igualmente declará-lo 
belo. O dever, no juízo estético, segundo todos os dados que são requeridos para 
o ajuizamento, é, portanto, ele mesmo expresso só condicionadamente. Procura-se 
ganhar o assentimento de cada um, porque se tem para isso um fundamento que é 
comum a todos; com esse assentimento também se poderia contar se apenas se 
estivesse sempre seguro de que o caso seria subsumido corretamente sob aquele 
fundamento como regra da aprovação. 
 

A supracitada universalidade subjetiva difere da universalidade verdadeira por não 

26



depender de conceitos, pois o próprio entendimento não possui participação em juízos de 

gosto, nos quais a imaginação deve ser considerada em sua liberdade (cf. Op. Cit., p.  

133).  Porém,  para  que  os  juízos  de  gosto  possam  reivindicar  qualquer  sorte  de 

universalidade sem contar com algum princípio objetivo determinado, eles requerem um 

princípio subjetivo, que segundo Kant, é o senso comum, um ideal universal que concerne 

a todos os seres humanos, a partir do qual a noção de comunidade é instituída. O senso 

comum é o fundamento da possibilidade de comunicação dos juízos de gosto e através 

dele  a  natureza  subjetiva  destes  pode  ser  representada  como  objetiva.  De  maneira 

alguma o senso comum deve ser concebido como fundamento de base empírica, pois sua 

finalidade é legitimar juízos que se referem ao dever-ser, e, portanto, desempenham uma 

função exemplar.  O mesmo não vale,  por exemplo, para os juízos “do mero gosto de 

sentidos”, que expressam preferências particulares dos sentidos de cada indivíduo, como 

a preferência ou rejeição a sabores ou odores. A reivindicação da universalidade subjetiva 

do belo expresso através do juízo de gosto somente é aplicável àquilo que agrada sem 

satisfazer  qualquer  desejo  concreto  antecedente.  Perante  a  beleza,  todos  devem 

experimentar a mesma fruição advinda do “livre jogo das faculdades”, uma vez que todos 

os humanos gozam dessas mesmas faculdades. 

O livre  jogo  das  faculdades,  que  produz  a  satisfação  estética,  somente  é  livre 

porque os objetos estéticos não se submetem aos conceitos do entendimento. Disto se 

seguirá  a  noção  de  ideia  estética,  definida  como  “...  uma  intuição  (da  faculdade  da 

imaginação), para a qual jamais se pode encontrar adequadamente um conceito. Uma 

ideia da Razão jamais pode tornar-se conhecimento, porque ela contém um conceito (do 

supra-sensível)  ao  qual  uma intuição  jamais  pode  ser  convenientemente  dada”.  (Ibid. 

p.187). Assim, Kant define o belo como aquilo que, independendo de qualquer conceito, 

pode agradar universalmente (p. 198) e justamente por isso é objeto de uma satisfação 

necessária. Neste sentido, a definição de belo artístico como representação bela de algo, 

jamais pode ser tomada como simples representação de um objeto em sentido mimético. 

Antes,  trata-se  da representação de ideias  estéticas,  que escapam à conceituação,  e 

precisamente por isso, são capazes de retratar belamente até o feio, o incômodo, e o 

trágico.  Além  da  capacidade  de  agradar  sem  estar  condicionado  a  conceitos,  Kant 

compreende o belo como finalidade sem fim, pois uma vez que obras de arte ou objetos 

belos na natureza não podem ser submetidos ao conceito, não há como supor que eles 

possuam uma finalidade fora de si mesmos. Ainda que se possa argumentar que a beleza 

tem como finalidade nos agradar, Kant não a concebe como uma qualidade do objeto, 

mas como consequência da apreciação desinteressada que entretém o livre jogo das 

27



faculdades.

 Tal concepção motiva a distinção entre arte como artesanato ou arte remunerada e 

a arte livre ou bela arte. A primeira caracteriza-se como trabalho que pode ser imposto e 

somente é executado tendo em vista seu efeito, de modo coativo; enquanto a segunda se 

define  como  ocupação  agradável  em  si  mesma,  como  um  jogo,  ainda  que  para  se 

configurar como bela arte requeira um “mecanismo” ou técnica capaz de prover vida à 

obra. Encontramos dois tipos de classificação da arte livre: um que diz respeito às artes 

agradáveis, cujo traço distintivo é o destino exclusivo à fruição imediata; o outro às belas 

artes, que não simplesmente entretêm, mas que enquanto modos de representação sejam 

fins em si mesmas, e oferecem prazer não pela mera sensação, mas pela reflexão.

1.2 O Belo como Produto do Gênio 

Para  que  uma arte  se  estabeleça  como bela  arte  ela  deve,  em certa  medida, 

assemelhar-se ao belo na natureza; deve aparentar ser despida da coação de regras, 

oferecendo um prazeroso sentimento de liberdade às faculdades. Kant defende que as 

belas artes não são adequadamente apreensíveis por meio de conceitos ou da sensação 

de sentidos, mas do julgamento; o que equivale dizer que ainda que elas agradem os 

sentidos e também se constituam pela produção de algo determinado (que apraz por 

conceitos), devem primordialmente se equiparar à beleza natural. O belo natural, a seu 

ver, é claramente superior ao belo artístico, precisamente por estar livre da obediência de 

normas que atendam aos sentidos ou ao entendimento. Esta posição parece, a princípio, 

reduzir o valor da obra de arte, que sempre será necessariamente inferior ao da natureza. 

Entretanto, posteriormente, Kant logra despir o belo artístico de tais regras, elevando a 

obra de arte à categoria de um ente radicalmente diferente dos demais, que não pode ser 

tratado como objeto, ou seja, não está sujeito à apropriação conceitual, e cuja origem 

apenas pode ser produto da criatividade e habilidade de um gênio.

Por gênio devemos entender o talento natural do artista que guia as regras da obra 

de arte. Trata-se de uma disposição inata através da qual a natureza se manifesta como 

força criadora das regras específicas das obras de arte. É crucial notar que, para Kant, 

através do gênio,  a  natureza oferece as  normas pertinentes  à  obra  e  que estas  não 

podem ser adquiridas por meio de aprendizado ou imitação. A genialidade do artista não 

pode jamais ser substituída pela reprodução de parâmetros previamente estabelecidos 

por  outras  obras,  antes,  ela  consiste  em renová-los  tendo a  originalidade como traço 

característico  fundamental.  O  termo  “gênio”  passa  a  designar  estritamente  o  grande 

28



artista,  motivando a desvinculação radical  entre a natureza da produção artística e as 

científicas e acadêmicas. As invenções da ciência, mesmo as de extrema relevância e 

originalidade, são excluídas “porque justamente isso também poderia ter sido aprendido, e 

portanto se encontra na via natural da pesquisa e da meditação segundo regras, e não é  

especificamente  diferente  daquilo  que  pode  ser  adquirido  por  diligência  mediante  a 

imitação” (p. 154).  A distinção específica entre o gênio e os demais consiste, em última 

instância, em um favoritismo por parte da natureza que lega ao grande artista um dom 

único e irreprodutível.

O conceito de gênio é particularmente caro ao pensamento kantiano na medida em 

que serve à investigação transcendental, provendo ao belo artístico um princípio análogo 

ao do belo na natureza. De acordo com a interpretação de Gilles Deleuze, o gênio, antes 

de tudo, serve como princípio metaestético à filosofia kantiana, pois não há real oposição 

entre as ideias estéticas (correspondentes às intuições sem conceitos) e as ideias da 

razão  (os  conceitos  sem  intuição).  As  ideias  estéticas  apenas  escapam  de  qualquer 

conceituação porque as intuições produzidas pelo gênio se distinguem radicalmente das 

demais,  sendo capazes de promover a unificação das faculdades da imaginação e do 

entendimento. Segundo Deleuze:
A partir daí, se pensará que a intuição do gênio é precisamente a intuição 
que faltava às Ideias da razão. A intuição sem conceito é a que faltava ao 
conceito sem intuição. De modo que, na primeira fórmula, são os conceitos 
do entendimento que se encontram transbordados e desqualificados;  na  
segunda, são as intuições da sensibilidade. Mas no gênio, a intuição 
criadora, como intuição de uma outra natureza, e os conceitos da razão,  
como Ideias racionais, unem-se adequadamente. A Ideia racional contém  
algo de inexprimível; mas a Ideia estética exprime o inexprimível, por 
criação de uma outra natureza. Também a Ideia estética é verdadeiramente 
um modo de apresentação das Ideias, próximo do simbolismo, ainda que  
procedendo diferentemente. E ela tem um efeito análogo: ela "dá o que  
pensar", ela alarga os conceitos do entendimento de maneira ilimitada, ela 
libera a imaginação das constrições do entendimento. (1963, §49).

Deste  modo,  se  torna  evidente  que  o  conceito  de  gênio  não  busca  explicar 

psicologicamente  o  artista  na  estética  kantiana,  mas  que  serve  fundamentalmente  à 

investigação transcendental. Na segunda parte da “A Crítica da Faculdade do Juízo” não 

há  qualquer  menção  à  arte,  e  a  ênfase  no  belo  na  natureza  revela  um  interesse 

sistemático na primazia da aplicação do juízo estético em relação à beleza natural e ao 

sublime. Somente pela mediação do gênio as obras de arte adquirem relevância suficiente 

para serem consideradas, de certo modo, parte da natureza. A imaginação, designada 

como principal faculdade da mente genial, é responsável por criar, a partir da natureza, 

uma  obra  nova,  capaz  de  “...  tornar-se  algo  inteiramente  outro,  a  saber,  aquilo  que 

transcende a natureza” (KANT, op. Cit p. 159).  A qualidade da imaginação do gênio é 

29



capaz de conferir às obras de arte aquilo que Kant designa como “espírito”, ou seja, o 

princípio que dá vida à obra e garante sua singularidade, meio pelo qual a representação 

da  imaginação  toma  forma  sem  que  esta  possa  ser  apreendida  conceitualmente.  O 

espírito de uma dada obra, associado ao gosto do gênio, é o que determina que ela seja 

tida, ou não, como bela arte, visto que é possível encontrarmos obras de bom gosto sem 

espírito, e obras espirituosas que carecem de gosto.

Os requisitos estabelecidos por Kant para a bela arte são, portanto: a imaginação, o 

entendimento, o espírito e o gosto, que em acordo, promovem o prazer estético. Ainda 

que Kant divida as belas artes entre elocutivas, figurativas e a “do jogo das sensações” 

(op cit p. 169), podemos pensar, através dos critérios supracitados, em uma unificação 

das belas artes que somente é possível do ponto de vista da filosofia e justamente por  

isso é cara aos propósitos de nosso trabalho. Quaisquer que sejam as especificidades da 

poética,  da  escultura,  da  pintura,  da  arquitetura  ou  da  música,  todas  elas  têm como 

medida o juízo reflexionante, e se configuram como “modo de representação que por si 

própria conforme a fins e, embora sem fim, todavia promove a cultura das faculdades do 

ânimo para a comunicação em sociedade” (Ibid. p. 151).  

O  ideal  de  reunião  dos  indivíduos  sob  um  senso  comum,  promovido  pela 

apreciação  das  obras  de  arte,  é  particularmente  relevante  para  a  estética,  pois  abre 

espaço  para  a  discussão  do  papel  moralizante  da  arte.  É  sabido  que  dentro  do 

pensamento  kantiano,  os  juízos  morais  dependem  de  conceitos  e  possuem  validade 

universal,  enquanto  os  juízos  estéticos  jamais  são  apreensíveis  conceitualmente  e  a 

universalidade que lhes cabe é subjetiva. Estes dois tipos de juízo pertencem à categorias 

diferentes,  porém são interligados no momento em que Kant  argumenta que o prazer 

obtido através da apreciação do belo deve, em última instância, dirigir-se à moralidade, 

pois apenas ideias morais constituem-se como fins em si mesmas, conforme observamos 

na seguinte passagem (p. 171:
Se as belas artes não são próxima ou remotamente postas em ligação com ideias 
morais, que unicamente comportam uma complacência independente, então o seu 
destino  final  é  o  apontado  por  último.  Elas,  então,  servem  somente  para  a 
dispersão,  da qual  sempre nos tornamos tanto  mais carentes quanto mais nos 
servimos  dela  para  afugentar  o  descontentamento  do  ânimo  consigo  próprio 
através  de  um tornar-nos  sempre  ainda  mais  inúteis  e  descontentes  com nós 
próprios.

A associação entre o belo e a moralidade se estabelece com mais força quando 

Kant atribui ao primeiro o papel de símbolo do bem moral. Devemos entender “símbolo”, 

neste contexto, como uma maneira de oferecer conteúdo sensível a um conceito a priori,  

tal  qual  o de moralidade.  Na medida em que o bem moral  é  uma ideia racional  que 

30



sempre extrapola a representação empírica, a única forma de lhe oferecer conteúdo é por 

analogia.  Para demonstrá-lo,  Kant lista quatro pontos: a) tanto a moralidade quanto a 

beleza nos agradam diretamente,  não através de suas consequências;  b)  ambos são 

desinteressados; c) igualmente envolvem a ideia de livre conformidade à legalidade (da 

imaginação no caso do belo, da vontade no caso da moral);  e por fim: d) os dois se 

fundam  num  princípio  universal.  O  belo  aponta  simbolicamente  para  o  bem  moral 

justamente  para  atender  à  necessidade de lhe  fornecer  conteúdo.   A fruição  do  belo 

aparece como uma experiência capaz de remeter à moralidade de uma maneira que apela 

à imaginação e aos sentimentos.

Através  da  associação  entre  beleza  e  moralidade,  o  objeto  belo,  ainda  que 

desprovido  de finalidade além de si  mesmo, se  coloca a serviço de algo superior  ao 

prazer. A arte obtém nisso o papel de apontar para o bem moral. O próprio gosto também 

desempenha um papel moralizante, visto que segundo Kant, o exercício regular do juízo 

estético  desenvolve  no  indivíduo  a  tendência  a  apreciar  mais  as  ideias  morais  em 

detrimento  do  mero  agrado  das  sensações.  Embora  o  gosto  seja  independente  da 

moralidade e da razão, ele jamais poderia se opor ao bem moral. Segundo Bernstein, é 

justamente a vinculação da moral ao gosto que garante a universalidade subjetiva dos 

juízos  de gosto,  pois  esta  é  derivada  da  universalidade e  necessidade do imperativo 

categórico (1992, p. 28-9). 

Entretanto, uma vez que a capacidade de apreciar o belo se torna uma virtude 

moral,  a  integridade  e  capacidade  de  emissão  de  juízos  de  gosto  imparciais  e 

desinteressados,  previamente  defendida,  é  destruída,  culminando  no  que  Bernstein 

chama de antinomia da autonomia estética. De acordo com “The Fate of Art”, a separação 

entre o belo livre e o belo meramente aderente é cara a Kant por atribuir aos juízos de  

gosto puro a primeira modalidade de beleza, e aos juízos de gosto aplicados, a segunda. 

Esta distinção garantiria alguma autonomia para os juízos de gosto, pois aqueles do tipo 

puro não são condicionados a nenhum valor moral intrínseco. 

Paradoxalmente, Kant reconhece, conforme vimos, que não pode haver critérios 

fixos e definitivos para o gosto, e isto o leva a atribuir a cada juízo o caráter de exemplar.  

Segundo  este  raciocínio,  o  modelo  mais  elevado  de  gosto  é  aquele  que  exemplifica 

melhor o belo, que se converte em arquétipo (Urbild)  e nos serve como substituto de 

regras para julgar a beleza, adquirindo o papel de guia no âmbito do estético. O gosto 

exemplar  é  expressão  de  um  ideal  de  beleza,  ou  seja,  é  a  representação  de  uma 

existência individual adequada a uma ideia. O belo ideal, pela própria natureza de sua 

definição,  “não  tem  que  ser  nenhuma  beleza  vaga,  mas  uma  beleza  fixada por  um 

31



conceito de conformidade a fins objetiva; consequentemente, não tem que pertencer a 

nenhum objeto de um juízo de gosto totalmente puro, mas ao de um juízo de gosto, em 

parte, intelectualizado” (p. 78).  Vemos assim que o ideal de belo não pode ser derivado 

da beleza normal estética presente em todos os gêneros da natureza, mas apenas de 

uma ideia racional. Isto significa que, para Kant, apenas a ideia racional de algo que tenha 

finalidade em si mesmo pode representar este ideal. Em suas palavras (p. 79):
Somente aquilo que tem o fim de sua existência em si próprio – o  homem, que 
pode determinar ele próprio seus fins pela razão – ou onde necessita tomá-los da 
percepção externa, todavia, pode compará-los aos fins essenciais e universais e 
pode então ajuizar também esteticamente em concordância com esses fins; este 
homem é, pois, capaz de um ideal da  beleza, assim como toda humanidade em 
sua pessoa, enquanto inteligência,  é entre todos os objetos do mundo, a única 
capaz do ideal da perfeição.

Então, que o ideal de belo dependa da ideia racional de homem como ente dotado 

de valor  moral  intrínseco entra  em contradição com a posição previamente  defendida 

acerca  dos  juízos  de  gosto  puros.  Kant  apresenta  como condição  necessária  para  a 

existência da beleza a existência de objetos sem valor em si mesmos, sobre os quais 

podemos formular juízos de gosto puros. Porém, como é possível que um ideal de beleza 

cujo propósito seja pautar todos os juízos de gosto dependa da existência de um ser que 

guarda valor em si mesmo, e, portanto, não pode ser sujeito aos juízos de gosto puro? 

A  beleza  livre  necessariamente  escapa  de  qualquer  idealização  e  caso 

considerássemos esta modalidade do belo como única possível, teríamos o relativismo 

estético  como  resultado.  Por  outro  lado,  se  considerarmos  somente  a  beleza  ideal, 

fundada em objetos dotados de valor moral intrínseco, o belo perderia completamente sua 

autonomia. No entanto, na medida em que o belo ideal simboliza o bem moral, o juízo 

estético  reflexivo  da forma humana,  na  verdade,  trata  mais  propriamente  daquilo  que 

transcende a sensibilidade. 

Por esta razão, Bernstein defende que o juízo estético sobre a forma humana deve 

ser  considerado  como  sublime.  O  sublime  é  inicialmente  definido  por  Kant  como  o 

“absolutamente grandioso”, aquilo que é grandioso além de qualquer comparação. Isto, 

evidentemente, exclui qualquer objeto das sensações, visto que a imaginação é incapaz 

de  sintetizar  a  multiplicidade  sensorial  de  um  objeto  absolutamente  grandioso  numa 

unidade. Antes, o sublime deve ser compreendido como algo que se refere às ideias da 

razão, e, portanto, não há objetos sublimes, mas estados subjetivos sublimes. 

Para  Kant,  há  dois  tipos  de  sublime:  o  matemático,  que  se  caracteriza  como 

sublime pela infinitude, inalcançável pela experiência sensível e consequentemente pela 

faculdade da imaginação; e o sublime dinâmico, que se manifesta como força da natureza 

32



imensurável.  A primeira forma do sublime se caracteriza pela incapacidade de nossas 

faculdades de concebê-la,  enquanto que a segunda desperta medo e ansiedade pela 

magnitude da natureza e sua potência destruidora. A reação ao sublime dinâmico evoca, a 

princípio, a sensação de impotência e vulnerabilidade, porém, num segundo momento, 

através da reflexão,  o  ser  humano percebe seu próprio  poder  de resistência  que (na 

situação do sublime estético, na qual a sobrevivência não está efetivamente em jogo) 

supera o poder destrutivo da natureza. Esta resistência emana da liberdade humana, que 

não  está  sujeita  à  violência  das  forças  naturais  justamente  por  sua  característica  de 

transcender  o  âmbito  do  sensível.  Há,  portanto,  um  senso  de  indestrutibilidade  que 

emerge da experiência estética desta ordem de sublime, representando a independência 

humana das intempéries da natureza. 

A classificação  kantiana  de  duas  modalidades  de  sublime,  uma  associada  às 

grandezas matemáticas e outra às forças da natureza, pode, a primeira vista parecer não 

conter  relação  com  os  juízos  estéticos  sobre  a  forma  humana.  Contudo,  Bernstein 

defende  que  a  projeção  de  nossas  ideias  sobre  valores  humanos  necessariamente 

excede a sensibilidade, não podendo, portanto, ser tomada como objeto estético. Para 

ilustrar sua posição, o autor argumenta (2003, p. 41) que o que se destaca em obras 

como o “Moisés” de Michelangelo, “King Lear” de Shakespeare, ou ainda a “Guernica” de 

Picasso  é  uma  transcendência  do  sensível  manifestada  sensivelmente,  que  por  sua 

indeterminação desperta uma espécie de prazer doloroso, ou de dor prazerosa, análoga 

àquela causada pelo sublime dinâmico, na qual a vulnerabilidade humana é posta em 

jogo. Nos comentários de “A Crítica da Faculdade do Juízo”, Kant declara que o belo nos 

prepara  para  amar  algo  além  de  qualquer  interesse,  enquanto  o  sublime  agrada 

imediatamente,  mesmo  em  oposição  aos  nossos  interesses  sensíveis,  deixando  a 

entender que o segundo é mais apropriado para expressar esteticamente a forma humana 

e a lei moral por esta simbolizada. 

A partir desta colocação, Bernstein infere que o sublime é uma questão do juízo, e, 

portanto, está relacionado ao belo. Conceber a representação da forma humana como 

sublime artístico não implica, entretanto, na anulação da distinção entre o belo e o sublime 

na estética kantiana. Antes, a admissão do sublime artístico garante a relação entre a 

fruição desinteressada do juízo estético reflexivo com a finalidade intrínseca que o belo 

obtém ao tornar-se símbolo da moralidade. Assim, Kant logrou em estabelecer o primeiro 

paradigma da estética, que se caracteriza pela independência da arte, enfatizando sua 

natureza  formal.  Sua  contribuição  à  disciplina  separa  a  experiência  estética  das 

características objetivas da obra de arte, se apoiando unicamente na subjetividade. 

33



Deste modo, a filosofia kantiana foi capaz de elevar-se ao posto de ponto de partida 

para muitos filósofos refletirem sobre a natureza das obras de arte, tendo filósofos ilustres 

como Schiller e Schelling dispostos a convidá-la à correção. Não resta dúvida de que a “A 

Crítica  da  Faculdade  do  Juízo”  trata  a  estética  como  disciplina  filosófica  autônoma, 

tomando o belo como objeto de investigação independente. Contudo, as consequências 

da estética kantiana parecem ser insuficientes para pensar aspectos cruciais das obras de 

arte, como é o caso do status ontológico das mesmas. O juízo estético não se relaciona 

diretamente com os objetos, antes expressando o resultado do livre jogo da imaginação e 

do entendimento. A beleza não é uma propriedade dos objetos, mas advêm da harmonia 

entre as faculdades, estando assim subordinada ao sujeito observador. A defesa de uma 

universalidade subjetiva é o caminho encontrado para desviar do caráter relativista desta 

posição. Porém, Kant não explica apropriadamente por quais razões as faculdades de 

todos os indivíduos devem se comportar da mesma maneira, incitando o mesmo prazer 

estético.    

Outra dimensão das obras de arte que é ignorada na teoria kantiana é da cognição, 

visto que juízos estéticos são autônomos e somente podem se constituir como tal perante 

o  afastamento  de  qualquer  conteúdo  cognoscitivo.  Quando  o  belo  é  definido  como 

expressão de uma ideia estética, o que se almeja é libertar a estética do critério dos 

conceitos. Contudo, neste movimento, Kant abre mão de qualquer pretensão de verdade 

para as obras de arte. A caracterização do belo como finalidade sem fim permite que este 

possa  ser  julgado  de  acordo  com  seus  próprios  méritos,  sem  qualquer  referência  à 

utilidade. Isto implica que a crítica artística a partir daí deve tomar a obra em si mesma, 

enfatizando  suas  qualidades  formais  intrínsecas  e  desconsiderando  qualquer  valor 

histórico ou sociopolítico. 

Avaliando as consequências da posição kantiana sobre juízos estéticos, Gadamer 

aponta que a atividade do juízo não pode ser demonstrada logicamente, pois consiste em 

tomar o particular como dependente do universal. Através do juízo, podemos reconhecer 

algo como caso excepcional de uma regra, de modo que o ato de julgar institui-se de 

modo similar a uma capacidade, assemelhando-se aos sentidos. Isto fará com que o juízo 

seja  tomado  não  como  faculdade  do  espírito,  mas  do  conhecimento,  apta  a  avaliar 

sensivelmente a coisa singular, julgando assim seu grau de perfeição e caracterizando o 

que entendemos por gosto desde Baumgarten e Kant. Por este motivo, Gadamer aponta 

que no pensamento kantiano encontramos a desvinculação do significado que  sensus 

communis possuía  na  tradição  humanística,  onde  o  ato  de  possuir  o  senso  comum 

implicava na capacidade de julgar adequadamente a justiça de algo. Para Kant, o sensus 

34



communis não possui um princípio próprio. 

Gadamer nos diz que, na doutrina do esquematismo e dos princípios de Kant, os 

conceitos devem ser relacionados a priori com seus objetos, afastando-se da ideia de que 

o individual está subsumido no universal. Diante disto, é o conceito de gosto que assumirá 

o papel anteriormente desempenhado pela noção de senso comum. Isto significa que, 

para servir às exigências da verdade, o conceito de sensus communis torna-se reduzido 

ao juízo de gosto acerca do belo.

Mediante a constatação de que o conceito de gosto é originariamente mais moral que 

estético, Gadamer nos aponta como ele não se restringe à estética, pois ao reportar ao 

belo não somente na arte e na natureza, parece patente que é por meio do gosto que 

julgamos também os costumes e a decência, como podemos perceber na seguinte citação 

(1999, p. 88): 

Portanto, de forma alguma, a capacidade de julgamento só é produtiva no âmbito 
da natureza e da arte como julgamento do belo e do sublime e, aliás, nem sequer 
se poderá dizer com Kant que é “principalmente” ali que se pode reconhecer uma 
produtividade do juízo. Antes, o belo na natureza e na arte terá de ser completado 
através de todo o amplo mar do belo, que se alastra na realidade ética do homem.

 

A partir da subsunção do particular sob o universal encontramos tanto o exercício da 

pura razão teórica quanto o da pura razão prática, contudo, o julgamento estético é, em 

última instância, comum a ambos. Gadamer assinala que isto vem à tona com a admissão 

kantiana da utilidade dos exemplos, embora estes raramente possam fazer jus à regra 

que almejam exemplificar. Torna-se claro que, com os exemplos, não estamos tratando de 

juízos lógicos, mas de juízos estéticos, conforme mostramos na primeira parte de nosso 

trabalho.  Um  juízo  estético  ao  atuar  num  caso  singular  não  se  esgota  em  sua 

particularidade.  Antes  sua  unicidade,  sua  característica  própria  de  “caso  individual”, 

dificulta a formulação de regras para lhe abarcarem. Gadamer diverge de Kant quanto à 

aplicação universal da lei dos costumes, que lhe parece impor uma disciplina que não 

pode ser fornecida pela razão. Sob esta ótica, o gosto certamente não pode ser elevado à 

posição  de  fundamento,  porém ainda  assim deve  ser  tomado  como “a  mais  elevada 

perfeição do julgamento ético” (Op. Cit., p. 89). O gosto é requerido em qualquer decisão 

ética, não exatamente por ser determinante dela, mas por constituir um momento que lhe 

é imprescindível. 

Mesmo  reconhecendo  a  grandiosidade  da  contribuição  kantiana  para  a  filosofia, 

Gadamer não pode abster-se de indicar que ao purificar a ética de todos os momentos 

estéticos e sentimentais, Kant coloca o conceito de gosto num campo onde ele é dotado 

35



de validade autônoma e independente, isolado da razão, e em oposição a isto, restringe o 

conceito de conhecimento ao uso prático ou teórico da razão. Deste modo, a esfera do 

direito e dos costumes foi privada do conceito mais universal da experiência do gosto.  

Segundo Gadamer, é neste momento que as ciências do espírito perdem sua chance de 

fundamentar-se metodicamente ao lado das ciências naturais, pois sem o reconhecimento 

da tradição torna-se inviável a justificação de sua verdade específica. Uma vez relegando 

a  segundo  plano  qualquer  conhecimento  que  não  pertencesse  à  esfera  das  ciências 

naturais,  Kant  termina  por  alçar  a  autodeterminação  das  ciências  do  espírito  a  uma 

posição onde se torna imprescindível apoiar-se no método dessas. 

Dando-se conta de que a crítica do juízo kantiana buscou justificar a universalidade 

subjetiva do gosto estético, Gadamer não deixa de notar que a ideia da superioridade do 

gênio sobre a regra estética serve como ponto de apoio para a hermenêutica romântica e 

a historiografia, pois com sua justificação transcendental do juízo estético, Kant termina 

por fortalecer a autonomia da consciência estética que subjaz a toda investigação sobre a 

arte, marcando o desenvolvimento da estética idealista.

1.3 Surgimento do Ideal de Educação Estética

Para compreender como a estética se desenvolveu após Kant, devemos considerar  

os filósofos românticos em sua relação com o idealismo. Schiller marcou seu nome na 

história  da  estética  não  apenas  pela  sua  contribuição  como  poeta,  mas  pelas 

investigações  sobre  a  filosofia  da  arte  a  partir  do  horizonte  kantiano.  Em  “Sobre  a 

Educação Estética do Homem numa Série de Cartas”, sua obra principal sobre o tema, o 

esteta declara a ampla influência de Kant ainda na primeira carta, revelando que a “A 

Crítica da Faculdade do Juízo” contém os princípios que antecedem seu pensamento. 

Contudo,  desde  cedo  alguns  destes  princípios  parecem  insuficientes  a  Schiller,  que 

encara como problemática a divisão entre natureza e liberdade na filosofia de Kant. No 

desenvolvimento  de  suas  teorias  estéticas,  Schiller  julga  que  o  paradigma  estético 

kantiano  é  excessivamente  subjetivo  e  a-histórico,  impondo  obstáculos  tanto  ao 

desenvolvimento da filosofia estética quanto do pensamento ético. 

Em “The German Aesthetic Tradition”, Hammermeister aponta que antes de obter 

familiaridade com o pensamento kantiano, Schiller estudou cuidadosamente a estética de 

Baumgarten  e  sua  associação  da  sensibilidade  e  beleza  a  uma  espécie  inferior  de 

conhecimento,  conforme aparece  em 1788  no  poema  Die  Künstler,  no  qual  a  arte  é 

considerada uma preparação para o desenvolvimento do pensamento racional.  É notável 

36



que  então  tenha  escrito  “O  que  aqui  percebemos  como  belo  um dia  nos  virá  como 

verdade” (SCHILLER,  apud  HAMMERMEISTER.  2002,  p.  43). É  sabido  que  a 

sensibilidade é vista de maneira leibniziana, como algo que obscurece a racionalidade, 

embora isso se torne mais aceitável quando a manifestação se dá na forma da beleza. 

Esta posição é superada posteriormente, mas é importante para compreender por que 

após os estudos da “A Crítica da Faculdade de Juízo” Schiller toma como seu objetivo a 

descoberta de um princípio objetivo que supere o subjetivismo kantiano. 

A princípio, os escritos de Schiller sobre estética se ocupam da crítica das teorias 

filosóficas da arte que o antecedem sob a alegação de que estas carecem de um princípio 

objetivo ou, caso o possuam, negam a sensualidade por completo. A partir  disso, seu 

propósito  passa  a  ser  o  desenvolvimento  de  uma  teoria  da  arte  que  assuma  a 

sensibilidade e também ofereça um critério objetivo para a definição e avaliação das obras 

de  arte.  Em publicações  posteriores,  Schiller  continua  buscando  definir  este  princípio 

objetivo, embora também se ocupe majoritariamente da elaboração de uma teoria que 

relacione  arte  e  moralidade  dentro  da  dimensão  da  história,  em  oposição  à  teoria 

kantiana, notadamente desprovida deste aspecto. Por este motivo, Schiller ultrapassa os 

limites  do  idealismo  transcendental  de  Kant,  introduzindo  em  sua  teoria  uma 

fundamentação  histórica  e  antropológica.  Suas  considerações  sobre  a  história  levam 

Hegel a considerá-lo como seu precursor.

Embora  reconheça  a  grandiosidade  da  proposta  estética  de  Kant,  Schiller 

desenvolve um projeto de educação através da arte que abarca uma dimensão histórico-

política que não poderia ser pensada dentro da esfera autônoma do ser estético, conforme 

elaborada por Kant. O poder educativo da arte na obra de Schiller estimula mais que a 

imaginação;  serve  não  somente  para  harmonizar  as  faculdades  humanas,  mas  a 

sociedade como um todo (Cf. PUGH, 2007. p. 227). O papel das obras de arte em seu 

trabalho não é meramente abstrato, pois apresenta a educação estética como requisito 

imperativo para a formação de bons cidadãos. Contudo, Schiller não concebe a educação 

estética nos moldes tradicionais, com instrutores e um currículo de estudo como aquele 

dedicado ao ensino de conceitos científicos. Antes, trata-se mais propriamente do cultivo 

da sensibilidade individual. O filósofo defende que os seres humanos se transformam, 

sensível e moralmente, através da fruição das obras de arte; a experiência estética é uma 

condição necessária para que o ser humano reconstrua sua comunidade social e política 

fraturada pelo modus operandi da ciência moderna (Cf. SCHAPER, 1985. p. 153-168. In: 

The British Journal of Aesthetics. v. 95)

O peso da influência kantiana aparece claramente na terminologia dos trabalhos de 

37



Schiller, que utiliza entendimento, razão e imaginação para desenvolver sua própria teoria, 

cujo  objetivo  é  a  educação  estética.  Neste  processo,  algumas  noções  abstratas  do 

pensamento  de  Kant  são  adaptadas,  como  por  exemplo,  a  abolição  do  conceito  na 

contemplação  do  belo  como  meio  de  garantir  a  autonomia  do  objeto  estético, 

caracterizando-a como fim em si  mesmo.  Esta concepção de beleza converge com a 

posição  kantiana  acerca  do  belo  como  qualidade  inerente  do  objeto,  embora  na 

experiência estética haja mais em jogo que as propriedades físicas formais das obras de 

arte. No entanto, Schiller afasta-se de seu predecessor na medida em que discorda da 

separação entre  juízos  estéticos  e  morais.  Enquanto  Kant  defende a necessidade de 

afastar os dois tipos de juízo para preservar a autonomia da estética através do ideal de 

fruição desinteressada, Schiller os une fortemente e sustenta a necessidade de critérios 

objetivos para ambos. Tomar o senso comum como critério para os juízos estéticos lhe 

parece insuficiente, embora tampouco seja possível estabelecer algum critério fixo para a 

experiência estética, dada a sua natureza sensível. O ponto crucial é que a experiência 

estética envolve, na filosofia de Schiller, um elemento espiritual que não se apresenta na 

filosofia de Kant. É por esta razão que nos trabalhos do primeiro, a arte adquire potencial 

para criar harmonia entre a humanidade. 

Nesta perspectiva, o belo é autônomo e livre, mas está sujeito às regras impostas 

pela  sua  própria  natureza,  e  não  por  regras  externas.  Similarmente  a  Kant,  Schiller  

também associa a autonomia da beleza com o conceito de jogo, desenvolvendo-o com 

mais  profundidade.  Sabemos  que  a  experiência  estética,  na  perspectiva  kantiana, 

promove o livre jogo das faculdades humanas, que entram em harmonia, porém, segundo 

Schiller  o  estado  original  do  ser  humano  é  harmônico  e  unificado,  o  que  o  leva  a 

interpretar  Kant  como  um  dualista  e  atribuir  a  separação  das  faculdades  aos 

desdobramentos  do  pensamento  moderno.  Sua  estética  atribui  à  beleza  o  papel  de 

intermediar o encontro entre sensibilidade e razão, entre o físico e o espiritual, removendo 

as oposições entre eles.

A mais notável consequência desta posição aparece no fato de a beleza, ao nos 

oferecer  a  mais  genuína  liberdade,  conduzir  também  à  moralidade.  Evidentemente, 

Schiller  não se refere à liberdade nos moldes kantianos, não a abordando como algo 

fundado na autonomia humana. Em verdade, a liberdade em seu pensamento caracteriza-

se pelo equilíbrio entre os diferentes aspectos da natureza humana, sendo concebida 

como simultaneamente natural e moral (Cf. PUGH, Op. Cit., p. 206-7). A libertação interior 

ofertada pela experiência estética é a instância que possibilita a moralidade, pois através 

dela a tensão entre nossos desejos e nosso senso moral se dissolve. É problemático, 

38



contudo,  que  Schiller  tome  como  principais  os  aspectos  coletivos  da  moralidade  e 

considere o encontro com a obra de arte que a promove, essencialmente, um processo 

individual. Sua junção entre arte e moralidade tem dois pressupostos: o primeiro sustenta 

que apesar de todos os indivíduos possuírem responsabilidade moral e capacidade de 

agir de acordo com princípios morais, a conquista de uma comunidade moral transcende 

os esforços individuais e se torna uma tarefa política; o segundo consiste na crença de 

que esta mesma conquista de uma comunidade moral não pode ser atingida pela ação 

política direta,  seja ela educativa ou revolucionária.  Assim, o único meio de cultivar  a 

liberdade e  igualdade dos cidadãos é a educação estética,  responsável  por  mediar  o 

estado de natureza e o estado utópico da humanidade. A educação estética é o ponto 

central do pensamento de Schiller porque assume que os sentimentos e emoções podem 

ser treinados de modo a engrandecer e moralizar os indivíduos.  

O ser  humano é concebido como essencialmente moral,  e a educação estética 

incentivadora da moralidade é a estrada que o conduz à plena realização. Schiller se  

afasta completamente de Kant na medida em que admite que a experiência da arte, ainda 

que  independente  de  conceitos,  nos  impulsiona  em  direção  à  verdade,  à  melhor 

compreensão de nós mesmos e do mundo. O grande artista, o gênio, é mais que um 

favorito da natureza, pois possui um entendimento mais elevado da verdade e da beleza 

que está além da capacidade dos demais homens e mulheres. 

Tendo  a  moralidade  como  parte  integral  de  seu  pensamento  estético,  Schiller 

sustenta uma unidade entre natureza e moralidade que em momento algum aparece na 

teoria de Kant; onde ambos jamais convergem. Graças ao fato de Schiller se preocupar 

muito mais com a estética do que com qualquer outro aspecto da filosofia, sua teoria é 

capaz de unificar a beleza e as dimensões natural e moral, defendendo que o aspecto  

estético da existência humana não somente permite que façamos a transição da natureza 

para  a  moralidade,  mas  que  incorporemos  a  moralidade  dentro  da  natureza.  O 

desenvolvimento da capacidade humana de apreciar o belo em si mesmo nos torna livres,  

e não apenas momentaneamente, mas permanentemente, na medida em que nos inspira 

a ser moralmente autônomos. A liberdade estética simboliza também a liberdade moral, e 

somente nos valendo dela nos tornamos seres humanos íntegros.

 Enquanto que para Kant a ação moral está condicionada à obediência e ao dever,  

para  Schiller  é  necessário  que  a  sensibilidade  humana  seja  moldada  pela  educação 

estética e que suas faculdades sejam harmonizadas para que a vontade humana possa 

livremente cumprir  seu dever moral.  Isto o leva a conceber a educação estética tanto 

como um meio para a ação moral quanto como um fim em si mesma. Evidentemente, este 

39



não  foi  o  primeiro  esforço  da  filosofia  em  direção  ao  uso  da  arte  para  propósitos 

pedagógicos. Platão em “A República” já enfatizava o papel das artes na formação da 

juventude, porém, o projeto schilleriano de desenvolver a moralidade humana através da 

experiência  estética  não  tem  precedentes.  A  relevância  deste  ideal  de  formação  é 

fortalecida pela opinião negativa de Schiller  acerca da modernidade, o que a seu ver,  

torna ainda mais  imperativo  o  cultivo  das  virtudes morais,  conforme podemos ver  na 

seguinte passagem: 
O entendimento intuitivo e o especulativo dividiram-se com intenções belicosas em 
campos opostos, cujos limites passaram a vigiar com desconfiança e ciúme, e com 
a esfera a qual se limitou sua atuação, cada um deu a si mesmo um senhor que não 
raro termina por oprimir as demais potencialidades. Enquanto aqui a imaginação  
luxuriosa devasta as penosas plantações do entendimento, mais além o espírito de 
abstração consome o fogo junto ao qual o coração deveria aquecer-se e no qual  
deveria inflamar-se a fantasia. Este dilaceramento que arte e erudição introduziram 
no homem interno foi aperfeiçoado e generalizado pelo novo  espírito  de  governo.  
Certamente não se podia esperar que a organização simples das primeiras 
repúblicas sobrevivesse à singeleza dos primeiros costumes e das relações 
primevas; mas, em lugar de ascender a uma vida animal superior, ela degradou-se 
até uma mecânica vulgar e grosseira. (2002, p. 37)

Esta  opinião  sobre  a  modernidade,  somada  à  descrença  na  possibilidade  de 

mudanças de cunho político, fazem da arte não apenas o meio através do qual se torna 

viável atingir um estado ideal, mas também recupera a pureza e a inocência que foram 

corrompidas  no  curso  da  história  humana.  Conforme  Schiller,  em sua  nona  carta,  “a 

humanidade perdeu sua dignidade, mas a arte a salvou e conservou em pedras insignes; 

a verdade subsiste na ilusão, da copia será refeita a imagem original” (Op. Cit., p. 50).  

Aqui, Schiller se opõe a Platão e à sua associação entre aparência estética e a perda da  

verdade,  pois  em  sua  teoria  estética  advoga  que  as  obras  de  arte  salvaguardam  a 

verdade humana em épocas de decadência, e nelas reside a possibilidade de restauração 

da integridade da existência. 

Isto  denota  claramente  como o  interesse  primário  de  Schiller  na  estética  é  de 

natureza prática, e a isso se deve sua forte ênfase na função moral do belo. O esteta 

propõe um princípio objetivo da beleza, afirmando que este é liberdade na aparência para 

evitar as dificuldades de uma teoria subjetivista. Ao sugerir que devemos considerar o belo 

como atributo tanto dos objetos quanto do sujeito, o filósofo, mais uma vez, indica o belo  

como caminho para a superação de algumas dicotomias do pensamento moderno. 

No entanto, sua proposta de um princípio objetivo para a estética ainda apresenta 

algumas contradições, pois na mesma medida em que é atribuído ao grande artista o 

papel de ver e transmitir uma verdade superior invisível para a maioria das pessoas, o 

valor  cognitivo da obra de arte  não é inteiramente reconhecido.  Na vigésima primeira 

carta, lemos a aparentemente contraditória passagem “... a beleza não oferece resultados 

40



isolados nem para o entendimento nem para a vontade, não realiza, isoladamente, fins 

intelectuais  ou  morais,  não encontra  uma verdade sequer,  não auxilia  nem mesmo o 

cumprimento de um dever, e é, numa palavra, tão incapaz de fundar o caráter quanto de 

iluminar a mente” (2002, p. 106).

A cisão entre arte e verdade aumenta com a ideia de que a aparência estética, 

sendo  manifestação  da  liberdade,  está  alheia  à  realidade  empírica.  Contudo,  o  que 

Schiller  defende  com  esta  declaração,  que  parece  negar  o  núcleo  de  todo  seu 

pensamento, é que o belo não desempenha a função de determinar o homem, mas de 

libertá-lo plenamente. As obras de arte, embora sejam expressão da verdade oferecidas 

por  grandes  artistas,  gênios  que  logram ver  além da  aparência,  não  possuem em si 

mesmas conteúdo cognitivo ou moral, mas são caminhos para que o ser humano torne-se 

como  realmente  deve  ser:  livre,  tanto  da  coerção  da  natureza  quanto  da  legislação 

exclusiva da razão. É um erro pensar, assim, que a educação estética ofereça preceitos 

inequívocos para a ação moral; em verdade, ela constitui uma via de libertação da própria 

vontade, que para Schiller é a condição de possibilidade da moralidade. Por esta razão, é 

atribuído à beleza o papel  de nossa segunda criadora, pois esta enquanto fiadora da 

liberdade  da  vontade  possibilita  nossa  própria  humanidade.  De  acordo  com  Ricardo 

Barbosa em seu artigo “A especificidade do estético e a razão pratica em Schiller (2005. 

In: Kriterion, n. 112, p. 229-242):
Schiller  pensou  o  problema  da  unidade  da  razão  simultaneamente  sob  dois 
aspectos:  o  da  autonomia  das  formas  fundamentais  da  racionalidade  e  o  da 
permeabilidade  dessas formas. Nos ensaios publicados em Die Horen  depois do 
aparecimento  das  cartas  Sobre  a  educação  estética  do  homem,  Schiller 
concentrou-se tanto nos nexos entre a esfera estética e a razão prática, como em 
“Sobre o perigo dos costumes estéticos” e “Sobre a utilidade moral dos costumes 
estéticos”, quanto nos nexos entre aquela esfera e a razão teórica, como em “Dos 
limites  necessários  do  belo  particularmente  na  apresentação  de  verdades 
filosóficas”, fruto de sua polêmica com Fichte no verão de 1795, posteriormente 
fundido  com o  ensaio  sobre  o  perigo  dos  costumes  estéticos  e  publicado  no 
segundo volume dos  Escritos menores em prosa  (1800) sob o título “Sobre os 
limites necessários no uso das formas belas”. No centro de todos esses escritos 
encontra-se  o  mesmo tipo  de indagação:  se  e  até  que  ponto  pode o estético 
promover, ou prejudicar, seja a verdade, seja a moralidade. Em ambos os casos, o 
que está em jogo é um problema normativo, pois trata-se de estabelecer os limites 
do  gosto  e  as  condições  sob  as  quais  suas  exigências,  na  medida  em  que 
resultam de um princípio que o funda como uma esfera autônoma, são permeáveis 
às  exigências  da  verdade teórica  e  da  correção  prática,  ambas  radicadas em 
esferas igualmente autônomas.

Ao sustentar que o belo em si não contribui para o entendimento ou para a vontade, 

mas que apenas serve como ponte entre o estado de natureza e o estado moral, Schiller 

parece defender  que o  estado estético  é  apenas uma transição entre  o  primeiro  e  o 

segundo, enquanto em outros momentos esta mesma dimensão estética do ser humano é 

tida como um estado definitivo, fixo, que depois de ser alcançado através da educação 

41



torna-se uma realidade permanente (cf. DALHSTROM, 2006, p. 88). Esta ambiguidade é 

respondida, ao menos em parte, no final de suas cartas, onde Schiller afirma que o estado 

estético é um mundo independente cuja harmonia contrasta com as cisões do mundo real,  

e justamente por isso, é capaz de promover a transformação deste último.

De  acordo  com  a  interpretação  do  pensamento  schilleriano  desenvolvida  em 

“Verdade e Método”, na medida em que o esteta converte o pensamento transcendental 

acerca do gosto em um imperativo moral no qual o agir deve pautar-se pela estética, a 

própria arte assume o caráter de exercício da liberdade (Cf. GADAMER, 1999. p. 147). 

Isto  tem como consequência a oposição da arte enquanto bela aparência à realidade 

prática,  que  é  posta  como  uma  antinomia  e  não  mais  como  uma  complementação 

positiva, conforme encontra-se na tradição que remonta à antiguidade. 

As “belas artes”, que costumavam ser concebidas como um aperfeiçoamento da 

realidade passam a partir deste antagonismo entre realidade e aparência a configurarem-

se como autônomas. Mediante a dominação artística, somos lançados em um “reino ideal” 

que  atropela  os  limites  da  realidade,  se  impondo  além de  até  mesmo o  Estado  e  a 

sociedade. No momento em que o ideal de “educação pela arte” é substituído pelo de 

“educação para a arte”, o dualismo entre dever e ser da estética kantiana cede lugar a 

outro mais profundo; com a oposição da realidade à aparência, a conciliação entre este 

“reino ideal” e a própria vida não é universalizada. 

Isto  demonstra  que  a  tentativa  schilleriana  de  recuperar  os  aspectos  histórico-

políticos da arte não logra em atingir seus objetivos. Embora Schiller tenha colocado em 

questão os limites da estética kantiana causados pela dissociação entre a arte e seus 

elementos históricos, culminando numa subjetivização do ser estético, Roberto Machado 

em  seu  estudo  sobre  tragédia  intitulado  “O  Nascimento  do  Trágico:  de  Schiller  a 

Nietzsche”, demonstra quão próxima de Kant a estética de Schiller permanece (2006, p. 

54-5): 
 Fala-se muito do elogio de Hegel a Schiller, na Introdução de sua Estética, quando 
escreve que seu grande mérito foi, antes mesmo dos filósofos, ter ultrapassado a 
subjetividade e a abstração do pensamento de Kant e reivindicado a totalidade e a 
conciliação,  para fazer  de Schiller  predecessor de sua própria  definição da arte 
como apresentação  sensível  do supra-sensível,  minha  hipótese  é  que  o  supra-
sensível a que Schiller se refere não diz respeito a uma entidade metafísica, no 
sentido de um além-mundo ou de um absoluto, mas à subjetividade humana, ao 
homem, pensado como vontade livre ou liberdade moral, numa perspectiva muito 
mais  moral  do  que  propriamente  metafísica.  Schiller  segue  bem  de  perto  a 
concepção kantiana da lei  moral  exposta na Crítica  da Razão Prática como lei  
fundamental de uma natureza supra-sensível no sentido de uma lei da causalidade 
por liberdade. O supra-sensível é o que Schiller, em “Sobre o sublime” chama de 
“grandioso  absoluto”  e  localiza  no  interior  do  homem:  uma  “faculdade 
transcendente”, que possibilita a resistência moral à paixão, ao afeto, ao sofrimento; 
uma força ou um princípio racional, moral, capaz de opor um limite aos efeitos da 

42



natureza.  Posição  que  aproxima  Schiller  mais  de  Kant  do  que  do  idealismo 
absoluto. Não que Kant negue a existência de um supra-sensível acima de nós: 
Deus. Mas, defendendo que a lei moral, lei da causalidade por liberdade, é a lei 
fundamental de uma natureza supra-sensível, ele também afirma que a liberdade é 
um  supra-sensível  em  nós;  um  princípio  ativo,  mas  supra-sensível  que, 
independentemente da natureza e da causalidade mundana, determina fenômenos.

Diante destas considerações, constatamos que Schiller dá continuidade ao projeto 

iniciado com a filosofia kantiana, permanecendo na esfera da abstração da consciência 

estética que permeia toda estética idealista. Do ponto de vista do desenvolvimento desta 

tradição de filosofia da arte, devemos continuar com o exame do pensamento estético de 

Schelling,  que nos oferece uma oposição mais  sólida  à  estética  kantiana.  A proposta 

exposta em “Filosofia da Arte” é fundamental para a compreensão de como a filosofia se 

converte, dentro do idealismo, na busca de uma razão estética que somente pode ser 

superada pela devida investigação sobre o tempo próprio das obras de arte.

1.4 A Filosofia da Arte a partir do Absoluto

Acompanhando o desenvolvimento da tradição idealista no tratamento das obras de 

arte, conforme interpretado por Gadamer, observamos que o princípio transcendental para 

a  estética  fornecido  por  Kant,  fundado  no  conceito  de  gênio,  permeia  a  estética  de 

Schiller. Tal princípio transcendental apenas é abandonado na proposta de filosofia da arte 

lançada por Schelling graças ao desenvolvimento da noção de absoluto. De acordo com o 

exposto em “Verdade e Método” (1999, p. 114-5):
Diferentemente de Kant, o ponto de vista da arte tornou-se, com isso, aquele que 
abrange toda a produção inconscientemente genial e abarcou também a natureza, 
que  passa  a  ser  entendida  como  produto  do  espírito.  Com  isso,  porém,  se 
deslocaram os fundamentos da estética. Como o conceito do gosto do belo natural 
também sofre desvalorização, ou será entendido diferentemente. O interesse moral 
pelo belo na natureza,  que Kant descrevera tão entusiasticamente,  dá lugar ao 
auto-encontro do homem nas obras de arte.          

Devemos, portanto, explorar de que maneira a compreensão da arte passa a se 

articular a partir  da noção de absoluto. Para este objetivo, devemos nos voltar para a 

contribuição filosófica de Schelling. É crucial notar que delimitação kantiana do alcance da 

razão  é  completamente  rejeitada  por  Schelling,  que  se  ocupa  principalmente  do 

desenvolvimento de um sistema capaz de explicar nada menos que todas as coisas, sob a 

noção de absoluto.  Isto  está refletido na reabilitação da interpretação neoplatônica de 

Platão, pois a seu ver, a esfera ideal  é a própria realidade. Sua defesa platônica passa 

pelo argumento de que a opinião negativa do filósofo grego a respeito das obras de arte 

apenas traduz uma crítica ao realismo vulgar (cf. SIMPSON, 1989, p. x). 

43



 Esta ideia é particularmente cara ao projeto inicial de Schelling de unificar todas as 

ideias na ideia de beleza, tomada como a mais elevada em sentido platônico. Devido a 

este objetivo, as obras de arte são tidas como o mais significativo produto da humanidade. 

Ao  se  afastar  de  Kant  e  dissolver  a  separação  entre  fenômeno e  númeno,  Schelling 

defende que as obras de arte são a encarnação do ideal no real,  e não apenas algo 

através do qual a mente reconhece sua própria faculdade de julgar. A obra de arte passa a 

ser o lugar de convergência entre o real e o ideal, e precisamente por isso sua beleza é 

obvia e necessária.

Segundo a recapitulação de Hammermeister (2002) da estética alemã, antes da 

contribuição de Schelling, a questão do ser na filosofia da arte permanecia subestimada 

ou inteiramente desconsiderada. Ao examinar os conceitos de ser e de belo, Schelling 

busca recuperar a relação entre verdade e beleza. Nessa perspectiva, tanto Kant quanto 

Fichte falharam em compreender a essência da filosofia transcendental por manterem a 

distinção  entre  fenômeno  e  númeno.  Enquanto  o  projeto  kantiano  envolve  explicar  e 

compreender todos os fenômenos dentro dos limites da razão, Schelling, graças à sua 

influência romântica, abre espaço para que fatores irracionais auxiliem na formação do 

conhecimento. Fichte, de quem Schelling foi colega temporariamente, e cujos trabalhos 

repercutiram em sua formação filosófica, também é criticado por dar prioridade absoluta à 

consciência fundada na razão prática, considerando a natureza como instrumento para os 

fins da mente (Cf. BOWIE, 2003, p.74-5). 

Para  Schelling,  o  que  ocorre  é  precisamente  o  oposto,  pois  a  filosofia 

transcendental,  a  seu ver,  envolve  ir  além do círculo  da consciência para escapar  de 

permanecer como produto da intuição interna.  Reabilitar a noção de ser é importante, 

nesta perspectiva, para romper com a prioridade dada à consciência. Segundo Schelling, 

o ser necessariamente antecede a consciência, visto que nenhum conceito pode exaurir 

seu conteúdo.  Esta linha de pensamento culmina na rejeição da cisão entre sujeito  e 

objeto, a partir da qual o filósofo defende que a diferença entre ambos somente passa a 

existir devido a uma identidade prévia. A filosofia da identidade desenvolvida por Schelling 

tenta  ultrapassar  a  dicotomia  entre  mente  e  corpo  e  escapar  das  armadilhas  do 

pensamento  representacional.  Somente  a  partir  da  filosofia  da  identidade  podemos 

compreender sua concepção de arte, pois as obras artísticas promovem a interação de 

fatores  racionais  e  irracionais  (Cf.  BRAECKMAN,  2004,  p.  554.  In:  The  Review  of 

Metaphysics, V. 57).

A  arte,  segundo  sua  filosofia,  é  construída  como  identidade  das  atividades 

conscientes e inconscientes, e através dela, necessidade e liberdade se relacionam. A 

44



obra de arte resulta da incorporação do ideal dentro do real, aparecendo como produto de 

um jogo entre o absoluto (das Unbedingte) e o finito. A noção de absoluto surge com a 

finalidade de designar aquilo que jamais pode ser compreendido como uma coisa, aquilo 

que  necessariamente  escapa  a  conceituação,  na  medida  em que  é  alheio  à  própria 

separação  entre  sujeito  e  objeto.  Hammermeister  (cf.  Op.  Cit.,  p.  67-8)  nos  oferece 

evidências de quão cara é a noção de absoluto aos românticos, mostrando que Novalis 

desenvolveu este mesmo argumento. 

O  absoluto,  sendo  inacessível  por  conceitos,  apenas  poderá  ser  apresentado 

através da intuição intelectual, que por sua vez, é possibilitada pela intuição estética. Não 

há  possibilidade  de,  segundo  a  proposta  do  sistema  do  idealismo  transcendental, 

obtermos qualquer conhecimento objetivo do absoluto através da filosofia. A partir  daí, 

Schelling desenvolve a ideia de que obras de arte são capazes de nos oferecer uma 

compreensão privilegiada da unidade absoluta que precede a separação entre sujeito e 

objeto. De acordo com Machado (Op. Cit., p. 90): 
Por  um  lado,  em  continuidade  com  seus  escritos  anteriores  a  respeito  da 
apresentação do absoluto, Schelling defende, no Sistema, a existência, na própria 
inteligência,  de  uma  intuição  pela  qual  o  eu  é  por  si  mesmo  consciente  e 
inconsciente,  indicando que é apenas por  uma tal  intuição que poderemos,  por 
assim  dizer,  fazer  a  inteligência  sair  de  si  própria  e  resolver  o  problema  mais 
elevado  da  filosofia  transcendental:  a  explicação  do  acordo  do  subjetivo  e  do 
objetivo. Se é o absoluto que estabelece a harmonia entre a atividade objetiva e a 
atividade  subjetiva,  que  contém  o  fundamento  universal  da  harmonia 
preestabelecida entre o consciente e o inconsciente, esse princípio absolutamente 
idêntico só pode ser apresentado numa intuição intelectual. Mas isso não é tudo. 
Pois, por outro lado, Schelling dá, nesse livro, um passo importante na passagem 
da  limitação  kantiana  da  intuição  à  sensibilidade  para  a  concepção  metafísica 
moderna de intuição intelectual – ao estabelecer que essa intuição só existe na arte, 
é uma intuição estética. Sua tese a esse respeito é que o fundamento originário de 
toda  harmonia  entre  o  subjetivo  e  o  objetivo  só  pode ser  apresentado  em sua 
identidade originária pela intuição intelectual graças à obra de arte.   

Não há  oposição  entre  filosofia  e  arte  no  pensamento  de  Schelling,  embora  a 

primeira não possa ser completa sem a segunda, pois a seu ver, a filosofia não é mera 

atividade nem simples  conhecimento,  e  sim uma atividade inteiramente  permeada  de 

conhecimento. Há na filosofia uma unidade que não pode ser quebrada, pois apenas uma 

realidade é absoluta,  e  a partir  de uma essência única emana toda a diversidade na 

medida em que esta  totalidade indivisível  se  posiciona  sob diferentes  determinações, 

denominadas como potências.   

A arte, na medida em que não é determinada apenas pela atividade consciente, é 

capaz de promover a compreensão de elementos que escapam à consciência. Assim, a 

obra é tida como campo tanto para a atividade consciente, quanto para a inconsciente. O 

artista, de acordo com Schelling, é capaz de capturar algo de infinito que escapa de nossa 

45



compreensão.  Tradicionalmente,  a  intuição  estética  foi  relegada  a  uma  posição 

secundária, que dada a sua natureza representativa ou imitativa, estaria impossibilitada de 

conter  algo  de verdadeiro.  Porém, Schelling  rompe definitivamente  com esta tradição, 

identificando essencialmente a beleza com a verdade e defendendo que o belo não é uma 

propriedade da natureza,  estando mais intrinsecamente conectado à verdade que aos 

objetos naturais. 

Embora tanto a filosofia quanto a arte se fundem num princípio absoluto, Schelling 

enfatiza a construção histórica da arte, que segundo sua opinião, não é suficientemente 

levada em conta pela educação acadêmica. Em seu pensamento, a arte se desenvolve a 

partir da própria existência histórica da natureza, e esta posição exige uma concepção de 

tempo diversa daquela estabelecida como transcendental. Ao invés de conceber o tempo 

como condição transcendental  da experiência,  que é  puro  e desprovido de conteúdo, 

Schelling sugere que o tempo se estrutura em camadas que se exibem em movimento 

histórico. As obras de arte são tidas como produtos da própria determinação do tempo, e 

são  capazes  de  mediar  relações  dicotômicas  como  as  relações  entre  consciência  e 

inconsciência, liberdade e necessidade, universal e particular, de maneira esquemática, 

simbólica e alegórica.  Schelling concebe a história  da arte  não como uma história do 

progresso,  mas  como  uma  série  de  relações  entre  o  real  e  o  ideal,  denominadas 

Indifferenz. Apesar das distinções óbvias entre a arte grega e a cristã, o mundo do espírito 

se manifesta em ambas, determinando-as (Cf. SIMPSON, Op. Cit., p XIV-XV).

A noção de absoluto, para Schelling, é o fundamento que lhe permite sustentar que 

não há uma cisão insuperável entre particular e universal ou entre finito e infinito, pois  

ambos os aspectos se encontram unificados na arte. Esta concepção deriva da noção 

kantiana de gênio, segundo a qual é a natureza que fornece, através do artista genial, as 

regras  para  a  arte.  Na  interpretação  de  Schelling,  é  a  própria  natureza  como  força 

inconsciente que entra em jogo com a consciência do artista e produz algo inteligível que 

não pode ser explicado apenas pela razão. Antes, a obra de arte enquanto resultado de 

forças  opostas,  pode  nos  dizer  muito  mais  sobre  a  realidade  do  que  a  própria 

racionalidade,  eis  que  esta  está  sujeita  a  infinitas  interpretações,  enquanto  a  ciência 

somente pode tratar das relações de causa e efeito de uma série de eventos. Isto leva 

Schelling a afirmar que a arte é o verdadeiro órgão e documento da filosofia,  sempre 

registrando o  que  ela  não pode  representar  externamente,  conforme se apreende na 

seguinte passagem de sua obra:
Se a intuição estética é meramente a intuição intelectual tornada objetiva, é auto  
evidente que a arte é de uma só vez o único verdadeiro e eterno órgão e documento 
da filosofia, que sempre continua a nos falar daquilo que a filosofia não pode retratar  

46



em sua forma externa, a saber, o elemento inconsciente na ação e produção e sua 
identidade original. A arte é superior ao filósofo, precisamente porque ela se abre 
para ele como se fosse o mais sagrado dos  sagrados,  onde  queima em eterna  e  
original unidade, como se numa chama única, aquilo que na natureza e na história 
está afastado, e na vida e na ação, assim como também no pensamento, devem 
para sempre voar separadas. (1989, p. 231). 

Diante disso, podemos argumentar que não há nenhum acordo trans-histórico ou 

intercultural  que  estabeleça  critérios  para  o  que  é  arte,  mediante  os  quais  se  torne 

possível  definir  que obras se caracterizam como tal.  Porém,  para Schelling,  a  própria 

incapacidade de classificar conceitualmente a arte é justamente o que a torna significante, 

eis  que  sua  essência  é  desafiar  nossas  concepções  estabelecidas  e  abrir  novas 

possibilidades  de  compreensão  do  mundo  e  de  nós  mesmos.  As  obras  de  arte 

representam a identidade das atividades conscientes e inconscientes, embora uma não se 

converta  na  outra.  Antes,  as  tendências  conscientes  e  inconscientes  permanecem 

intactas, e é justamente a incapacidade de conciliá-las que garante a multiplicidade de 

interpretações das obras de arte. A ideia, tão cara ao romantismo, de que as obras de arte 

são  sujeitas  a  infinitas  interpretações,  embora  dependa  da  constante  colisão  entre 

consciência e inconsciência, se manifestam como quietude e grandeza, mesmo quando o 

conteúdo  da  obra  é  amplamente  emocional  ou  mesmo doloroso,  pois  este  é  o  traço 

fundamental da beleza (cf. BOWIE, 2006, p. 247). 

De acordo com Schelling, até mesmo o belo que somos capazes de identificar na 

natureza depende de nossa familiaridade com as obras de arte para ser reconhecido, e 

neste aspecto reside sua principal  oposição a Kant.  Enquanto o pensamento kantiano 

atribui ao gênio a função de favorito da natureza, assumindo que a mais elevada beleza a  

esta pertence, Schelling rejeita esta hierarquia e sustenta que os objetos criados pela 

humanidade  são  responsáveis  por  fornecer  os  critérios  que  nos  permitem  julgar  a 

natureza como bela.  Além disso, Schelling defende veementemente que as obras de arte 

são fins em si mesmas, e precisamente por isso elas mantêm sua integridade. Ter a arte 

como fonte de prazer sensível a degrada, e mesmo a tentativa de conectá-la à moralidade 

ou ao conhecimento é infrutífera, pois estes possuem finalidades específicas que não se 

integram à liberdade absoluta da arte.

Disto  se  segue  uma  noção  de  filosofia  que  é  incapacitada  por  sua  própria 

contradição, pois a tarefa da filosofia é pensar o absoluto, porém seu  modus operandi 

consiste  em conquistar  conhecimento  através  de  conceitos,  pelos  quais  o  absoluto  é 

inalcançável.  O sistema filosófico desenvolvido por  Schelling atribui  à arte  o papel  de 

articular e simbolizar o absoluto, cuja natureza é irrepresentável, de modo que tanto a 

ciência quanto a filosofia estão fadadas à incompletude caso não se alinhem à arte. Por 

47



este motivo, Schelling propõe que a filosofia e as ciências naturais retornem à poesia 

através de uma “nova mitologia”, que não é invenção de um único poeta, mas de uma 

“nova raça”, responsável por uma “poesia universal”, embora deixe em aberto como seria 

esta nova mitologia e em que ela consistiria. Em linhas gerais, a nova mitologia teria a 

função de unir a intuição estética à política, tornando a arte um instrumento da filosofia 

prática,  de  acordo  com  as  linhas  gerais  estabelecidas  no  “Mais  Antigo  Programa 

Sistemático do Idealismo Alemão” (Cf. STURMA, 2006, p. 224). A apreensão da obra de 

arte é sempre um fenômeno privado, porém através de sua incorporação numa mitologia,  

ela se converteria em fenômeno social.  De que maneira esta transição entre a esfera 

pessoal e a esfera pública seria realizada e como isto alteraria a própria produção artística 

é algo que Schelling jamais explicou em seu projeto (Cf. Ibid., p. 228).  

Porém,  nem  o  próprio  Schelling  sustentou  ao  longo  de  sua  vida  intelectual  a 

prioridade  inicialmente  dada  às  artes.  Em  sua  obra  “Filosofia  da  Arte”, a  filosofia  é 

equiparada à arte, e a própria linguagem passa a ser vista como obra de arte, pois é a 

expressão direta de um ideal, seja ele conhecimento, pensamento, sentimento ou vontade 

em algo real. A arte mantém seu papel de revelar aquilo que não pode ser subsumido aos 

conceitos,  entretanto  cabe,  em  última  instância,  aos  filósofos  interpretá-la.  Nesta 

perspectiva, arte e filosofia oferecem meios distintos de elaborar o que Schelling chama 

de “identidade absoluta”, que corresponde à compreensão da realidade.

No  paradigma estético  desenvolvido  por  Schelling  a  função  epistêmica  da  arte 

domina todas as outras,  enquanto  as  funções práticas  são ignoradas.  A obra de arte 

precede a ciência, sendo um produto do espírito humano cuja finalidade é revelar uma 

verdade diversa daquela da ciência, mais fundamental, e que serve de fundamento para 

as demais.  Sem a atividade reveladora da arte,  nenhuma investigação individual  seria 

possível. A noção de que as obras de arte podem, de alguma maneira, nos oferecer uma 

intuição estética do absoluto capaz de superar a distância entre sujeito e objeto, revelando 

a verdade, lança sua influência na filosofia da arte de Hegel, mas também posteriormente 

reverberará  nas  investigações  sobre  arte  de  Heidegger  e  de  Gadamer.  Devemos, 

portanto,  expor  aqui  de  que  maneira  Hegel  tratará  da  noção  de  absoluto,  e  em que 

medida suas críticas a Schelling nos oferecem uma filosofia da arte, pela primeira vez,  

ciente da historicidade das obras.

Ao  discutir  a  relação  de  Hegel  com  os  românticos,  Márcia  Cristina  Ferreira 

Gonçalves nos diz o seguinte (2002. In: Forum Deustch - Revista Brasileira de Estudos 
Germanísticos v. VI, p. 42-51): 

Uma das maiores diferenças filosóficas entre Hegel e Schelling se dá em torno do 

48



conceito de natureza, ou melhor,  da discussão sobre a relação entre espírito e 
natureza. A crítica de Hegel à concepção schellingiana de natureza, se estende, 
contudo, a toda uma forma de pensar romântica, que se inaugura no fim do século 
XVIII e início do século XIX, e que representa para Hegel uma espécie de ameaça 
ao estatuto racional conquistado a partir do movimento do iluminismo, como por 
exemplo,  o retorno de categorias filosóficas pré-reflexivas,  como o conceito  de 
revelação ou a ideia mesma de intuição.

Isto levará Hegel a desenvolver sua noção de espírito absoluto em oposição ao que 

Schelling desenvolveu como absoluto. Em princípio, a discordância não foi motivada por 

questões ligadas à filosofia da arte, mas exercerá profundas influências na concepção de 

arte hegeliana. O filósofo inicia suas “Preleções sobre Estética” delimitando seu campo às 

belas artes, categoricamente excluindo de seu escopo o belo na natureza e defendendo 

que  a  beleza  produzida  pelo  espírito  é  mais  elevada  e  superior  a  qualquer  objeto 

encontrado no mundo natural. Para melhor compreendermos como a arte se encaixa do 

pensamento hegeliano, devemos antes de tudo notar que, ao seu lado encontramos ainda 

a filosofia e a religião, sendo estes os três meios de expressão dos valores intrínsecos de 

uma civilização. Embora arte, religião e filosofia partilhem do mesmo conteúdo universal, 

eles  diferem  em  matéria.  A  arte  apresenta  seu  conteúdo  sensivelmente  através  da 

fabricação humana, a religião é expressa por meio de imagens mentais daquilo que é 

divino, e a filosofia se ocupa das concepções puras, dos conceitos.

Historicamente,  a  seu  ver,  a  humanidade  se  desenvolve  culturalmente  num 

movimento que sai da “sensação” para a “concepção” de maneira semelhante à retratada 

por Platão na saída da ignorância para o conhecimento. Isto leva Hegel, logo no início de 

suas lições, a justificar a relevância do estudo sistemático das obras de arte, visto que a 

princípio, as obras de arte se fundam na ilusão e na aparência. Além disso, lhe parece 

pertinente  questionar  a  possibilidade de investigação científica acerca  de objetos  cuja 

apreensão depende tão majoritariamente das sensações.  As representações do belo são 

sempre particulares,  dada a  ilimitada variedade de formas em que a  beleza pode se 

manifestar, porém, a atração humana por ela é um traço universal. Isto serve para Hegel  

como  um  indicativo  da  possibilidade  de  investigar  a  natureza  das  belas  artes, 

consideradas como manifestação da liberdade, salvaguardadoras das mais significativas 

representações dos povos que as produziram. Além disso, nas obras de arte o que é 

sensível  e  efêmero  se  combina  à  irrestrita  liberdade  do  pensamento  conceitual  para 

expressar uma realidade superior que brota do espírito. Segundo Hegel, as obras de arte 

não são apenas representações, mas apontam para algo de espiritual. É a partir daí que 

encontraremos, pela primeira vez na história da estética idealista, uma formulação da obra 

de arte como manifestação sensível da ideia. 

49



1.5 A Obra de Arte como Manifestação Sensível da Ideia   

É de conhecimento geral que Hegel apresentou sua estética em cursos ministrados 

em Heidelberg e Berlim, sem jamais publicá-la na forma de um livro. Após sua morte, 

notas de suas aulas foram reunidas e publicadas por Heinrich Gustav Hohto, que segundo 

historiadores,  tomou  algumas  liberdades  na  adaptação  do  texto  que  foi  denominado 

“Preleções  sobre  Estética”.  Embora  seja  difícil  precisar  quão  fiel  esta  obra  é  ao 

pensamento de Hegel, especialistas em geral concordam que os princípios estéticos ali 

expostos são coerentes com o sistema metafísico hegeliano (cf. WICKS, 1993, p 348). 

Entre os que aceitam a reconstrução do pensamento hegeliano empreendida por Hohto,  

encontramos Gadamer, que dela retira considerações fundamentais que sustentarão sua 

própria filosofia da arte.

Ainda que as obras de arte não sejam a maneira mais eficiente de conhecer a 

totalidade que Hegel denomina “Espírito Absoluto” (absolute Geist), elas podem e devem 

ser vistas sob a luz da investigação científica. A insuficiência da arte em revelar o divino se 

dá especialmente na época cristã, em oposição à época grega, na qual as obras de arte 

revelavam com sucesso o sagrado (cf. HEGEL, 2001. p. 34-5). Dado o fato de o esplendor 

e maior significado da arte ter ficado no passado, a ciência da arte aparece como mais 

necessária do que nunca. É relevante notar que Hegel associa a ciência à filosofia, pois “é 

tarefa  da  filosofia  considerar  um  objeto  segundo  a  necessidade,  que  não  pode,  na 

verdade,  ser  necessidade  subjetiva  ou  estar  submetida  a  uma ordem e  classificação 

exterior e assim por diante” (Op. Cit., p. 36).

 A  arte,  enquanto  produto  do  espírito,  tem  como  tarefa  trazer  os  mais  altos 

interesses do espírito à consciência. Para Hegel, o exame das obras de arte tem dois 

tipos  de  tratamento:  o  empírico,  que  cabe  aos  eruditos  interessados  em  conhecer 

amplamente as obras de arte particulares; e o teórico, tal como se mostra na “Poética” de 

Aristóteles e na “Ars Poetica” de Horácio, cuja finalidade é retratar os aspectos essenciais 

da obra, mas que servem, em última instância, para educar o gosto do apreciador da arte 

em  geral,  não  procedendo  de  maneira  verdadeiramente  filosófica.  Hegel  menciona 

também o crítico de arte Hirt e sua definição do julgamento estético e da formação do 

gosto  a partir  da  noção de beleza como completude.  Com isso,  Hirt  prescreve quais 

devem ser os elementos essenciais de uma obra para que ela seja artística, porém se 

distancia da verdadeira investigação filosófica. O objetivo de uma filosofia da arte deve 

ser,  antes de tudo, o significado da obra de arte, aquilo que ela simboliza, e não sua 

50



materialidade.  Segundo  Hegel,  a  erudição  tem seu  valor  somente  na  apreciação  das 

obras  de  arte  individuais  e  no  conhecimento  das  causas  históricas  que  as  cercam, 

partindo sempre do particular, do existente.

O projeto hegeliano, por outro lado, consiste em teorizar sobre o belo em si mesmo, 

sobre a  ideia.  Filosoficamente,  esta  tentativa  teve sua origem em Platão,  porém, nas 

palavras de Hegel “a falta de conteúdo inerente à ideia platônica não mais satisfaz às 

necessidades filosóficas  mais  ricas  de nosso espírito  atual”  (Id.,  p.  45).  Isto  o leva  a 

defender  que  a  investigação  platônica  foi  apenas  o  começo,  e  que  para  pensarmos 

corretamente  o  conceito  de  beleza,  devemos  simultaneamente  reconhecer  a  ideia 

universal e a existência particular. Com o reconhecimento da existência particular da obra, 

Hegel nega o caráter mimético da arte tal como defendido por Platão. Dada a necessidade 

da filosofia de demonstrar seus objetos, e não simplesmente mostrá-los como as demais 

ciências, Hegel determina que o ponto de partida de sua investigação seja a concepção 

usual de arte, tal como se apresenta na consciência comum, para que a partir desta se 

possa desenvolver mais rigorosamente seu conceito.

Inicialmente,  Hegel  aponta  três  determinações  usuais  da  arte:  é  produto  da 

atividade humana para atender às necessidades dos sentidos humanos, e possui uma 

finalidade em si mesma. Embora a arte seja realizada pelos seres humanos e não seja um 

produto da natureza, ela não se constitui como atividade puramente exterior e mecânica. 

Em  verdade,  é  obra  do  espírito,  e,  portanto,  possui  características  particulares,  não 

estando  obrigada  a  cumprir  normas  específicas  universalmente  válidas,  mas  mais 

propriamente renovando, de maneira constante, suas regras. Isto fez com que a obra 

fosse pensada como produto de um gênio, posição rejeitada por Hegel na medida em que 

a  própria  formação  do  talento  do  gênio  requer  essencialmente  uma  formação  pelo 

pensamento além da habilidade em produzir2. Outro aspecto importante se apresenta na 

tendência de valorizar mais a natureza que os produtos da atividade humana. Esta noção 

é rejeitada por Hegel, que atribui maior valor aos produtos humanos graças à sua relação 

com o espírito,  enquanto que os produtos da natureza, ao contrário das artes, jamais  

podem expor ideais divinos. O argumento de que a natureza é o próprio produto de Deus,  

enquanto que a obra de arte é inferior por ser criação de uma criatura, é descartado com a 

alegação de que criação a própria criação divina se fortalece com a consciência humana, 

conforme podemos averiguar na seguinte passagem (HEGEL, Op. Cit., 50-51):
Sobre este ponto, a consciência comum tomou como evidente a opinião segundo a 
qual o produto da arte humana está aquém do produto natural. Pois a obra não 

2 Hegel aponta os trabalhos da maturidade de Goethe e Schiller para demonstrar a importância da 
formação na produção das obras de arte (Cf. p. 50).

51



possui sentimento (Gefühl) em si mesma e nem vida; pelo contrário, vista como 
objeto exterior, é algo morto. Costumamos valorizar o vivo mais que o morto. Ora, 
é evidente que a obra de arte não tem movimento próprio nem é viva. O vivente 
natural  é uma organização realizada conforme a fins em suas mínimas partes, 
tanto externa quanto internamente. Em contrapartida, a obra de arte só alcança 
aparência  de  vitalidade  em  sua  superfície;  interiormente,  contudo,  é  pedra, 
madeira, tela, ou, como na poesia, representação que se exterioriza no discurso e 
nas letras. Mas não é este aspecto da existência exterior que torna uma obra um 
produto da bela arte; ela só é obra de arte quando, brotada do espírito, também 
pertence ao terreno do espírito, foi batizada pelo espiritual e somente expõe aquilo 
que é formada em sintonia com o espírito. Na obra de arte, o interesse humano, o  
valor espiritual que existe num acontecimento, num caráter individual, numa ação 
em sua trama e em seu desenlace é apreendido e se sobressai de modo mais puro 
e transparente do que no terreno da restante efetividade não artística. Por isso, a 
obra  de  arte  está  acima do  produto  natural,  que  não  fez esta  passagem pelo 
espírito.  Assim,  por  exemplo,  uma  paisagem  apresentada  com  sentimento  e 
conhecimento pela pintura, como obra do espírito, assuma uma posição superior à 
paisagem  meramente  natural.  Aliás,  nenhum  ser  natural  expõe  ideais  divinos, 
como a arte o faz.  

Aqui testemunhamos a maior razão através da qual Hegel rejeita a visão romântica 

da arte.  O projeto  de  superação da dicotomia entre sujeito  e  objeto,  a  partir  de  uma 

instância como o absoluto proposto por Schelling, que seria acessível por meio da intuição 

estética, se funda na necessária separação entre os produtos da arte e os da natureza 

(Cf.  Gonçalves,  2001,  p.  18).  Esta  distinção  será  fundamental  para  as  investigações 

acerca do tempo próprio das obras de arte, conforme veremos na segunda parte de nosso 

trabalho.  

Por trás da diferença fundamental entre o belo na arte e o belo na natureza, e  

através da subordinação do segundo ao primeiro, constatamos de Hegel concebe a arte 

como uma necessidade universal que emana da racionalidade humana, cujo objetivo é 

promover o reconhecimento do espírito através da produção exterior. Que a arte tenha 

seu fundamento e sua origem na racionalidade humana não torna menos importante o 

fato de ela se constituir como produção sensível. Porém, os aspectos sensíveis das obras 

somente se manifestam na medida em que se configuram como aparição sensível da 

ideia.  Esta  definição  da  arte  serve  para  garantir  sua  autonomia  fora  dos  parâmetros 

kantianos, que são rejeitados. Segundo Gonçalves (Op. Cit., p. 52):
A obra  de  arte,  no  sentido  hegeliano,  envolve  um  interesse  necessariamente 
espiritual, que difere dos interesses prosaicos de consumo e uso. A obra de arte  
não é nenhum puro ser-para-outro, como a maior parte dos objetos prosaicos, mas 
um ser-para-si, que atinge autonomia na medida em que tem potencialmente nela a 
subjetividade refletida. A não-liberdade ou o destino cego da vida prosaica, ligada e 
regida ainda por certos impulsos e interesses imediatos, contradiz a realização do 
ideal, que se dá pela primeira vez efetivamente por meio da arte.

Para Hegel, o fato de a arte estar destinada a despertar o sentimento de agrado 

causado  pela  beleza  é  o  que  a  afasta  das  outras  formas  de  conhecimento.  Os 

52



sentimentos despertados pela fruição da obra – sejam de temor, piedade, alegria ou alívio 

– sempre dependem do belo que, necessariamente, emana da arte.

Hegel  defende  que  sem  princípios  universais  para  a  compreensão  estética,  a 

apreciação sensível das obras de arte se torna dependente da formação (Bildung), que 

determina o gosto. O critério de gosto, no entanto, não é suficiente para dar conta da 

profundidade  das  obras  de  arte,  pois  é  excessivamente  superficial  e  incapaz  de 

reconhecê-las como manifestação do espírito. Com a insuficiência do critério de gosto, 

surge o conhecedor da arte, apto a discernir as várias influências históricas e culturais 

presentes nas obras. A erudição promove a fruição da obra de arte, embora Hegel afirme 

que ela não é o único elemento importante na compreensão da relação do espírito com a 

obra, ou mesmo com a arte em geral, pois ater-se estritamente aos aspectos históricos, 

culturais  e  formais  das  obras  pode  contribuir  para  que  o  intérprete  cegue  perante  a 

verdadeira natureza da arte na medida em que a compara com valores positivos, técnicos 

ou históricos. 

O essencial para que se apreenda o sentido da obra de arte é o reconhecimento de 

que,  embora  esta  somente  exista  graças  à  sua  aparência  sensível,  ela  não  é  dada 

meramente à sensibilidade, antes ocupando uma posição essencial para o espírito. Desse 

modo, concluímos que na perspectiva hegeliana, a obra jamais pode ser tida como um 

ente material, pois sua essência apenas pode ser compreendida a partir de sua relação 

com o espírito  humano. Enquanto os objetos do mundo são desprovidos de qualquer 

autonomia, servindo apenas para o uso de acordo com os desejos humanos, as obras de 

arte são tratadas como objetos existentes apenas para o lado teórico do espírito (cf. Op. 

Cit., p. 57), satisfazendo apenas os interesses espirituais.

A importância da existência da obra de arte particular no pensamento de Hegel 

separa radicalmente as investigações sobre a arte das ciências da natureza, pois estas 

últimas  sempre  buscam  atingir  princípios  universais,  enquanto  a  filosofia  da  arte 

necessariamente deve partir e permanecer na singularidade de cada obra. Por esta razão, 

Hegel  defende que o  sensível  na obra de arte  apenas aparece superficialmente,  não 

sendo a materialidade seu aspecto mais relevante. A obra de arte não é concebida como 

as coisas naturais, e sim se situa no meio do caminho entre a sensibilidade imediata e o 

pensamento ideal. Os aspectos sensíveis e espirituais precisam estar unificados para que 

a obra de arte possa verdadeiramente se manifestar como tal.

Já mencionamos que Hegel,  na mesma linha que Schiller  e Schelling,  rejeita a 

noção vulgar  de  que obras de arte  sejam, de  algum modo,  imitação da realidade.  O 

filósofo  descarta  igualmente  a  semelhança  da  obra  aos  objetos  representados  como 

53



critério para a definição do que é arte.  Também menciona as diferenças culturais e a 

patente dificuldade de se atingir uma noção universal de beleza como argumento contrário  

a  noção  de  que a  arte  imita  a  natureza.  A semelhança  entre  o  objeto  natural  e  sua 

representação é, para Hegel, apenas resultado de artifícios técnicos (Kunststücke) e não 

propriamente  obras  de  arte.  Somente  se  afastando  de  qualquer  concepção  mimética 

podemos  compreender  a  finalidade  que  Hegel  atribui  às  obras  de  arte  na  seguinte 

passagem (p. 66): 
A arte  deve efetivar  em nós aquele  conhecido  enunciado:  “Nihil  humani  a  me 
alienum  puto”.  -  Sua  finalidade  é  assim  expressa:  despertar  e  avivar  as 
impressões, as  inclinações  e  paixões  adormecidas  de  todo  tipo;  preencher o 
coração; permitir que os homens possam sentir – desenvolvido ou não – tudo que 
o ânimo humano possa ter,  experimentar e produzir  em seu ser mais íntimo e 
secreto; permitir que os homens possam sentir o que pode mover e excitar o peito 
humano  em sua  profundidade  e  em suas  múltiplas  possibilidades  e  aspectos; 
oferecer para o prazer dos sentimentos e da intuição o que o espírito possui de 
essencial e de superior em seu pensamento e na Ideia, a saber, a magnificência 
do nobre, do  eterno e do verdadeiro; igualmente, tornar apreensível o infortúnio e 
a miséria, o mal e o crime; ensinar a conhecer intimamente tudo que é horrível e  
horripilante assim como o que é prazeroso e beato; e por fim, deixar a fantasia livre 
no  jogo  ocioso  da  imaginação  assim  como  deixar  as  intuições  e  sentimentos 
sensivelmente excitantes se regalarem num encanto sedutor. A arte deve, por um 
lado, agarrar esta riqueza onipresente do conteúdo para completar a experiência 
natural de nossa existência exterior; por outro lado, deve excitar aquelas paixões 
em  geral  para  que  a  experiência  da  vida  não  nos  deixe  insensíveis  e  então 
possamos alcançar a predisposição para todos os fenômenos. 

Neste posicionamento, averiguamos a completa rejeição de qualquer interpretação 

da arte como simulacro do real. Antes, sua função é despertar sentimentos por meio da 

aparência, que em última instância, será o desenvolvimento e manifestação de todas as 

capacidades humanas e forças individuais,  em todas as direções possíveis.   Isto  leva 

Hegel  a  defender  que há dois  tipos de finalidade para a arte:  uma comum às partes 

singulares, e outra de natureza substancial,  superior à primeira. Enquanto a finalidade 

comum a cada potência desenvolvida pela arte é única, de acordo com o conteúdo do que 

ela busca incrementar, a finalidade substancial confere unidade a todas as outras. Sobre 

este último tipo de finalidade, Hegel argumenta que inicialmente desempenha o papel de 

moderar os apetites, auxiliando na superação da brutalidade e no domínio das paixões, de 

modo similar ao discutido por Aristóteles em sua “Poética”, através da noção de catarse. 

Porém, para Hegel, as obras de arte, ao invés de incentivarem uma espécie de união 

entre homem e natureza, são precisamente as ferramentas que permitem a separação de 

ambos. Nas palavras de Hegel (p. 69):
Podemos, na verdade, tomar de diferentes maneiras a afirmação corrente segundo 
a qual o homem deve manter-se numa unidade imediata com a natureza; mas tal  
unidade em sua abstração é justamente brutalidade e selvageria, ao passo que a 
arte dissolve esta unidade para o ser humano, o levanta com mãos suaves para fora 
desta prisão da natureza. A ocupação com os objetos da arte permanece 

54



puramente teórica e com isso chama atenção primeiramente para as 
representações artísticas em geral,  e em seguida igualmente para o significado  
            delas,  para a comparação com outro conteúdo e para a abertura  à  

universalidade de consideração e seus pontos de vista.  

A investigação desenvolvida por Hegel toma a obra de arte como instância que 

liberta  o  ser  humano  da  natureza.  De  acordo  com  o  filósofo,  isto  a  conduz  a  uma 

compreensão da finalidade da arte: o aperfeiçoamento moral através da purificação das 

paixões, novamente se assemelhando ao pensamento de Aristóteles. A concepção de arte 

como força que auxilia no domínio dos desejos e na purgação das paixões culmina num 

ponto  comum,  que  segundo  Hegel,  é  a  instrução.  A arte,  na  medida  em  que  logra 

manipular os sentimentos, transforma os seres humanos de tal modo que o filósofo afirma 

que esta é o primeiro mestre dos povos. A fruição da obra, o seu poder de deleitar e  

entreter são secundários, pois sua finalidade é instrutiva. A arte é apenas um do meio para 

a formação, em geral de princípios morais. No entanto, isto se deve mais propriamente ao 

fato  de  as  obras  de  arte  em geral  nunca  incentivarem a  imoralidade  do  que  a  uma 

característica moralizante da arte em si. 

Discordando da posição segundo a qual a moral é a finalidade última da arte, Hegel 

observa  que  o  ser  humano  eticamente  virtuoso  não  é  necessariamente  moral,  pois 

moralidade requer reflexão e livre escolha daquilo que é racionalmente escolhido como 

bom. A seu ver, a formação espiritual humana nos força a habitar dois mundos distintos: o 

da matéria,  que nos sufoca com desejos e paixões;  e o da ideia,  que fornece regras 

racionais universais para nossas ações. É tarefa da filosofia superar estas oposições, e 

embora a arte contribua tanto para a formação espiritual quanto para a moderação dos 

desejos e paixões, segundo Hegel, sua finalidade não deve ser compreendida a partir da 

utilidade. Antes, a arte é um fim em si mesmo e nenhuma utilidade obtida a partir das 

obras pode determinar seu conceito. 

Antes de propor sua concepção de finalidade da arte, Hegel examina o pensamento 

dos filósofos que o antecederam, como Kant, Schiller e Schlegel e na própria história da 

estética  enquanto  disciplina  filosófica,  e  encontra  a  necessidade  de  discernir  as  três 

formas  da  arte  de  acordo  com sua  relação com as ideias.  A primeira  é  a  simbólica, 

denominada assim devido ao fato de a ideia ainda não ter encontrado a forma, ou seja,  

ela é um modo de expressão que trata de seu assunto apenas de maneira indireta e  

aproximada. Como exemplo de simbolismo, Hegel aponta para a arte oriental panteísta, 

conforme se apreende através da sua interpretação: “por um lado,  mesmo nos piores 

objetos  introduz  o  significado  absoluto  e,  por  outro  lado,  força  violentamente  os 

55



fenômenos na direção da expressão de sua concepção de mundo; dessa maneira se 

torna bizarro, grotesco e destituído de gosto...” (p. 92). Hegel associa esta modalidade de 

arte  à  arquitetura,  e  a  considera  incapaz  de  conciliar  ideia  e  forma,  sendo,  por 

conseguinte, incapaz de expressar seu significado.

A segunda forma de arte, a clássica, consegue eliminar as deficiências da forma 

simbólica, na medida em que adéqua a forma à ideia através da representação corporal 

de figuras divinas.  Para Hegel  as esculturas gregas constituem uma concretização da 

espiritualidade,  e  a  antropomorfização  presente  nelas  é  uma  etapa  necessária  ao 

desenvolvimento  do  espírito.  A  forma  clássica,  contudo,  aprisiona  o  espírito  na 

particularidade da forma humana, devendo ser superada pela terceira forma: a romântica. 

Na forma romântica,  finalmente a arte consegue expressar  com profundidade a 

subjetividade  humana  e  expor  o  espírito  segundo  seu  verdadeiro  conceito.  Segundo 

Hegel, isto se deve ao surgimento e desenvolvimento do cristianismo, que une a natureza 

humana  e  a  divina  de  maneira  imediata,  capaz  de  ser  representada  sensivelmente. 

Devido ao fato de na concepção cristã Deus ser representado como espírito e não como 

indivíduo, a arte romântica é capaz de ultrapassar a si própria num movimento que a torna 

menos  dependente  da  materialidade.  Enquanto  a  arquitetura  e  a  escultura  são 

consideradas formas de arte  inferiores  por  estarem relacionadas à  arte  simbólica e à 

clássica  respectivamente,  a  arte  romântica  possui  três  meios  para  se  manifestar:  a 

pintura, a música e a poesia.

Na perspectiva hegeliana, a pintura trabalha com a imagem do homem e de seu 

ambiente, elementos presentes também na arquitetura e na escultura, porém de maneira 

menos dependente  do espaço e  da materialidade,  visto  que esta modalidade de arte 

dispõe apenas de duas dimensões. Ao invés de representar a beleza do corpo como faz a 

arte clássica, a pintura expressa a subjetividade sensível do artista. Hegel oferece como 

exemplo da influência cristã a pintura da Madonna e seu filho, na qual o foco não é a 

beleza do corpo, mas o belo no olhar de amor entre mãe e filho. O mesmo vale para o 

bom retrato, no qual o artista não se ocupa tanto da semelhança com o retratado, mas 

enfatiza a expressão de características subjetivas tais como a força do olhar, a postura, a 

suavidade no semblante. 

A segunda arte romântica é a música, cuja principal característica é a eliminação 

completa da espacialidade. Conforme Hegel, a idealidade da matéria aqui se manifesta 

apenas em idealidade temporal, servindo como ponto de transição entre a sensibilidade 

material abstrata da pintura e a espiritualidade abstrata da poesia. Como muitos de seus 

antecessores,  Hegel  tem  na  poesia  a  mais  elevada  forma  de  arte,  eis  que  em  sua 

56



concepção, somente ela pode se alçar acima das suas possibilidades históricas, sendo o 

meio mais adequado de expressão do espírito absoluto. Por não possuir limites espaciais, 

a  poesia  é  tida  como  meio  conceitual  para  a  expressão  artística,  finalizando  um 

movimento  de  independência  da  sensibilidade  iniciado  com  a  pintura  romântica.  Isto 

permite  que  a  poesia  nos  transporte  mais  diretamente  para  a  interioridade  da 

subjetividade humana. A poesia não somente se destaca das demais formas de arte, mas 

perpassa todas elas na medida em que é o meio mais puro para a manifestação do 

espírito. Nas palavras de Hegel “a arte poética é a arte do espírito tornado livre em si 

mesmo e que não está preso ao material exterior e sensível para sua realização, que se 

anuncia apenas no espaço e no tempo interiores das suas representações e sentimentos” 

(Op. Cit., p. 102). 

Observamos nesta posição que a tendência de dissolução dos meios sensíveis da 

arte representa um esforço para expressar o conteúdo não empírico do espírito. Por esta 

razão, Hegel sustenta que o elemento poético é universal, presente em todas as formas 

de arte.  As formas simbólica,  clássica e romântica são momentos da própria  ideia de 

beleza, que se purifica na medida em que se torna menos dependente dos elementos 

sensíveis, se convertendo, através da poesia, em pensamento. Segundo Wicks em “The 

Cambridge Companion to Hegel” (p. 359): 
A poesia aborda esta forma ideal de expressão, mas permanece atada à 
especificidade da linguagem através do seu uso de expressões figurativas. O mais 
profundo objetivo da poesia, o próprio objetivo do espírito humano em geral entra  
em conflito com as condições da expressão artística. Em última instância, a poesia 
aspira se tornar filosofia, mas continua ligada ao seu modo literário de expressão. 
Por esta razão a poesia contém traços que imediatamente apontam na direção dos 
modos mais avançados de expressão cultural, a saber, religião e filosofia3.   

Depois da classificação das Formas de arte, Hegel guia sua investigação para o 

conceito de beleza subjacente a toda manifestação estética. Em seu pensamento, o belo 

é tido como um modo específico de manifestar a verdade, o que situa a arte no mesmo 

âmbito  da religião e da filosofia,  as três expressando de maneiras distintas o mesmo 

conteúdo. 

Se a verdade contida na obra de arte apenas é expressa através da beleza, ainda 

assim ela  é insuficiente,  pois  Hegel,  em última instância,  defende a superioridade da 

filosofia dada sua capacidade de expressar-se conceitualmente. Isto justifica as inúmeras 

3Poetry approaches this ideal form of expression, but it remains tied to the specificity of language through its 
use of figurative expression. The deepest aim of poetry, the very aim of the human spirit in general, thus  
conflicts with the very conditions for artistic expression. Poetry ultimately strives to become philosophy, but it  
remains  bonded  to  its  literary  mode  of  expression.  For  this  reason,  poetry  contains  overtones  that 
immediately point in the direction of the more-advanced modes of cultural expression, namely, religion and 
philosophy. (Tradução nossa).

57



interpretações  de  sua  estética  que  compreendem  a  arte  como  um  estágio  inicial  de 

manifestação  do  espírito  a  ser  superado  pelo  desenvolvimento  da  filosofia.  Stephen 

Bungay em sua  obra “Beauty and Truth”  afirma que Christian  Hermann Weisse  foi  o 

primeiro a considerar que, embora muito difundida, esta posição não é coerente com o 

resto da obra hegeliana, pois parece substituir a racionalidade teorética pela historicidade 

teorética (1989, p. 31). O fato é que a divisão do espírito que caracteriza a arte como 

intuição, a religião como representação, e a filosofia como pensamento puro, dificilmente é 

conciliável com a posição segundo a qual estas três manifestações possuem o mesmo 

conteúdo. Porém, é a partir da unidade de conteúdo da arte, religião e filosofia que se 

sustenta a tese do fim da arte, que devemos examinar a seguir.

1.6 A tese hegeliana do fim da arte e o seu caráter passado

A arte,  constituída  como manifestação  do  espírito,  encontra  seu  limite  em sua 

própria figura sensível. Segundo Gadamer, na medida em que Hegel vê as obras como 

aparências  sensíveis  e  finitas  que  remetem  ao  invisível  e  infinito,  “a  arte  é  uma 

contradição  da  finitude  e  infinitude  que  só  experimenta  sua  dissolução  no  conceito 

filosófico da dialética especulativa e no saber absoluto” (GADAMER, 1994, p. 117). Esta 

dissolução corresponde à “morte da arte” e remete à própria realização histórica das obras 

de arte.  O espírito,  tendo como finalidade seu reconhecimento através do conjunto de 

suas  manifestações,  deve  necessariamente  passar  pelo  estágio  sensível.  Porém,  a 

realização plena do saber  absoluto apenas pode se concretizar após a superação do 

sensível. Isto se dá através do saber filosófico, no qual as contradições entre o sensível e 

o espiritual são finalmente resolvidas e esgotadas.  

A famosa tese hegeliana sobre o fim da arte sempre foi controversa, especialmente 

aos  olhos  daqueles  que  a  interpretaram  literalmente.  Na  medida  em  que  a  arte  é 

concebida como manifestação da verdade ao lado da religião e da filosofia, para Hegel se 

torna evidente  que sua função  somente  é  completa  durante  um determinado  período 

histórico, o da religião da arte (Kunstreligion) na antiguidade grega. Cabe à arte mediar o 

conhecimento que o homem tem de si mesmo, participando da própria constituição da 

identidade  do sujeito.  No entanto,  dada  a  natureza sensível  da  arte  e  sua tendência 

histórica à  libertação da matéria para atingir seu ápice na poesia, a verdade contida na 

arte inclina-se a manifestar-se cada vez menos sensualmente e mais conceitualmente ao 

ponto de ser substituída inteiramente pela filosofia. 

Esta tese se aproxima daquela sobre o fim da história,  cuja interpretação literal 

58



dificilmente  é  defensável.  A visão  de  que  a  finalidade  da  história  é  a  descoberta  do 

princípio  mais  elevado  do  desenvolvimento  histórico  é  a  própria  realização  deste 

desenvolvimento, ainda que sempre incompleta. Do mesmo modo, a tese do fim da arte 

em geral não é tomada como um anúncio do término de toda produção artística em todas 

as civilizações e de sua pronta substituição pela filosofia. Sobre o caráter passado da arte,  

conforme pensado por Hegel, Gadamer nos diz (2010, p. 76-7):
Eu defendi reiteradamente a tese de que a doutrina do caráter passado da arte 
significa em verdade a libertação da arte enquanto arte; uma tese para qual tenho 
em meu favor inicialmente a evidência linguística. A terminologia ensina como foi 
somente no tempo de Hegel que se afrouxou a tal ponto o laço entre as habilidades 
artísticas de todos os tipos e a “arte”, que a adição do termo “belo”, ou seja, que a  
expressão “belas artes” se tornou supérflua. Se quisermos elucidar a partir dai a 
doutrina do caráter de passado da arte, será preciso lembrar fundamentalmente 
que mesmo as declarações de Hegel sobre as passagens de uma forma artística 
para outra precisam indicar algo sobre o sentido do fim da arte e sobre o caráter  
passado da arte. Pois estas declarações também têm por meta tal “passagem”. 
Desse modo, porém, aprendemos que estes enunciados não são enunciados sobre 
o transcurso do acontecimento, mas sobre a ordem na reflexão filosófica. Eles têm 
em  vista  a  verdade  que  o  conhecimento  filosófico  consegue  distinguir  nas 
realidades fenomenais. Com isto, a questão sobre o passado da arte encontra-se 
na mesma linha que a posição inicial  da arquitetura  ou que a posição final  da 
poesia no sistema das artes – e, por fim, até mesmo que o problema conhecido do 
fim  da  história.  Esta  é  uma  analogia  extremamente  instrutiva.  Ninguém  pode 
duvidar aqui de que o fim da história não tinha outra coisa em vista senão o fato de  
nenhum princípio superior poder sobrepujar o ideal da “liberdade de todos”. O que 
é dito com isto não é que a história está no fim, mas que a história não pode mais 
ter lugar como um progresso no sentido da consciência da liberdade. Sim, talvez a 
história não possa ser vista absolutamente como um progresso, mas seja o esforço 
que  nunca  se  plenifica  por  produzir  na  realidade  aquilo  que  corresponderia  à 
autoconsciência da liberdade.  

Hegel, por vezes, parece ser inconsistente em sua história da arte, pois trata obras 

de períodos distintos juntamente para fundamentar sua tese sobre o movimento histórico 

da arte atingindo seu fim. Sua inspiração para este posicionamento não foi  inovadora, 

visto que Schiller também observava o desenvolvimento histórico da arte desde os gregos 

até a época cristã, e Schelling também incluiu este desenvolvimento em sua teoria para 

propor a nova mitologia. A principal diferença é que Hegel, em momento algum, propõe a 

recuperação de ideais gregos para renovar a arte. A maior divergência entre Hegel e seus 

supracitados  conterrâneos  reside  justamente  no  fato  de  que,  em  sua  concepção,  a 

mudança do estilo grego para o estilo cristão é a prova de que a arte sempre esteve neste  

processo  que  culminará  em  seu  fim.  Segundo  Gadamer,  não  há  inconsistência  na 

classificação  da  história  da  arte  hegeliana,  mas  sim  uma  interpretação  de  seu 

desenvolvimento que reitera a tese do caráter passado da arte (GADAMER, Op. Cit., p. 

77):
O caráter passado da arte, caso ele seja compreendido assim, não significa por 
isso de maneira nenhuma o fim da arte, mas implica tão somente o fato de a arte  

59



exercer  a  partir  daí  sua função  no interior  de uma exigência  de verdade mais 
elevada. Esta subordinação determinou de fato a história primeva da arte ocidental 
logo após a aparição do cristianismo. A arte alcançou sua justificação em lutas 
penosas contra a proibição às imagens características dos judeus e à revelação 
cristã, contra a pretensão à salvação da igreja. Na estética hegeliana, essa arte 
possui o nome genérico de arte “romântica” – o que quer dizer que ela remete a 
uma figura mais elevada da verdade. Aqui podemos nos lembrar do que era no 
fundo a forma romântica da arte aos olhos de Hegel. Em verdade, tal como ele diz,  
o mundo romântico só realizou uma única obra absoluta, e essa obra foi a difusão 
do  cristianismo.  Este  elemento  novo,  o  fato  de  o  cristianismo  ter  chegado  ao 
mundo e trazido consigo o fim da arte clássica, significa que para a arte romântica, 
ou seja, para as mais múltiplas figuras da criação artística, que a sua verdade é 
uma  verdade  romântica,  isto  é,  não  mais  uma  verdade  absoluta,  não  mais  a 
concordância entre fenômeno e ser. Por isso, em um grau particular, a pintura e a 
música são – e, naturalmente, antes de tudo a poesia – formas da espiritualização 
e  dissensibilização,  mesmo  que  sua  própria  forma  de  apresentação  seja  e 
permaneça sendo uma vez mais a forma do “aparecer sensível da ideia”.   

O mais forte argumento contra a interpretação literal  da tese do fim da arte se 

apresenta na colocação patente de que a época em que a arte não mais expressa os 

interesses mais profundos da humanidade é a sua própria, e que a partir dai, desde o 

século XIX, a arte pertence ao passado. Evidentemente, Hegel não poderia ter previsto a 

ruptura com os parâmetros estéticos clássicos, ocorrida na arte do século XX, tampouco o 

surgimento de novos meios de expressão artística tais como a fotografia e o cinema.  Do 

ponto de vista hegeliano, a arte como modo central de expressão cultural na antiguidade 

grega foi substituída pela arte romântica que, mesmo estando relacionada à religião cristã,  

não mais representava apenas o divino. Seu pensamento, ao priorizar o desenvolvimento 

histórico humano, assume que todos os povos chegam a uma época na qual a arte aponta 

para fora de si mesma, se aproximando da filosofia. 

Conforme Wicks, Hegel  acerta em afirmar que a arte é produzida em todas as 

civilizações. O modelo hegeliano que parte da sensação em busca da concepção é uma 

explicação  possível  para  o  desenvolvimento  cultural  humano,  ilustrando  que  as 

civilizações passam pelo estágio artístico, progridem para o religioso e finalmente chegam 

ao filosófico. O fim da arte é um movimento eterno que se repetiria entre todos os povos, e 

somado  à  declaração  hegeliana  de  que  cada  época  atinge  maiores  níveis  de 

autoconsciência que a anterior,  o fato de a arte moderna ter se desenvolvido de uma 

maneira que Hegel seria incapaz de conceber não anula sua teoria estética, mas apenas 

sua interpretação literal (cf. WICKS, op. Cit. p. 368-371). 

O fato é que em várias passagens de sua obra Hegel demonstra a crença de que 

sua própria época é o ápice do que ele considera civilização, deixando clara sua posição 

acerca da inferioridade cultural de outros povos. O tipo de etnocentrismo evidenciado em 

suas opiniões sobre os costumes não europeus definindo-os como “bárbaros, destituídos 

60



de gosto,  totalmente deformadores ou mesmo perniciosos”  (HEGEL,  op.  Cit,  p.  53)  é 

característico de sua época. A tese do fim da arte, nesta perspectiva, parece reflexo de 

uma visão de mundo orientada, teoricamente, em direção a justificar e ter a si mesma 

como a própria finalidade da história e do desenvolvimento humano. 

Contudo, a defesa da verdade presente na obra de arte proposta pelo sistema 

hegeliano  será  extremamente  influente  para  o  desenvolvimento  da  estética.  Gadamer 

sustenta que as contribuições de Hegel possibilitaram a libertação da arte enquanto arte. 

Na  medida  em  que  a  obra  de  arte  é  ontologicamente  definida  como  acordo  entre 

sensibilidade e pensamento puro realizado historicamente, ela é capaz de, materialmente, 

constituir uma expressão da verdade.  Dada esta própria natureza material e as limitações 

históricas, a arte não pode conter a totalidade da verdade como pretende a concepção de 

pensamento filosófico hegeliana. Embora se depare com esta limitação, a arte possui sua 

relevância como meio de expressão da verdade na medida em que, mesmo se incapaz de 

expressá-la conceitualmente, o faz a partir da multiplicidade do real. Costumes e normas 

de diferentes povos encontram mais facilmente espaço para se manifestar através da arte 

e não podem ser substituídos pelo conhecimento abstrato.

É relevante notar que Hegel também concorda com Kant a respeito de que obras 

de  arte  não  podem  ser  subsumidas  pelo  conceito,  o  que  nos  leva  a  pensar  que  a 

pluralidade da verdade manifesta através da arte não pode ser dispensada, mesmo após 

a afirmação hegeliana de que a arte pertence necessariamente ao passado. Segundo 

Gadamer,  a  arte  permanece  como  totalidade  do  passado  precisamente  porque  a 

totalidade é simbólica.  A arte  como forma de representação mais externa da verdade 

pertence ao passado apenas porque a  verdade do espírito  encontra  na  filosofia  uma 

maneira  mais  completa,  dada  sua  natureza  estritamente  conceitual,  de  exprimir  o 

verdadeiro. 

Seguindo  este  aspecto  do  pensamento  hegeliano  sobre  as  obras  de  arte, 

observamos que cabe à filosofia, dada a sua natureza conceitual,  exprimir a verdade; 

enquanto que cabe à arte expressar o belo. Tanto a verdade quanto a beleza refletem o 

espírito  absoluto,  porém a  verdade  reflete  as  coisas  como elas  são  conceitualmente, 

enquanto a beleza, por manifestar-se de modo sensível, reflete as crenças dos povos que 

produziram a arte através do qual o belo torna-se efetivo. Quando Hegel declara que a 

obra de arte jamais pode ser compreendida como um ente puramente material, mas que 

sempre  se  deve  ter  em vista  seu  conteúdo,  ele  está  defendendo  que  os  elementos 

materiais  da obra existem somente em função de encarnar,  de trazer a  existência ao 

sentido  que  seu  conteúdo  exprime.  Nenhum  aspecto  da  obra  é  dispensável  na 

61



compreensão do sentido de seu conteúdo e qualquer objeto no qual este conteúdo esteja  

ausente não pode ser considerado como obra de arte. 

Designando arte,  religião e filosofia como modos específicos de manifestação e 

reflexão de um mesmo conteúdo,  a  saber,  o  fundo metafísico  que sustenta  todo seu 

sistema, o espírito absoluto, Hegel finalmente distingue a arte dos demais produtos da 

humanidade e eleva a verdade sensivelmente manifesta na beleza das obras de arte ao 

status de legítima necessidade humana. Trata-se de uma necessidade que independe 

tanto da religião quanto da filosofia. A exemplo disso temos a arte religiosamente motivada 

que revela uma verdade não graças à natureza da religião, mas ao meio que a arte tem 

de encarnar a verdade através da beleza; ou mesmo a arte moralizante, cujo mérito e 

eficiência deve-se muito mais à sua beleza que propriamente aos princípios morais ali 

difundidos. Ao estabelecer esta primazia da arte em revelar a verdade especificamente 

através do belo, se torna evidente por que a arte é, também, uma maneira específica de 

nos afastar da natureza e se tornar o principal produto de seres que são eles mesmos 

cultura. 

Assim, quando uma obra de arte é bela, ela não é apenas bela, mas contém uma 

legítima verdade a respeito da cultura que a produziu. Isto aparece com clareza em nosso 

apreço pelas obras do passado, nas quais conseguimos vislumbrar valores e ideais de 

tempos que se foram. A tentativa de capturar o conteúdo das obras do passado justifica a 

atual  relevância  dos  museus  e  dos  esforços  gerais  em  preservá-las.  Quando  Hegel 

sustenta que a arte pertence ao passado, ele planta a semente do principio hermenêutico 

da  distância  temporal  como  critério  para  a  compreensão  tal  qual  como  virá  a  ser 

desenvolvido por Gadamer.  As interpretações do sentido da arte romântica, e mesmo da 

arte  moderna,  em  época  do  tão  alardeado  pós-modernismo  advoga  em  prol  dessa 

posição. A tese do caráter passado da arte e de seu fim torna patente a necessidade de 

uma  consciência  estética  ciente  de  sua  dimensão  histórica  para  que,  genuinamente, 

possamos compreender o que a existência da arte em geral significa filosoficamente, qual 

sua definição ontológica e como ontologicamente ela nos define.         

Devemos, assim, considerar que, se a obra de arte revela a verdade sobre um 

determinado povo e seus valores, devemos admitir que os juízos emitidos acerca de seu 

conteúdo, em última instância, não se dirigem apenas à obra, mas à verdade que ela 

contém,  sendo  portanto  juízos  morais.  Quando  Hegel  critica  os  pés  das  mulheres 

chinesas e os adornos africanos, o faz precisamente com base em juízos morais e não 

estéticos. Por mais inadequadas que estas críticas soem hoje, elas são reflexo da visão 

hegeliana de arte não apenas como expressão do belo dissociada do contexto histórico 

62



que a produz. O fato de critérios éticos poderem ser tomados como ponto de partida da  

avaliação das obras de arte ilustra uma ruptura com o paradigma kantiano do gosto como 

critério de apreciação estética. É importante notar que, para Kant, as obras de arte são 

produtos de um gênio, o favorito da natureza, e sua beleza jamais se equipara à natural,  

sendo sempre ontologicamente inferior; enquanto na perspectiva hegeliana o belo artístico 

tem mais valor que o natural. Isto abre espaço para que novas perspectivas sobre a arte 

sejam desenvolvidas fora dos parâmetros do idealismo alemão, introduzindo os aspectos 

existenciais  e  políticos  da  arte  como detentores  de  conteúdo  verdadeiro,  relevante  à 

investigação filosófica.

A guinada  estética  oferecida  pela  filosofia  hegeliana  aparece  com  clareza  no 

pensamento dos filósofos que o sucederam. A interpretação da controversa tese sobre o 

fim da arte como uma tese sobre seu futuro na modernidade serve como impulso para a 

libertação da arte de seu viés religioso ou moralizante. Desde o surgimento da estética 

como investigação de uma espécie de conhecimento sensível até a associação hegeliana 

entre arte e verdade a partir da noção de que a própria beleza é a manifestação sensível 

do verdadeiro, foi percorrido um longo caminho pautado pela diferença entre  techne ou 

ars (a arte no sentido de um produto humano que atende uma demanda) e as belas artes  

cujas obras adquirem uma relevância peculiar que não é traduzida através da utilidade. A 

influência  da  filosofia  da  arte  desenvolvida  por  Hegel  desempenha  uma  função 

fundamental na ruptura com qualquer viés utilitarista na compreensão das obras de arte. 

Hegel inaugura um novo paradigma para a filosofia da arte na medida em que toma as 

obras como expressão universal de um conteúdo verdadeiro, sem que isso desemboque 

numa concepção a-histórica de arte como a presente em Schelling. É precisamente o 

reconhecimento da historicidade das obras, ainda que de maneira confusa devido à tese 

do fim da arte, abrindo espaço para que a temporalidade específica da produção artística 

seja objeto de investigação filosófica. 

Embora Hegel exerça uma influência fundante na concepção gadameriana de arte, 

não é possível demonstrar a gênese da concepção de temporalidade do belo sem antes 

tratar  de  como  se  articulará  a  filosofia  da  arte  depois  da  contribuição  hegeliana.  É 

necessário,  portanto,  continuarmos nosso caminho de investigação acerca da tradição 

idealista  estética  com a  qual  Gadamer  dialoga,  e  a  partir  da  qual  é  possível  que  o 

hermeneuta  funde  suas  colocações  originais.  Por  este  motivo,  devemos  explorar  a 

posição desenvolvida por Schopenhauer, segundo a qual obras de arte nos fornecem um 

conteúdo  verdadeiro,  porém  inteiramente  desconectado  da  história.  Isto  nos  será 

relevante posteriormente devido ao impacto que tais ideias terão junto ao pensamento de 

63



Nietzsche sobre obras de arte. 

1.7 A obra de arte como verdade supratemporal

Os amplos estudos de Hegel  acerca das obras de arte foram feitos na mesma 

época  em  que  um  de  seus  maiores  críticos,  Schopenhauer,  empreende  suas 

investigações  sobre  a  obra  de  arte  e  chega  a  conclusões  diametralmente  opostas. 

Mostramos  como  Hegel  é  o  responsável  pelas  considerações  da  arte  como  produto 

intrinsecamente  histórico.  Nas  reflexões  de  Schopenhauer,  encontramos  uma  posição 

contrária, fundada na negação integral da historicidade. Arthur Schopenhauer marca seu 

lugar na história da estética graças à sua distância dos fundamentos idealistas comuns 

aos demais filósofos de sua época. Contemporâneo de Hegel, Schopenhauer se via como 

seu principal adversário, dedicando-lhe inúmeras críticas cujo teor varia entre o agressivo 

e o cômico. Opositor do  modus operandi da filosofia universitária alemã, Schopenhauer 

tomou Hegel  como símbolo  de  tudo  aquilo  que  lhe  parecia  problemático  no  discurso 

filosófico de seu tempo. 

Embora  o  trabalho  de  Schopenhauer  anteceda  cronologicamente  a  estética 

formulada  por  Hegel,  isto  não  é  relevante  em  nosso  estudo,  pois  a  visão 

schopenhaueriana sobre arte em nada se assemelha àquela da tradição idealista da qual  

nos ocupamos até agora. Embora se considere o verdadeiro herdeiro da filosofia kantiana,  

Schopenhauer desenvolve um sistema filosófico peculiar que não pode ser comparado 

com o de seus pares históricos.

Em sua principal obra “O Mundo como Vontade e Representação” Schopenhauer 

defende uma metafísica incomum em sua época, pois sua base, em ultima instância, não 

consiste  em  princípios  racionais,  defendendo  que  a  própria  razão  emerge  da 

irracionalidade  denominada  como  vontade  (Wille).  A  vontade,  no  sentido 

schopenhaueriano, é o ser. Tudo que é, é vontade. Tudo que pode ser conhecido, isto é, 

todos os fenômenos, ou como Schopenhauer coloca, as representações, possuem sua 

origem  nela.  Trata-se  de  uma  força  cega,  que  apenas  metafisicamente  pode  ser 

compreendida,  e  segundo  a  controversa  interpretação  schopenhaueriana,  a  vontade 

corresponde ao que Kant chama de “coisa-em-si”,  pois “situa-se” fora do espaço e do 

tempo, e justamente por tal  motivo, fora do principio da razão, sendo antes o próprio 

fundamento do mesmo. Disto se segue que a vontade não pode ser conhecida, ao menos 

não  no  mesmo  sentido  em  que  as  representações  são,  porém  é  possível  acessá-la 

através da intuição. É o método intuitivo, portanto, que Schopenhauer propõe utilizar para 

64



compreender a vontade, e a partir dela, explicar todas as representações constitutivas do 

mundo, desta maneira estabelecendo seu sistema. 

O que se entende usualmente como vontade nada é além de vontade racional, 

correspondente ao fenômeno mais visível do querer humano (SCHOPENHAUER, 2001. p. 

120). Este entendimento da vontade, conhecido imediatamente, precisa ser estendido a 

todos os outros fenômenos, colocado em uma dimensão além do homem; sendo esta a 

única maneira de alcançar o conceito de vontade, uma vez que este, diferentemente de 

todos  os  demais  conceitos,  não  possui  origem em qualquer  representação.  Partir  de 

qualquer  outro  conceito  para  tentar  apreender  o  conceito  de  vontade  seria,  segundo 

Schopenhauer, afogar-se em um conceito abstrato impossível de ser ultrapassado.

Do  mesmo  modo  que  a  vontade  racional  do  homem  pode  ser  percebida 

imediatamente em seus atos, a vontade enquanto essência de todo fenômeno pode ser 

observada  em  qualquer  uma  de  suas  possíveis  manifestações.  Isto  significa  que  a 

vontade está presente em toda e qualquer representação. A este respeito, Schopenhauer 

nos diz na seguinte passagem (Op. Cit., p. 119):

É refletindo sobre estes fatos que, ultrapassando o fenômeno, chegamos à coisa  
em si. “Fenômeno” significa representação, e mais nada; e toda representação, todo 
objeto é fenômeno. A coisa em si é unicamente a vontade;  nesta qualidade, esta 
não é de maneira nenhuma representação, difere dela toto genere; a representação, 
o objeto, é o fenômeno, a visibilidade, a objetividade da vontade. A vontade é a 
substância íntima, o núcleo de toda coisa particular, como do conjunto; é ela que se 
manifesta na força natural cega; ela encontra-se na conduta racional do homem; se 
as duas diferem tão profundamente, é em grau, e não em essência. 

Embora  profundamente  influenciado  pela  contribuição  filosófica  de  Kant, 

Schopenhauer  funda  seu  sistema  numa  interpretação  que  reduz  as  categorias  e 

modalidades kantianas a um único princípio: o da razão suficiente. O princípio da razão 

suficiente, segundo Schopenhauer, é uma expressão comum a vários conhecimentos  a 

priori,  sustentando  que  nada  é  sem  uma  razão  de  ser,  simplesmente  pelo  fato  de 

efetivamente ser tal qual é.

A  consciência  cognoscente,  composta  por  sensibilidade  interior  e  exterior, 

entendimento e razão,  divide-se em sujeito  e  objeto.  A esta consciência é evidente a 

relação  entre  as  representações,  nada  a  ela  se  apresenta  isoladamente.  É  somente 

valendo-se do princípio da razão suficiente que esta faculdade pode ser exercida, isto é, 

apenas  devido  ao  mesmo  que  as  representações  apresentam-se  distintas  umas  das 

outras, não obstante, conservando o que é comum a todas as formas. É exatamente este 

fundo  comum  a  todas  as  representações  a  maior  expressão  do  princípio  da  razão 

65



suficiente em seu aspecto mais universal.

O princípio em questão é a expressão geral das formas fenomenais, que possuem 

sentido interno e externo – tempo e espaço,  respectivamente.  A união das formas de 

sentido interno e externo é operada pelo entendimento. Contudo, o entendimento isolado 

não é capaz de dar conta da realidade empírica tal como ela nos é apresentada, uma vez 

que o sujeito somente pode conhecer imediatamente pelo sentido interno. Se de fato isto 

ocorresse, a consciência estaria subordinada apenas ao tempo, que como intuição pura 

não permitiria nada além de uma única representação. 

A condição para a apresentação de diversas representações à consciência é a 

ação causal sobre os sentidos, isto é, a lei da causalidade. É ela que impõe ao sujeito o 

conhecimento  mediato  referente  ao sentido  externo,  sendo,  portanto,  indeterminada  a 

priori.  O  princípio  da  razão  suficiente  como  lei  da  causalidade  é  denominado  por 

Schopenhauer  principium rationis suficientis fiendi. Este sustenta que devido ao fato de 

todas  as  representações  que  compõem  a  realidade  empírica  estarem  relacionadas 

através do tempo em que se apresentam, o mundo, tal como nos é disposto, não poderia 

ser como é caso não houvesse a lei de causa e efeito.  

Nesta concepção, o espaço, o tempo e a causalidade existem na consciência, ao 

modo kantiano, com suas leis e formas, apartados das representações que lhe conferem 

conteúdo e, por conseguinte, podem ser encontrados no sujeito como modos de intuição, 

ou  nas  representações,  como  suas  propriedades.  É  esta  estrutura  que  permite  o 

conhecimento das inúmeras representações da vontade (Cf. MACHADO, 2006, p. 168). 

O puro sujeito cognoscente é incapaz de conferir qualquer significação à vontade, 

pois esta se encontra fora da representação. Possuir uma raiz no mundo, ou seja, ter uma 

dimensão  de  representação  é  requisito  para  qualquer  possibilidade  de  conhecer.   O 

conhecimento  do  sujeito  cognoscente  possibilita  o  mundo  como  representação,  no 

entanto, este conhecimento tem como condição necessária a existência do corpo (cf. Ibid. 

p. 109). O corpo é o ponto de partida do entendimento para a intuição do mundo, dado 

que somente mediante ele o indivíduo pode distinguir-se das outras representações. Com 

isto, Schopenhauer nos diz que sem ele todos os objetos seriam incompreensíveis. O 

corpo  se  dá  ao  indivíduo  de  duas  maneiras:  como  representação  no  conhecimento 

fenomenal,  onde  é  um objeto  entre  outros,  sujeito  às  leis  do  entendimento;  e  como 

princípio imediatamente, isto é, intuitivamente conhecido, ou seja, vontade. O homem é, 

portanto, vontade e representação. Trata-se de duas dimensões que são inseparáveis, 

pois tanto um ato voluntário quanto a ação do corpo são o mesmo, que se dá de duas 

maneiras  –  imediatamente  (como  vontade)  e  mediatamente  (como  representação 

66



sensível) (Cf. GUYER, 2006, p. 93-4).

Ao conceber  o  corpo como vontade  tornada visível,  ele  deduz  que  a  partir  do 

acesso  individual  que  temos  a  ele,  podemos desvendar  esta  força  cega  denominada 

vontade. Observamos nisso uma rejeição ao paradigma cartesiano da separação entre 

mente e corpo, porém sem uma fundamentação filosófica verdadeiramente aprofundada, 

tendo em vista que a relação entre o indivíduo e a vontade nunca é realmente esclarecida. 

Schopenhauer simplesmente assume que todas as ações humanas se guiam pela força 

egoísta  da  vontade,  que  jamais  chega à  satisfação  plena.  De acordo com o sistema 

metafísico schopenhaueriano, a insatisfação de nossos desejos é uma constante e, dada 

esta  estrutura  da  própria  existência,  estamos  fadados  ao  sofrimento  de  lidar  com  a 

incessante necessidade desenfreada de tentar atender aos anseios da vontade. 

A ausência  de  aspectos  teleológicos  no  sistema  schopenhaueriano  promove  a 

compreensão da existência humana como a origem de todo sofrimento individual, pois o 

ser  humano assume o  papel  de  mera  marionete  da vontade,  sem a possibilidade de 

escapar  da  impossibilidade  de  atender  a  todos  os  seus  desejos.  Mesmo  que 

hipoteticamente  fosse  possível  uma  plena  realização,  segundo  a  argumentação  de 

Schopenhauer, apenas nos restaria o tédio. 

A reflexão estética do filósofo também é modelada por esta perspectiva pessimista: 

atormentado pelo impulso incessante da vontade que nunca pode ser satisfeita, o homem 

encontra nas obras de arte um meio de conter, de acalmar esta força. Isto confere às 

obras  o  status de  consolo  existencial  para  a  humanidade,  atribuindo-lhe  o  caráter  de 

necessária. Isto não significa, contudo, que nesta perspectiva a arte ganhe uma dimensão 

privilegiada. Ela é apenas uma etapa no caminho para a superação definitiva da vontade,  

que seria a única via eficiente para escapar do sofrimento (Cf. FOSTER, 2006, p. 214-5). 

Schopenhauer sustenta que há três maneiras para que o indivíduo se liberte do 

domínio da vontade: a primeira e menos eficiente é a experiência estética, a segunda é a 

compaixão, que adquire status de princípio ético, e a última é a negação ascética da 

vontade  através  da  rejeição  das  próprias  necessidades  físicas.  Dada  a  dificuldade 

intrínseca  que  a  maioria  dos  indivíduos  tem  de  dedicar-se  ao  asceticismo,  as  duas 

primeiras alternativas são mais difundidas. Tendo em vista a natureza efêmera, tanto da 

arte quanto do ato de compaixão, ambas são tidas como mero paliativo para fuga da 

inexorável miséria humana.

A questão da finalidade da arte está prontamente respondida dentro da constelação 

de pensamento de Schopenhauer: obras de arte são os objetos que, de alguma maneira, 

possuem a propriedade de aliviar  a pressão causada pelas demandas incessantes da 

67



vontade. Que outras consequências esta visão de mundo traz às nossas investigações 

sobre a arte? Como se diferenciam as obras de arte dos demais artefatos a partir  do 

consolo  como  critério  de  definição  do  que  são  objetos  estéticos?  Outros  meios 

temporários de suavizar o peso da existência, como o entretenimento em geral, teriam o 

mesmo valor  que  obras  de  arte?   De  acordo  com os  princípios  epistemológicos  que 

fundamentam o  sistema  schopenhaueriano,  os  objetos  somente  existem como  tal  no 

mundo fenomênico graças à própria estrutura de nossas faculdades cognitivas, e somente 

se  manifestam  através  das  representações  dentro  do  tempo  e  do  espaço.  Estas 

representações são mera aparência da “coisa-em-si”, isto é, da vontade e, portanto não 

podem possuir  valor  intrínseco.  Entretanto,  em casos  excepcionais,  esta  restrição  de 

nossas  faculdades  cognitivas  é  suspensa,  se  libertando  dos  interesses  da  vontade  e 

permitindo que o sujeito, através da contemplação desinteressada, supere a si mesmo. 

Esta exceção constitui a experiência estética.

A suspensão da vontade descrita por Schopenhauer nada mais é do que a noção 

kantiana de contemplação desinteressada. Já vimos que, de acordo com Kant, o belo é 

aquilo que agrada sem satisfazer a qualquer interesse, e justamente por esta razão pode 

ter  autonomia.  Na interpretação de Schopenhauer,  porém,  o  desinteresse ganha uma 

ênfase diferente na medida em que é o próprio estado desinteressado que lhe importa, e  

não o prazer estético da fruição da obra sem influências externas. Ter a contemplação 

desinteressada como ponto de partida de uma relação com a obra de arte cuja finalidade 

é  cessar  as  exigências  de  um  impulso  inesgotável  é  paradoxal,  especialmente 

considerando que Schopenhauer crê que é precisamente a vontade que origina todas as 

ações humanas. Esta posição é justificada pelo filósofo através de outra noção kantiana: a 

de  gênio.  A  produção  do  gênio  tem  o  caráter  peculiar  de  induzir  à  contemplação 

independentemente do princípio da razão suficiente, embora os motivos para isso não 

sejam explorados filosoficamente em sua obra. 

A figura  do  gênio,  do  artista  capaz  de  dominar  a  vontade,  é  profundamente 

influenciada  pelo  romantismo.  No  entanto,  no  sistema metafísico  schopenhaueriano  o 

gênio não mais expressa sua subjetividade individualmente, mas representa a superação 

dos aspectos individuais na medida em que o artista consegue colocar de forma sensível 

sua própria liberdade do jugo da vontade e nisso revelar verdades metafísicas, que são o 

próprio cerne do conhecimento genuíno (cf. FOSTER, 2006. p. 213). A defesa das obras 

de  arte  como  detentoras  de  conteúdo  verdadeiro  realizada  por  Schopenhauer  é 

absolutamente diversa daquela proposta por Hegel. Embora ambos pareçam chegar a 

conclusões similares, Hegel, conforme vimos, sustenta que a verdade das obras de arte 

68



possuem raízes históricas e culturais, enquanto Schopenhauer entende a verdade da obra 

como universal dado seu caráter metafísico.

A maior  ruptura entre Schopenhauer e seus antecessores,  excetuando-se Kant, 

reside justamente no descarte completo de qualquer dimensão histórica para as obras de 

arte. Enquanto Schiller considera as diferenças entre a arte da antiguidade grega e a de 

sua época como relevantes para pensar o sentido da arte em geral, e Schelling busca 

remeter ao passado para fundar seu projeto de uma Nova mitologia, Schopenhauer vê 

todas as manifestações históricas como puramente acidentais (Cf. HAMMERMEISTER, 

Op. Cit., p. 125). De acordo com a fundamentação metafísica de seu pensamento, não há 

diferenças ontológicas entre oriente e ocidente, e toda particularidade da arte ao longo da 

história é contingente. 

A relevância da arte e mesmo a natureza de sua produção, para Schopenhauer, 

somente pode ser compreendida a partir desta negação da historicidade. A verdadeira arte 

tem sempre a função de ir além das representações, que, na perspectiva do filósofo, são 

compreendidas como ilusões, e exprimem sensivelmente ideias que não são acessíveis 

de nenhum outro modo. Através da consciência do gênio, a consciência ordinária adquire 

o privilégio de ver além das representações do tempo e do espaço, momentaneamente se 

libertando das atribulações causadas pela vontade. Desprezando os elementos históricos 

presentes  na  obra,  Schopenhauer  sustenta  a  universalidade  da  arte,  que  deve 

necessariamente se fundar na força da natureza e em seu caráter perene, de acordo com 

o que lemos na seguinte passagem (SCHOPENHAUER, 2003, p. 53):
Para quem bem apreendeu isso e sabe distinguir  a Ideia de seu fenômeno, os 
eventos do mundo terão sentido somente na medida em que são as letras a partir 
das quais se pode ler a Ideia de homem. E assim se examinará a história e o curso 
do mundo. Não mais se acreditará, como a maioria das pessoas, que o tempo, ou 
nele,  algo absolutamente real  alcança a sua existência,  ou que o tempo e seu 
conteúdo, a história universal enquanto um todo, tenham princípio e fim, plano e 
desenvolvimento,  cujo  objetivo  último  seria  a  perfeição  suprema  do  gênero 
humano. 

A consequência desta posição é encontrada na definição das artes como reflexos 

das ideias como objetivação da vontade, ou seja,  a arte não representa as coisas do 

mesmo  modo  que  elas  existem  usualmente,  sendo  apreendidas  pelas  faculdades  do 

entendimento e da razão. Ao pensar a arte como reflexo da ideia, Schopenhauer incorpora 

elementos  platônicos  em  sua  filosofia  da  arte,  argumentando  que  a  obra  é  a 

representação  da  própria  ideia,  não  se  constituindo  meramente  a  partir  de  sua 

materialidade (Cf. MACHADO, Op. Cit., p. 172). Uma obra significativa, portanto, não se 

ocupa do particular, mas da ideia universal, que nada mais é do que a objetivação de seu 

69



princípio metafísico da vontade.    

A relação da arte com a negação da história dentro do sistema de Schopenhauer é 

significativa a ponto de determinar a própria função da arte, pois a noção de que as obras 

são chaves para a  libertação,  ainda que momentânea,  das exigências  da vontade se 

funda no fato de que a experiência estética, para Schopenhauer, é capaz de filtrar todo 

conteúdo contingente e expor o essencial  à humanidade. Isto significa que através da 

contemplação  das  obras,  o  ser  humano  pode  tornar-se  ciente  das  características 

acidentais da história, e observar o que há de universal por debaixo delas. 

A beleza manifesta  na arte  é definida  pela  adequada objetificação da vontade, 

apenas ocorrendo graças aos esforços do gênio. Esta concepção do belo é obscura na 

medida em que não oferece qualquer espécie de critério que possa indicar as diferenças 

entre um artista genial e um mero artesão, e torna-se ainda mais nublada com a afirmação 

de que o prazer estético obtido pela contemplação da natureza em nada difere daquele 

específico das obras de arte.  Nesta perspectiva,  a única vantagem que a experiência 

estética da arte oferece, além da fruição do belo natural, é a representação da ideia livre  

de elementos acidentais, conforme podemos ler em (SCHOPENHAUER, 2003, p. 84):
A obra de arte é simplesmente um meio de facilitação do conhecimento e da Ideia, 
no qual repousa aquele prazer. A ideia se nos apresenta mais fácil a partir da obra 
de arte do que imediatamente a partir da natureza ou da efetividade; isso se deve 
em grande parte  ao  fato  de  que  o  artista  conheceu só  a  Ideia  e  não  mais  a 
efetividade,  também ter  reproduzido  puramente  em sua  obra  somente  a  Ideia, 
destacada da efetividade com todas as suas causalidades perturbadoras; portanto, 
ele expõe de maneira mais pura do que se encontra na efetividade o essencial e 
característico desta.   

A equiparação do belo artístico ao belo natural é apenas mais uma das muitas 

inconsistências da estética schopenhaueriana, pois seu rompimento com os parâmetros 

idealistas para a investigação filosófica da arte propõe uma concepção individualista da 

relevância  dos  objetos  estéticos.  Isto  implica  na  perda  dos  sentidos  moral,  político  e 

cultural da arte, que passam a ser compreendidos como acidentais. A função da obra de 

arte torna-se ainda mais próxima àquela da religião, pois ambas têm como objetivo a 

revelação de algo que não pode ser apreendido através das representações comuns e as 

duas também são dotadas de caráter redentor.   

Embora  Schopenhauer  reserve  à  arte  o  poder  de  transformar  o  ser  humano, 

apaziguando o sofrimento inevitável da própria existência, a sua concepção das obras de 

arte  como entes  residentes  num domínio  supratemporal  culmina  no  esvaziamento  da 

verdade da obra de arte,  visto que a única coisa que pode ser obtida da experiência 

estética é a consciência da imutável  miséria do mundo, e a subsequente negação do 

70



mesmo. A beleza dentro do pensamento de Schopenhauer está a serviço da negação da 

vontade, e junto com isso a rejeição do próprio mundo, tida como único caminho possível 

perante o pessimismo de seu pensamento. 

A verdade metafísica atribuída às obras de arte é somente uma: a negação da 

vontade.  A conclusão que a experiência estética deve obter já está prescrita na filosofia 

do próprio Schopenhauer, a saber, que somos guiados por uma força cega que jamais 

pode ser satisfeita, e esta é a origem do nosso sofrimento. O único meio de escapar dela 

é  fugindo da própria  estrutura  da vida,  reconhecendo a  índole  ilusória  e  rejeitando-a. 

Concluímos nisso, que toda a investigação estética de Schopenhauer tem como propósito 

apenas reforçar o próprio princípio de seu sistema. As consequências de sua posição não 

apenas  esvaziam  o  valor  das  obras  de  arte.  Elas  também  são  absolutamente 

incongruentes dado que jamais se esclarece como uma metafísica anti-racionalista pode 

fundamentar uma visão da obra de arte como algo capaz de revelar a verdade.

Estas considerações são importantes para o nosso trabalho na medida em que nos 

mostram  que  o  reconhecimento  da  historicidade  das  obras  de  arte  não  ocorreu  de 

maneira unívoca dentro da tradição. Ao mesmo tempo, o peso que as contribuições de 

Schopenhauer exercerão sobre a filosofia  da arte  de Nietzsche também nos forçou a 

examinar as linhas gerais de seu pensamento. Continuemos, então, a delinear como se 

dará a ruptura integral com o romantismo dentro da história do pensamento estético.

1.8 A ruptura com o Romantismo   

A influência que Schopenhauer exerce sobre o pensamento de Nietzsche aparece 

com clareza na teoria da oposição entre os elementos apolíneos e dionisíacos, presentes 

na produção artística, sendo importante para a fundação de uma concepção estética que 

logra  em  escapar  não  somente  do  pessimismo  schopenhaueriano,  mas  de  várias 

limitações impostas por sua filosofia da arte. Em “O Nascimento da Tragédia”,  Nietzsche 

defende que a arte tem origem a partir  dos conflitos entre dois impulsos radicalmente 

distintos.  A separação entre  vontade  e  representação concebida por  Schopenhauer  é 

reformulada em termos caracterizados pelos arquétipos dos deuses Apolo e Dionísio. O 

primeiro deus simboliza o que Schopenhauer concebe como representação, sendo ele 

próprio o princípio da razão, enquanto ao segundo são atribuídas as características da 

vontade enquanto força cega que move o mundo. 

As considerações estéticas realizadas por Nietzsche dependem majoritariamente 

dos  esforços  de  Schopenhauer  em romper  com os  parâmetros  do  idealismo alemão. 

71



Neste sentido, Nietzsche consegue ir mais além que seu mestre, eis que sua filosofia da 

arte  rejeita  por  completo  o  pensamento  de  Kant  e  a  noção  de  contemplação 

desinteressada,  levando-o  a,  posteriormente,  rejeitar  de  modo  definitivo  os  princípios 

metafísicos  schopenhauerianos.  No  início  de  sua  principal  obra  sobre  a  tragédia, 

Nietzsche refere-se às obras de arte como instâncias que religam o ser humano àquilo 

que ele chama de Uno-primordial (Ur-Eine),  uma misteriosa força que remete ao deus 

Dionísio  e  guarda  profundas  semelhanças  à  noção  schopenhaueriana  de  vontade. 

Porém, o tratamento dado ao Uno-Primordial possui um tom de celebração, ao invés de 

suscitar  sofrimento  como  a  vontade.  Este  elemento  é  o  grande  responsável  pela 

independência nietzschiana dos princípios de Schopenhauer, que somente aparece com 

mais clareza após o rompimento com Wagner. A partir daí, Nietzsche rejeita a concepção 

de arte como salvação e reformula continuamente sua teoria estética, retornando a algum 

princípio metafísico no fim de sua carreira, que não mais depende de alguma negação da 

vontade,  mas  da  entusiasmada  estetização  da  própria  vida,  proposta  através  da 

recuperação do sentido da tragédia em “O Crepúsculo dos Ídolos, ou Como se Filosofa 

com o Martelo”.

Um dos principais traços comuns à estética de ambos pensadores está expresso 

na  gênese  da  tragédia,  momento  em  que  as  influências  de  Schopenhauer  mais 

claramente  se  apresentam,  e  consiste  na  recuperação  da  noção  de  arte  como  força 

natural que antecede a própria realização material do gênio, ou seja, sem a mediação 

humana. Nas palavras de Nietzsche,  “a  bela aparência do mundo do sonho,  em cuja 

produção cada ser humano é um artista consumado, constitui a precondição de toda arte 

plástica, mas também, como veremos, de uma importante metade da poesia” (2003, p. 

28). Se por um lado temos Apolo como a origem das belas representações, encarnando o 

próprio  princípio  de  individuação  conforme  a  compreensão  schopenhaueriana,  em 

contraponto  à  força  apolínea  da  bela  aparência  onírica,  encontramos a  ebriedade  da 

dimensão dionisíaca da arte. Presente em “hinos primitivos”, Dionísio representa a arte 

popular, numa acepção libertadora do popular, sendo esta aquela que chega aos homens 

e  os  reúne  ao  Uno-primordial.  Esta  religação  com  as  obras  de  arte  nos  confere 

independência dos conteúdos materiais representados pelo deus Apolo.

De  acordo  com  Roberto  Machado,  em  seu  artigo  intitulado  “Nietzsche  e  o 

renascimento  do  trágico”  (2005.  In:  Kriterion,  n.  112,  p.  174-182),  o  questionamento 

empreendido por Nietzsche na busca pelas fontes da tragédia faz parte de um projeto – 

iniciado por Winckelmann e continuado por Schiller – de fundar uma identidade estética 

alemã a partir da alegada superioridade da arte grega. A função do trabalho de Nietzsche, 

72



neste contexto, é recuperar a dimensão dionisíaca da arte que, sob a ótica da tradição 

idealista, foi dispensada em prol dos ideais apolíneos de beleza, porém sem abandonar o  

empreendimento de construção e fortalecimento de uma identidade germânica iniciado 

por seus predecessores. Machado considera que a busca por outro princípio grego, além 

do  apolíneo,  identificado  com  a  beleza  da  ordem  e  da  simetria  não  teve  início  na 

originalidade  de  Nietzsche,  mas  está  presente  desde  Schelling  e  Hegel,  com  as 

respectivas interpretações de “Édipo Rei” e “Antígona”: a primeira enquanto conciliação 

entre necessidade e liberdade, e a segunda como reflexo das divergências entre família e 

Estado.  A principal  contribuição nietzschiana,  portanto,  se  dá devido  à  formulação de 

princípios metafísicos para explicar os conflitos presentes na arte grega. 

 Faz-se pertinente notar que, embora os impulsos apolíneos e dionisíacos digam 

primordialmente respeito  à criação artística,  eles também adquirem o caráter  de força 

natural que molda a própria existência humana. O modelo apolíneo de vida, governado 

pelo princípio de individuação, faz com que o homem se destaque perante os outros e 

perante a própria natureza: ele incorpora o herói. Porém, a vida não é bela ou agradável, 

mas experimentada como terrível e incompreensível – a figura de Apolo representa, antes 

de tudo, um resgate das vicissitudes da vida. Através da sobriedade característica do deus 

da luz, nos protegemos do obscuro, do inexplicável e do doloroso, encarnado por Dionísio. 

Como deus derrotado pelos titãs, porém ressurgido dos mortos, o elemento dionisíaco é a 

transgressão máxima, pois abala o próprio limite entre a vida e a morte. É justamente isso 

que  faz  com  que  Dionísio  promova  a  dissolução  das  dicotomias,  conseguindo  não 

somente levantar o véu de Maia como queria Schopenhauer, mas rasgá-lo e revelar nossa 

unidade diante do Uno-primordial.

Apesar de Dionísio reger suas próprias formas de arte, em especial a música, sua 

função não é apenas engendrar obras de arte, mas tornar a própria existência humana um 

evento estético, e, portanto, artístico. Neste sentido, a arte dionisíaca é uma ameaça a 

tudo que Apolo representa, a saber, a tentativa humana de se proteger do caos inerente à  

vida. É o elemento dionisíaco, defende Nietzsche, que dá forma à tragédia, convertendo o 

modelo apolíneo de herói numa figura tomada pelas armadilhas do destino, exposta ao 

sofrimento. A tragédia surge no mundo grego como uma maneira de domar e dar forma ao 

elemento dionisíaco.

 A ilustre caracterização do herói trágico proposta por Aristóteles, segundo a qual as 

tragédias  devem  sempre  buscar  retratar  o  homem  dotado  de  melhor  caráter  em 

comparação ao homem real, é capaz de explicar os motivos nietzschianos para situar a 

fonte da tragédia na fusão entre os elementos apolíneo e dionisíaco. Caráter, de acordo 

73



com a teoria aristotélica, não diz propriamente respeito à personalidade do herói, seus 

valores e atitudes. Antes, o caráter corresponde ao propósito moral de mostrar que tipo de 

escolhas devem ser feitas e quais caminhos devem ser evitados. A escolha exigida pelo 

caráter da tragédia necessariamente implica em ações que sejam morais ou não, de modo 

que  este  conceito  está  intrinsecamente  ligado  à  trama.  Assim,  para  definir  o  caráter 

adequado à tragédia, Aristóteles expôs o conjunto de valores que um herói trágico deve 

inspirar para produzir o efeito catártico. Como exemplo, encontramos a sugestão de que 

um homem virtuoso não deve decair ao final da trama, pois isso somente despertaria  

choque; da mesma maneira, um vilão não deve ser bem sucedido, pois isto não invoca 

medo ou compaixão e nem obedece às exigências morais  (Cf.  ARISTÓTELES, 1982. 

Capitulo VI.). 

Isto implica que o personagem da tragédia deve encontrar um equilíbrio entre os 

dois  extremos,  de  modo  que  se  coloque  como  não  exatamente  virtuoso,  mas  como 

alguém atingido por fatalidades não causadas por vícios, mas somente por hamartia, isto 

é, erro ou fragilidade. O exemplo por excelência do herói cuja tragédia é causada por 

hamartia é encontrado na peça de Sófocles, “Édipo Rei”. A tragédia é desencadeada por 

um homem de  intenções  nobres  que  sofre  por  seus  erros  cometidos  em ignorância. 

Nietzsche vê no sofrimento do herói a falha do apolíneo, os limites do próprio princípio de 

individuação,  embora  isto  não  represente  a  derrota  completa  de  Apolo,  mas  sim  o 

equilíbrio de sua luta contra as forças dionisíacas.   

É fundamental notar que, ao contrário de Aristóteles, Nietzsche não atribui uma 

função moralizante à arte. Toda produção estética relativa ao impulso dionisíaco delineia 

uma ruptura com as regras da civilização na medida em que dá corpo aos instintos e 

vazão à irracionalidade. A tragédia grega atinge o  status de tão elevada forma de arte 

precisamente porque emerge de uma espécie de conciliação entre Apolo e Dionísio, sem 

que um possa dominar ou eliminar o outro. Somente através dela se torna possível a 

participação de uma unidade primordial pela via da representação, que afinal, nada mais é 

que a preservação da individualidade. A dupla natureza da tragédia fornece um meio único 

e insubstituível de experimentarmos a vida, respondendo à ancestral pergunta acerca do 

paradoxal fato de obtermos prazer estético a partir dos dolorosos eventos retratados na 

tragédia.

De acordo com a perspectiva nietzschiana, o equilíbrio entre a oposição de duas 

pulsões tão contraditórias encontra seu declínio na figura anti-trágica de Sócrates, a quem 

a desgraça jamais poderia atingir. Sua vida é livre de medo e compaixão, pois ele nunca 

tentaria escapar de seu destino. O ideal socrático de uma boa vida pautada em princípios 

74



racionais, impassíveis a quaisquer adversidades não sustenta que nada de mau possa 

ocorrer ao bom e ao justo, mas que a catástrofe não pode privá-lo de sua racionalidade, 

seu autodomínio. O socratismo estético, cujo principal mote consiste na identificação entre 

beleza e inteligibilidade (cf. NIETZSCHE, Op. Cit., p. 83), teria sido a maior influência de 

Eurípedes, culminando na eliminação da dualidade apolíneo-dionisíaca da tragédia grega. 

Tomando Sócrates como assassino da tragédia antiga (Cf. Idem p. 85), Nietzsche declara: 
O socratismo condena tanto a arte quanto a ética vigentes; para onde quer que 
dirija seu olhar perscrutador, avista ele a falta de compreensão e o poder da ilusão; 
dessa falta, infere a íntima insensatez e a detestabilidade do existente. A partir 
desse único ponto julgou Sócrates que devia corrigir a existência: ele, só ele, entra 
com ar de menosprezo e de superioridade, como precursor de uma cultura, arte e 
moral  totalmente distintas,  em um mundo tal  que seria  por  nós  considerado a 
maior felicidade agarrar-lhe a fímbria com todo respeito.    

A visão de mundo disseminada por Sócrates marca, aos olhos de Nietzsche, o 

nascimento da era científica na qual a beleza carece de valor cognitivo e finalidade. A 

noção  de  que  toda  existência  pode  ser  desvendada  pela  racionalidade  permeará  a 

filosofia  a  partir  de  então,  e  o  modelo  de  conhecimento  filosófico  que  limita  o 

desenvolvimento da arte. Neste sentido, Nietzsche vê os limites da razão estabelecidos 

por Kant como uma necessária restrição à cultura científica. A partir da apropriação do 

pensamento kantiano empreendida por Schopenhauer a restauração cultural das obras de 

arte ganha espaço, e a recuperação do modelo antigo de tragédia realizada por Wagner 

torna-se possível. Esta linha de pensamento aproxima Nietzsche dos românticos, pois se 

funda na concepção de existência como racionalmente incompreensível. 

A recuperação da arte trágica, isto é, o resgate da conciliação entre os impulsos 

apolíneo e dionisíaco, implica no triunfo sobre a subjetividade capaz de oferecer redenção 

aos  seres  humanos.  Isto  leva  Hammermeister  (cf.  2002.  p.  142s)  a  concluir  que  as 

considerações estéticas de Nietzsche, presentes em sua primeira obra sobre tragédia, são 

muito  mais  influenciadas  pelos  parâmetros  idealistas  e  românticos  do  que  Nietzsche 

gostaria de admitir, e caso a produção do filósofo houvesse se encerrado nesta obra, sua 

contribuição seria  apenas a continuação do projeto de desenvolvimento da identidade 

cultural germânica exposto por Machado. Porém, a descontinuidade do pensamento de 

Nietzsche a respeito da arte, conforme Aaron Ridley em “Nietzsche on Art and Literature”, 

marcada pelo rompimento com Wagner e o abandono da influência schopenhaueriana, 

afastam o filósofo da tradição romântica. 

Em “Humano, demasiado Humano” encontramos uma reviravolta na concepção de 

verdade impulsionada pela ênfase na progressividade da ciência moderna. Os aspectos 

essenciais da existência humana, obtidos através da experiência estética da reconciliação 

75



entre o dionisíaco e o apolíneo, são tidos como fantasias paliativas equiparáveis à religião, 

e fadados a serem superados pela verdade científica. A noção de arte como algo a ser  

superado não é mantida por muito tempo, pois esta fase, tida como “positivista”, se funda 

na ideia de que a  ciência  poderá  revelar  a  realidade do mundo além da matéria  (cf.  

RIDLEY,  2007.  p.  39).  A  compreensão  da  realidade  como  algo  que  não  pode  ser 

efetivamente conhecido, mas apenas apontado pela experiência estética, é substituída por 

uma temporária fé na produção científica, e nesta perspectiva, a arte fica relegada à ilusão 

que nos protege de uma verdade insuportável. Na obra em questão, Nietzsche atribui a 

eficiência da ciência ao fato de ela não ser metodologicamente antropocêntrica, apesar de 

todos os benefícios que ela pode oferecer à humanidade. A crítica ao antropocentrismo 

estende-se também à filosofia, conforme observamos na seguinte passagem: 
Todos os filósofos têm em comum o defeito de partir do homem atual e acreditar  
que, analisando-o, alcançam o seu objetivo. Involuntariamente imaginam “o homem” 
como uma aerterna veritas (verdade eterna), como uma constante em todo 
redemoinho, uma medida segura das coisas. Mas tudo que o filósofo declara sobre 
o homem, no fundo, não passa de testemunho sobre o homem de um espaço de 
tempo bem limitado. (Grifo do autor) (2000, p. 16)  

Esta  constatação  dos  limites  históricos  da  filosofia  demonstra,  com  clareza,  o 

afastamento dos princípios do pensamento de Schopenhauer e da visão metafísica de 

uma unidade fundamental essencialmente física que permeia toda existência e torna a 

história puramente acidental. Ao abrir mão da noção de que alguma verdade eterna esteja 

ao alcance da filosofia, Nietzsche define concomitantemente os limites do alcance da arte. 

Isto marca uma ruptura radical com os ideais românticos, segundo os quais a arte pode 

ser uma alternativa viável para um conhecimento mais amplo, que não pode ser oferecido 

pela ciência. O ápice da crítica aos princípios românticos ocorre através da revisão da 

função do artista e do conceito de gênio que, além de expressar o ceticismo aderido por 

Nietzsche nesta obra, se configura como parte da tentativa de demonstrar que todas as 

coisas humanas possuem origem e explicação na natureza, sendo assim passíveis de 

inquirição  científica.  A intenção  do  filósofo  passa a  ser,  conforme vemos na  seguinte 

passagem, desmascarar a mistificação dos objetos artísticos que é empreendida pelos 

próprios artistas, com o intuito de forjar uma espontaneidade e tornar a recepção da obra 

mais impactante:

Diante de tudo que é perfeito, estamos acostumados a omitir a questão do vir a ser 
e desfrutar sua presença como se tudo aquilo tivesse brotado magicamente do 
chão.  É  provável  que  nisso  ainda  estejamos  sob  o  efeito  de  um  sentimento 
mitológico arcaico. Quase sentimos ainda (num templo grego como o de Paestum, 
por exemplo) que certa manhã um deus, por brincadeira, construiu sua morada 
com aqueles blocos imensos; ou que subitamente uma alma entrou por encanto 
numa pedra, e agora deseja falar por meio dela. O artista sabe que a sua obra só 

76



tem efeito pleno quando suscita a crença numa improvisação, numa miraculosa 
instantaneidade da gênese; e assim ele ajuda esta ilusão e introduz na arte, no 
começo da criação, os elementos de inquietação entusiástica, de desordem que 
tateia às cegas, de sonho atento, como artifícios enganosos para dispor a alma do 
espectador  ou  ouvinte  de  modo que  ela  creia  no brotar  repentino  do  perfeito. 
(Idem, p. 107).

Neste ponto, Nietzsche sustenta que o intérprete da obra de arte aceita e endossa 

a visão do gênio como um favorito da natureza, capaz de nos trazer a perfeição através 

da matéria graças à uma necessidade metafísica coincidente com aquela que impulsiona 

as religiões. É neste contexto que a redenção científica toma forma, pois pela ciência, a 

humanidade atinge o seu mais alto desenvolvimento e supera a própria arte. 

A ênfase  nos  poderes  da  ciência  é  rapidamente  abandonada,  pois  mesmo  no 

segundo volume de “Humano, demasiado Humano”, no parágrafo 174 encontramos a uma 

ferrenha crítica à arte  e  a  sua função de embelezar  a  vida.  Nietzsche declara  que a 

capacidade de esconder ou reinterpretar o feio, legada pela atividade artística não deve 

permanecer encerrada na obra, mas deve se transpor para a própria vida, tornando a 

nossa própria existência um fenômeno estético. 

A  despedida  das  ideias  acerca  da  arte  defendidas  em “Humano,  demasiado 

Humano” se dá em “A Gaia Ciência”, obra na qual encontramos um retorno à concepção 

de arte como algo existencialmente importante, visto que a ela é designada a função de 

tornar  a vida tolerável.  O projeto de dominação científica proposto na obra anterior  é 

descartado e dá lugar ao desenvolvimento da disposição da vida humana como obra de 

arte, obtendo dos artistas o ensinamento de como tornar nossas próprias vidas artísticas. 

Esta obra é marcada pelo retorno ao pessimismo presente nas investigações acerca da 

tragédia, mas desta vez restaurando, em certa medida, a solução apolínea para nos livrar  

da iminência do horror. De acordo com Julian Young em “Nietzsche’s Philosophy of Art”, “A 

Gaia Ciência” resulta de uma tripla perda da fé, cujas consequências são descritas na 

seguinte passagem: 

Não podemos justificar, recuperar ou nos forçar a afirmar nossa existência 
aceitando as afirmações da religião de que esta vida é um estagio necessário e  
breve em uma jornada para uma salvação transcendental definitiva. E também não 
podemos aceitar as intimações na arte como uma vaga e menos articulada versão 
da mesma interpretação de mundo. Porém tampouco, finalmente, possuímos o 
poder de eliminar o “horror e terror” que nos aflige. (YOUNG, 1992, p. 97)4

4 We cannot justify, redeem, bring ourselves to affirm our existence by accepting the claims of religion that  
this life is a brief and necessary stage on a journey to an ultimate, transcendent salvation. And neither can we 
accept the intimations in art of a vaguer, less articulated version of the same world-interpretation. But neither,  
finally, do we possess the power to eliminate the "horror and terror" that afflicts us. (Tradução nossa).

77



Diante da impossibilidade de superar o caos e o terror da existência pela religião, 

pela arte, pela filosofia e pela ciência, Nietzsche advoga que a solução se encontra na 

transformação da própria vida numa obra de arte que possa eternamente ser apreciada. 

Isto envolve a obscura noção de eterno retorno, que consiste na contínua repetição dos 

eventos da vida, pois ter uma postura estetizante da existência é buscar levá-la de tal  

maneira que sua reprise seja inteiramente aceita, e mesmo celebrada. Esta alternativa, 

contudo, é disponível apenas àquele que encena a própria vida de um modo que seu 

passado possa incorporar todos os horrores do mundo e convertê-los em uma totalidade 

bela. Ao homem comum, porém, não é dada esta alternativa, pois sua fraqueza o impede 

de  desejar  o  eterno  retorno.  Somente  o  super-homem  é  apto  a  tornar-se  quem  ele 

realmente é, ou seja, é o único que pode encarar o peso da realidade e amá-la a ponto de 

desejar sua recorrência incessante. 

A proposta de estetização da vida humana resulta em um rompimento com a noção 

kantiana de arte pela arte, como contemplação desinteressada. Nietzsche passa a ver 

esta concepção da função estética como decadente.  Esta posição marca a tendência 

inaugurada por Nietzsche de interpretar nossa história como um declínio do ocidente, de 

acordo com Allan Bloom (2006, apud NEHAMAS, p. 223). A morte de Deus clamada por 

Nietzsche  e  suas  terríveis  consequências,  tornam  a  verdade  não  mais  objeto  de 

investigação constante, mas algo insuportável que nos motiva a produzir arte para nos 

proteger dela. A este respeito, a seguinte passagem é bastante esclarecedora:
A existência considerada como fenômeno estético sempre nos parece suportável e 
através da arte nos são dados o olho e a mão e antes de mais nada a boa 
consciência para poder criar, com nossos recursos, tal fenômeno. É preciso que, de 
tempos em tempos, nos repousemos de nós mesmos, olhando-nos do alto, com o 
distanciamento da arte para rirmos, chorarmos sobre nós mesmos; é preciso que 
descubramos o herói e também o louco que se dissimulam na nossa paixão pelo  
conhecimento; é preciso que sejamos felizes com nossa loucura, para que 
possamos vê-lo com nossa sabedoria. (NIETZSCHE, 2002. p. 120)

Do ponto de vista estético, as ideias iniciadas em “A Gaia Ciência” perduram na 

obra seguinte, “Crepúsculo dos Ídolos ou Como se Filosofa com o Martelo” ,  desta vez 

retomando a ênfase dada à tragédia, porém, sem reter as influências de Schopenhauer. A 

crítica  à experiência estética  como contemplação desinteressada se intensifica  com a 

afirmação de que Kant, precursor deste ponto de vista teórico, errou por somente observar 

o fenômeno estético a partir do ponto de vista do espectador e nunca do artista. Citando 

Stendhal, Nietzsche defende que, do ponto de vista do criador, o belo na arte apenas 

pode resultar de um fazer interessado. Esta posição é corroborada por escritos tardios nos 

quais as obras de arte adquirem a função de excitar o próprio estado criativo (cf. YOUNG, 

78



op. Cit. p. 120). 

A rejeição nietzschiana da finalidade da arte  nada mais é do que a negação à 

tendência  moralizante  da mesma,  porém isto  não implica  em um retorno ao ideal  de 

contemplação desinteressada. A crítica a  l´art  pour l´art (cf.  NIETZSCHE, 2008, p.  77) 

consiste numa proposta estética alternativa à compreensão da arte como instrumento da 

moral, e simultaneamente nega o esvaziamento de seu conteúdo, pregando que a função 

da arte deve ser a celebração da vida.  Esta ideia já se apresentava em “O Nascimento da 

Tragédia” através da rejeição à função catártica das obras de arte. A declaração de que o 

consolo metafísico obtido pela experiência estética do trágico se dá na forma de “uma 

alegria,  um  prazer  metafísico”  se  funda  na  dissolução  do  indivíduo  e  na  temporária 

identificação com o Uno-primordial (cf. MACHADO, 2006. p. 239).  

A relação entre este prazer metafísico e o belo toma contornos antropomórficos em 

“Crepúsculo  dos  Ídolos”,  porém,  sem  se  voltar  à  associação  kantiana  de  que  o  ser 

humano é belo devido à sua possibilidade única de ser moral. Pelo contrário, Nietzsche 

defende  que  o  belo  apenas  pode  ser  aquilo  que  corresponde  a  um  ideal,  o  que 

inevitavelmente  remete à  humanidade.  Para  Hammermeister  (op.  Cit.  p.  155-6)  isto  é 

reflexo de uma inédita estetização da filosofia como um todo, e embora isto pareça uma 

libertação definitiva desta disciplina, a noção de que as questões éticas, epistemológicas e 

ontológicas  podem  ser  pensadas  dentro  dos  parâmetros  da  estética  é  deveras 

problemática.  Primeiramente,  é  crucial  notar  que  a  estetização  da  filosofia,  para 

Nietzsche,  se associa ao niilismo decorrente da morte de Deus, que necessariamente 

implica no esvaziamento dos valores tradicionalmente tidos em mais alta conta. Ao abrir 

mão  de  quaisquer  critérios  fixos  sobre  os  quais  se  ergam  os  valores  nos  quais  a 

humanidade pode confiar, e ao denunciar a impossibilidade de apreendermos qualquer 

sentido  na  existência,  Nietzsche  delineia  um  problema  que  permeará  toda  a  pós-

modernidade: o da perda de um fundamento universal. A partir do momento em que a 

noção de progresso se torna oca pela perda tanto de uma origem quanto de um destino,  

qualquer princípio que norteie as ações humanas se torna irrelevante, e o critério último 

para qualquer escolha se funda apenas na estética.  

 1.9 O declínio da estética idealista

A exposição  das  correntes  filosóficas  pertencentes  à  época  designada  como 

idealismo alemão, em nosso trabalho, se justifica pelas imensas contribuições realizadas 

neste período. Desde o surgimento da terceira crítica kantiana, a preparação do terreno 

79



sobre o qual  se ergueram os trabalhos de Schiller,  Schelling,  Hegel  e  Schopenhauer 

inaugurou novas perspectivas sobre o que é filosofia. Na reavaliação da tradição estética 

alemã aqui empreendida, tratamos apenas de um filósofo cuja contribuição não se insere 

na constelação idealista, porém, inegavelmente está em diálogo com ela. É neste sentido 

que ressaltamos que, muito embora o pensamento de Nietzsche, ao menos em sua fase 

tardia,  promova  uma  ruptura  com  os  parâmetros  idealistas  e  românticos,  conforme 

mostramos, suas reflexões culminam mais propriamente em uma ética do que em uma 

estética enquanto filosofia da arte. Em verdade, a rejeição do idealismo, encontrada em 

Nietzsche ao fim de sua vida, parece fechar as portas das investigações sobre a arte.  

Precisamente  por  isso,  tais  reflexões ainda não nos oferecem meios  suficientes  para 

superar algumas das dificuldades envolvidas na compreensão dos problemas essenciais 

vinculados ao reconhecimento da verdade através da experiência estética.

Evidentemente,  reconhecemos  que  as  dificuldades  de  unificar  correntes  de 

pensamento distintas sob o título de “estéticas idealistas” são tão profundas quanto as de 

categorizar  diversas  formas  de  expressão  artística  dentro  da  classificação  de  “belas-

artes”. No entanto, ambas generalizações são caras ao nosso trabalho na medida em que 

nos permitem compreender melhor que tipo de filosofia da arte virá a ser desenvolvida, 

em oposição aos caminhos tomados por  tais  linhas de pensamento.  A acepção mais 

ingênua  de  idealismo,  segundo  a  qual  esta  modalidade  de  filosofia  sustenta  que  a 

matéria,  ou  mundo  externo,  não  possui  concretude  independente  do  sujeito  do 

conhecimento, não corresponde ao modo do presente trabalho de abordar a questão. 

Estamos cientes de que o termo idealismo é frequentemente utilizado com propósitos 

ambíguos, e até contraditórios entre si; que variam entre a noção de inspiração platônica 

de que o ideal é o mais real, e a vertente anglo-saxônica, que por vezes, toma o idealismo 

como um anti-realismo (cf. AMERIKS, 2006. p. 8). A interpretação do idealismo dentro dos 

parâmetros  germânicos  toma  este  modelo  de  pensamento  como  um  caminho  para 

identificar  categorias filosóficas  específicas,  capazes de explicar  como conhecemos e 

experimentamos o mundo a nossa volta, como podemos compreender a natureza e a 

história. O idealismo, nesse sentido, é a recusa da ingenuidade de supor que o mundo a 

nossa volta simplesmente nos “atinja” através da percepção.

De uma maneira ou de outra, todas as correntes filosóficas que designamos como 

idealistas, e mesmo a última, que se dedica a rejeitar os parâmetros do idealismo, dando 

início  à  crise  da  subjetividade,  partilham  o  pressuposto  de  que  há  algo  como  uma 

estrutura ideal, seja do sujeito, seja da consciência, ou ainda do espírito, que possibilita  

que apreendamos ou experimentemos o mundo da maneira como o fazemos. No âmbito  

80



da filosofia da arte, o idealismo em geral é compreendido como busca por uma definição 

do que é arte a partir da compreensão de ideias abstratas do intelecto. Porém, o projeto 

de chegar a uma definição da arte, explicitando as condições necessárias e suficientes 

para que um ente possa ser tido como obra de arte, se depara com a dificuldade de 

estabelecer qual a essência do ser artístico, presente em toda tentativa de compreender a 

arte de um ponto de vista normativo. 

Desde que o fenômeno estético foi tido, a partir de Kant, como algo essencialmente 

dependente da subjetividade, a estética oscila entre teorias que privilegiam a recepção 

subjetiva  da  arte  e  teorias  que  enfatizam  a  natureza  material  dos  próprios  objetos 

artísticos.  Esta dubiedade é posteriormente substituída pela compreensão cultural  das 

obras de arte, caminho aberto desde o romantismo, que vincula a identidade de um povo 

ao tipo de manifestação espiritual que ele produz. Embora o estudo da história da arte do 

ponto de vista social e cultural seja um campo imensamente interessante, este tipo de 

abordagem não é relevante para o nosso trabalho, eis que esta não considera a natureza 

da experiência estética, tampouco oferece solução às dificuldades do idealismo.

Toda nossa recapitulação sobre o idealismo estético desenvolvida até aqui explora 

de que maneira as obras de arte passaram a ser concebidas como entes diversos dos 

demais. O principal motivo para que a história da estética tenha tomado este caminho, 

reside, por um lado, no fato de nossa experiência do belo contido na arte possuir um teor 

deslumbrante,  e,  por  outro,  pela  impossibilidade  da  arte  ser  falsa.  Os  esforços  de 

Baumgarten  para  desenvolver  uma  disciplina  capaz  de  dar  conta  da  verdade  na 

aparência presente nos objetos artísticos não puderam lograr, pois, assumir que algo que 

nos chega através da sensibilidade possa conter verdade implicaria necessariamente em 

aceitar  a  hipótese  de  que  a  arte  poderia  ser  falsa.  Que  obras  de  arte  possam  ser 

avaliadas  pelos  critérios  científicos  surgidos  na  modernidade  seria  um  contra-senso 

perante o impacto causado pela sua beleza.

A resolução kantiana de fundar uma dimensão específica para as obras de arte, a 

qual  estes  entes  podem  pertencer  desde  que  cumpram  com  o  critério  de  fruição 

desinteressada,  funciona  para  garantir  autonomia  à  estética  enquanto  disciplina, 

justamente porque a afasta de qualquer pretensão de verdade. Este caminho seguro, 

conforme vimos, reverberou por todo restante da história do tratamento filosófico da arte,  

apesar da atribuição hegeliana de verdade à arte.  O fato é que, dentro da esfera do 

idealismo,  segundo a qual  as obras são manifestações de ideias específicas com os 

diversos  propósitos  de  agradar  desinteressadamente,  moralizar,  de  revelar  o  âmbito 

cultural  de  um  povo,  fundar  uma  identidade  para  uma  nação,  ou  ainda  promover 

81



consciência política, temos de antemão um lugar delimitado para a experiência estética 

que a impede de ser vivenciada plenamente. 

O idealismo transcendental kantiano se baseia, grosso modo, em supor que há em 

todos  os  entes  um  conteúdo  passível  de  julgamento  por  parte  de  um  sujeito  que 

deliberará sobre ele.  A partir  deste centro,  brotam as outras questões relevantes para 

filosofia  da  arte,  que  guardam em comum a  pretensão  de  articular  uma  espécie  de 

essência  das  belas-artes  para  compreendê-la  melhor  como fenômeno da imaginação 

humana ou modo de expressão do espírito. Desde o momento em que a filosofia passou 

a  reavaliar  a  percepção  sensível,  tendo  como  propósito  filosofar  sobre  os  objetos 

estéticos, o idealismo em geral, de diversas maneiras empreendeu investigações sobre a 

relação entre a subjetividade e os objetos do mundo com a finalidade de não apenas dar  

conta da gênese do conhecimento e da moralidade, mas também compreender por quais 

razões obras de arte nos interpelam e influenciam de modo tão diverso dos demais entes. 

Os  esforços  de  Schiller  para  justificar  filosoficamente  a  função  da  arte  de 

comunicar sensivelmente ideias de dimensão sociopolítica, ou o emblemático “O Mais 

Antigo Programa Sistemático do Idealismo Alemão” e sua defesa de uma síntese entre 

racionalidade e sensibilidade através da estética, refletem a preocupação com a validação 

filosófica do encontro humano com algo que, embora produto da própria humanidade, 

parece nos ultrapassar e ir além da própria subjetividade. O que é posto em jogo desde 

que empreendemos questionamentos filosóficos a respeito de uma classe especial  de 

objetos  é a própria  noção de verdade como algo que,  se restrito  irrevogavelmente à 

ciência, termina por prejudicar e mesmo impedir a compreensão filosófica do conteúdo 

expresso através das obras de arte.         

Romper com idealismo, do ponto de vista da filosofia da arte, implica em defender 

e  fundamentar  uma espécie  de relacionamento com as obras fora das categorias de 

sujeito e objeto. Nesta perspectiva, não queremos defender uma proposta anti-idealista 

que implique na rejeição do pressuposto de que quaisquer verdades que possam estar 

encerradas nas obras possam ser julgadas a partir  do critério de correspondência, e, 

portanto, possam ser falsas. Recusar o idealismo, nesse caso, é antes de tudo, romper 

com os lugares tipicamente reservados para que a experiência estética ocorra. 

Que Gadamer defenda um novo modelo de interpretação das obras de arte, guiado 

pelo conceito de jogo, significa o reconhecimento da necessidade de diluir a interpretação 

idealista da subjetividade humana durante o encontro com as obras de arte.  Tomar o 

próprio jogo como sujeito genuíno da experiência estética implica em tornar o intérprete 

das obras um participante no sentido que se desenvolve durante o próprio ato de jogar, ao 

82



contrário de um sujeito responsável por simplesmente julgar o conteúdo de uma obra, 

que, inexoravelmente, lhe permanece alheia. 

 Evidentemente, as críticas aos parâmetros idealistas para a estética não partem 

somente da hermenêutica filosófica, mas de diversas correntes de pensamento do século 

XX, tais como a teoria crítica e o estruturalismo, que rejeitam o modelo de compreensão 

dos objetos estéticos fundado estritamente na razão. A crítica aqui empreendida ao tratar 

a  tradição  idealista  sobre  o  pensamento  estético  não  tem  a  pretensão  de  recusar 

inteiramente  as  conquistas  dessa  sorte  de  filosofia,  não  apenas  por  uma  relativa 

impossibilidade,  e  sim  porque  tal  recusa  resultaria  em um retrocesso.  O nascimento 

desse modo específico de pensar obras de arte  é,  também, temporal  e culturalmente 

condicionado,  operando  a  partir  de  um  modelo  restrito  de  beleza,  possivelmente 

apropriado para lidar apenas com a arte romântica. 

Na contramão da concepção clássica de arte, desenvolvida ao longo da filosofia 

alemã, encontramos teorias que buscam definir socialmente o que são obras de arte a 

partir  dos  critérios  estabelecidos pelo  próprio  mundo artístico  e  pelos  críticos.  Nesse 

sentido,  é  possível  explicar  porque  a  mais  famosa  obra  de  Duchamp foi  a  princípio 

rejeitada, porém, posteriormente tornou-se um ícone da arte moderna. Entretanto, este 

tipo de investigação sobre a arte considera que o ser estético depende exclusivamente do 

status fornecido a algumas obras por razões sociais e políticas, sendo incapaz de lançar 

alguma luz sobre as características da relação que a obra guardará com o seu intérprete.  

Restringir  a  estética  a  uma  maneira  de  explorar  o  papel  social  que  as  obras 

desempenham em uma determinada cultura é uma perspectiva limitadora, e impede que 

os múltiplos sentidos oferecidos por ela possam se desenvolver temporalmente.

As  considerações  sobre  a  temporalidade  e  de  que  maneira  esta  afeta  nossa 

compreensão  dos  objetos  estéticos  é  o  cerne  de  nosso  trabalho,  e  através  da 

investigação dela propomo-nos solucionar as dificuldades geradas pelos pressupostos 

idealistas da filosofia da arte. Ainda que a preocupação com obras de arte durante toda a 

história da filosofia tenha girado em torno do belo, defendemos que a única possibilidade 

de pensar o que a arte significa, no contexto contemporâneo, exige que consideremos a 

experiência estética a partir de algo mais que o prazer despertado pela contemplação da 

beleza.  Desde  a  antiguidade,  o  belo  é  considerado  como  valoroso  em  si  mesmo, 

independente de quaisquer  finalidades que com ele  possam ser  obtidas.  As relações 

entre beleza e verdade são tão antigas quanto a própria filosofia, e negar a relevância da 

bela aparência nas investigações sobre a arte não é uma consequência necessária da 

nossa posição. Antes, propomos que a beleza pertence à experiência e apenas ganha 

83



sentido  dentro  dela,  não  sendo  condição  necessária  para  que  um  dado  objeto  se 

caracterize como obra de arte. Perguntar pela voz própria que cada obra de arte tem é, 

portanto, um caminho para se afastar da noção de obra como um objeto que pode ser 

inteiramente compreendido e escrutinado.

Buscar uma filosofia que trate do que há em comum entre entes tão radicalmente 

distintos quanto a “Ilíada”, “A Paixão segundo São Mateus” e “Abaporu”, apenas é viável 

sob  o  ponto  de  vista  da  influência  que  eles  exercem  sobre  nós.  Tomar  a  própria 

experiência estética como ponto de partida da filosofia da arte, assim, representa uma 

ruptura  em relação à “estética”,  no  sentido  de uma teoria  da  sensibilidade.  Todas as 

considerações sobre a arte passam a ter uma abordagem dupla, fundada nas críticas da 

consciência estética e histórica. Toda produção artística se sustenta num solo histórico 

que  deve  ser  considerado  para  a  devida  investigação  sobre  as  características 

fundamentais  da  experiência  estética.  Trata-se  da  proposta  de  uma  investigação 

ontológica não mais sobre arte em geral, mas sobre o modo de ser das obras de arte. 

Atribuir  às  obras  um  poder  declarativo,  ou  seja,  afirmar  que  as  mesmas  expressam 

sentidos capazes de transcender as limitações históricas do contexto de sua produção 

requer a análise do modo de manifestação temporal de tais entes. A distância temporal 

como critério relevante para a interpretação de objetos artísticos, originada pela filosofia 

da arte  hegeliana e sua tese de que o caráter da arte é passado,  é a inspiração do 

princípio  hermenêutico  conforme  desenvolvido  em  “Verdade  e  Método”,  além  de  ser 

basilar no desenvolvimento de um conceito de tempo próprio à arte. 

É  precisamente  a  concepção  de  temporalidade  implícita  na  filosofia  da  arte 

desenvolvida por Gadamer que o afasta daquilo que classificamos hoje como “estética da 

recepção”. Este nome genérico é usado para designar as teorias que, em alguma medida, 

defendem que a obra de arte se define como tal a partir das respostas dos espectadores  

segundo suas próprias experiências estéticas. A proposta da hermenêutica filosófica, no 

que diz respeito às considerações sobre obras de arte, não busca uma definição que se f 

em algum critério de experiência da obra previamente estabelecido. O reconhecimento da 

verdade  velada  na  obra  é  tido  como  temporalmente  condicionado,  e  através  do 

reconhecimento de como nosso horizonte temporal influencia toda compreensão possível, 

a filosofia da arte, finalmente, se torna capaz de superar a si mesma enquanto estética.

É sabido que a estética idealista, desde sua inauguração a partir de Kant, se funda 

na subjetividade. A estética hermenêutica aqui proposta se coloca na contramão desta, na 

medida em que apenas se torna possível depois da desconstrução do sujeito. Foi neste 

contexto  que  Heidegger  buscou  retomar  a  interpretação  do  ser  adequadamente 

84



conectada à problemática do tempo. Kant,  ao se dispor a investigar filosoficamente a 

dimensão  temporal,  o  fez  com o  intuito  de  elaborar  a  doutrina  do  esquematismo.  O 

fracasso de tal empreendimento foi atribuído por Heidegger a “em primeiro lugar, a falta  

da questão do ser e em íntima conexão com isso, a falta de uma ontologia explícita do 

ser-ai ou, em terminologia kantiana, a falta de uma analítica prévia das estruturas que 

integram a subjetividade do sujeito” (cf. 2005a, p. 52). Kant haveria aceitado a posição 

cartesiana, e a despeito de suas contribuições fundamentais foi incapaz de investigar a 

ligação entre tempo e cogito. 

Na tradição cartesiana, o cogito é posto como sólido, embora omita a determinação 

do modo de ser do sum, do existir. Pensar o sentido do ser do sum é, segundo Heidegger, 

demandado na busca de um retorno destrutivo à história  da ontologia.  Na origem da 

ontologia, a interpretação antiga do ser dos entes já é orientada pela noção de “mundo” e 

“natureza”  em  sentido  amplo,  desprovida  da  compreensão  do  ser  a  partir  de  sua 

temporalidade,  sendo  sempre  compreendido  a  partir  do  presente.  Este  modo  de 

interpretação do ser é lançado e desenvolvido sem a compreensão da função ontológica 

do tempo, e o supõe como os demais entes simplesmente dados. Para Heidegger, pensar 

apropriadamente a temporalidade implica necessariamente na desconstrução da tradição 

metafísica.

A crise da metafísica, convertida em crise do humanismo, se manifesta na morte de 

deus clamada por Nietzsche. Ela constituirá o solo sobre o qual Heidegger esteia sua 

crítica à subjetividade, muito embora, de acordo com Vattimo (1987, p.32-3):
Quem  liberta  este  núcleo  humanista  do  debate,  no  começo  deste  século,  da 
aparência  de  debate  “metodológico”  e  o  coloca  nos  seus  termos  efetivos  de 
conteúdo teórico,  é o Husserl  da  Krisis:  aqui  a crise do humanismo liga-se ao 
perder-se da subjetividade humana nos mecanismos da objetividade científica e, 
depois, tecnológica; da crise geral da civilização que assim se desenvolveu, sai-se 
apenas através da recuperação da função central  do sujeito,  que continua,  no 
fundo, a não ter dúvidas sobre a verdadeira natureza própria,  só externamente 
ameaçada  por  um  conjunto  de  mecanismos  que  ele  mesmo  colocou  em 
movimento, mas que se pode reapropriar. Nenhuma suspeita de que o fato de ter  
por em movimento aqueles mecanismos de desumanização possa indicar que algo 
não funciona na própria estrutura do sujeito.  

São,  portanto,  a  crise  da  metafísica  e  a  crise  da  subjetividade  –  ambas 

profundamente interligadas – que permeiam nossa revisão das estéticas idealistas, não 

para revisá-las, mas para elaborar uma nova compreensão da experiência estética que 

seja apropriada para acolher a verdade declarada na arte. Se Vattimo está correto e, de 

fato,  Gadamer  “coloca  fora  de  jogo  todos  os  significados  “niilistas”  da  ontologia  de 

Heidegger” (Op. Cit., p. 94), certamente não o faz movido por um retrocesso, conforme se 

torna patente na pergunta pela arte. Seu objetivo não é um retorno aos pressupostos 

85



metafísicos, tampouco uma reconstrução da subjetividade, mas unicamente a articulação 

do humano como ser que é no modo da compreensão, atrelado a sua própria finitude e 

historicidade. Se nós mesmos somos tempo, de acordo com o que pensava Heidegger, é 

graças  a  esta  estrutura  que  somos  convidados  a  nos  enxergar  no  experimentar  do 

artístico. 

Para superar as dificuldades intrínsecas do pensamento idealista, devemos partir 

primeiramente  da  análise  do  papel  da  finitude  na  hermenêutica  gadameriana,  cuja 

influência heideggeriana é inegável,  e da historicidade fundamental  nela contida, para 

verificar  como  isso  nos  mostra  em  que  medida  o  ato  de  compreender  envolve 

interpretação.  A  compreensão  é  universal,  porém,  é  a  interpretação  que  a  revela, 

caracterizando-a como temporal. Há aí uma larga diferença em relação à hermenêutica 

que antecede Gadamer, de modo que nos é relevante investigar a fusão empreendida 

entre  subtilitas  intelligendi,  subtilitas  explicandi, e  subtilitas  applicandi em  seu 

desenvolvimento e como ela pode nos fornecer meios para uma compreensão alheia aos 

esquematismos do modelo centrado na distinção entre sujeito e objeto. É em face disto 

que  podemos  estabelecer  que  tanto  aquele  que  compreende  quanto  aquilo  que  é 

compreendido  possuem  modos  de  ser  diversos  da  subjetividade  e  da  objetividade, 

respectivamente, embora haja entre eles um modo de ser específico em comum, que faz 

com que ambos possam convergir  para uma interpretação adequada.  Neste ponto,  a 

tradição (Überlieferung) adquirirá um papel crucial na ação interpretativa. 

A compreensão que possuímos da tradição é intrinsecamente ligada à linguagem 

que, no pensamento gadameriano, ocupa um lugar fundamental. A hermenêutica filosófica 

precisa,  portanto, pensar radicalmente a essência da linguagem, que se mostra como 

médium para  toda  e  qualquer  compreensão,  na  qual  o  próprio  mundo  revela-se.  Na 

hermenêutica, a compreensão e a linguisticidade possuem em comum a universalidade; 

ambas compartilham dos mesmos limites. Todo ato humano é um ato de compreensão, e 

é  justamente  a  linguagem que  a  promove  enquanto  relação  com o  mundo.  Isto  leva 

Gadamer a dizer que o homem somente tem mundo devido à linguagem. 

Faz-se imprescindível notar, pois, que a tradição é inseparável da forma linguística 

na experiência hermenêutica, uma vez que o horizonte da interpretação é obtido pela sua 

fusão com a linguagem. É nesta perspectiva que desenvolveremos, daqui em diante, o 

nosso trabalho, cujo objetivo é investigar a relação humana com as obras de arte dentro 

de  nosso horizonte  temporal  a  partir  da  critica  da abstração da consciência  estética. 

Fazendo  uso  dos  princípios  formulados  pela  hermenêutica  filosófica  de  Gadamer, 

podemos examinar como nossa compreensão da esfera do artístico tem se articulado 

86



historicamente. 

A segunda parte de nosso trabalho se dedicará a mostrar como esta concepção de 

obra  de  arte  se  desenvolve  a  partir  das  contribuições  de  Heidegger.  Radicalizar  a 

temporalidade própria da manifestação da arte e as consequências que isto tem para toda 

a reflexão estética depois do século XX apenas é possível mediante as considerações da 

fenomenologia hermenêutica, que ganharam força após a ruptura de Heidegger com a 

fenomenologia husserliana. Partindo da concepção de mundo não mais como uma soma 

de  todos  os  objetos  reais  e  possíveis,  mas  como  horizonte  de  toda  compreensão, 

Heidegger  formula  uma  polêmica  reflexão  sobre  a  arte,  segundo  a  qual,  dada  a 

impossibilidade  de  nos  compreendermos  de  modo  extramundano,  através  da  arte  o 

mundo se mostra a nós. Ao defender que a obra instaura um mundo, sendo ela própria 

abertura para ele, as obras não “significam” algo no sentido de apontar para elementos 

externos, mas antes são capazes de tornar algo inteiramente presente. Nesse sentido, a 

tese do caráter passado da arte desenvolvida por Hegel se mostrará paradigmática (Cf.  

SILVA  JUNIOR,  2006,  p.  180s.),  servindo  como  “liberação  da  arte  enquanto  arte” 

(GADAMER,  2010,  p.  76)  a  partir  da  possibilidade  que  elas  guardam  de  ser 

historicamente  fundantes,  e  simultaneamente  sempre  atuais.  É  neste  sentido  que  as 

estátuas gregas não são vistas como representações de deuses, mas como uma maneira 

de tornar o divino efetivamente presente.

Remeter  às  considerações  de  Heidegger  sobre  as  obras  de  arte  será 

absolutamente necessário em nosso trabalho, pois ao tratar dos instrumentos, o filósofo 

demonstra  que  a  natureza  desses  entes  se  encerra  na  ocultação  através  do  uso. 

Instrumentos apenas são percebidos enquanto tais quando não conseguem cumprir com 

o propósito  ao qual  eles foram designados,  a exemplo dos sapatos,  que apenas são 

percebidos  quando  incomodam.  Em  oposição  à  instrumentalização  dos  entes, 

encontramos as obras de arte,  que se constituem como verdadeiramente capazes de 

mostrar o mundo.

A impossibilidade  de  pensar  originariamente  tanto  a  coisidade  da  obra  de  arte 

quanto a própria verdade implica em um afastamento radical da tradição da filosofia da 

arte.  Isto  nos  leva  a  avaliar  precisamente  em que  ponto  as  estéticas  aqui  expostas 

parecem falhar ao pensar a obra de arte em sua especificidade ontológica.  Através da 

avaliação do significado do belo artístico na tradição podemos compreender a diferença 

fundamental entre este e a posição heideggeriana, que concebe o belo como resultado do 

próprio desvelar da verdade. A definição de belo herdada da poesia de Rilke, por exemplo, 

é  bastante  esclarecedora:  o  belo  não  é  senão  o  início  do  terrível,  que  já  a  custo 

87



suportamos.  É  a  partir  dela  que  Heidegger  assume  filosoficamente  o  belo  como  a 

possibilidade  de  ver  o  mundo  tal  qual  ele  realmente  é,  sem  a  mediação  do  uso 

instrumental dos entes meramente dados. 

Este tipo de consideração sobre obras de arte seria impossível, reiteramos, fora da 

constelação teórica estabelecida pela crítica heideggeriana à metafísica e a virada da 

linguagem. A arte, desde então, deve necessariamente ser vista como evento linguístico, e 

apenas  a  partir  desta  perspectiva  pode-se  conceber  que,  de  algum  modo,  as  obras 

revelam algo de verdadeiro sobre o mundo. A linguagem como condição de possibilidade 

da compreensão humana antecede qualquer produção artística. Sem linguagem, não há 

abertura para o ser, e é a verdade sobre o ser que está em jogo em todo desvelamento da 

arte. A preocupação com a arte a partir de renovadas concepções, tanto de tempo quanto 

de linguagem, apresenta uma perspectiva inédita na investigação do que as obras de arte 

significam e que tipo de experiência elas têm a oferecer. Por estes motivos, seguimos com 

nossa  análise  sobre  os  princípios  fenomenológicos-hermenêuticos  que  pautam nossa 

crítica às interpretações convencionais da arte guardadas pela tradição estética.

88



PARTE II
89



2.1 A contribuição de Heidegger aos princípios da hermenêutica filosófica  

Qualquer investigação acerca das obras de arte no pensamento gadameriano deve 

examinar a noção de experiência hermenêutica que, conforme indicamos desde nossa 

introdução, permeia toda compreensão dos objetos artísticos. A experiência hermenêutica 

concebida por Gadamer opõe-se diretamente ao ideal de experimento científico. Nosso 

ponto de partida para a apreensão correta do que significa experiência hermenêutica é 

propriamente  o  problema  da  compreensão,  pois  a  hermenêutica,  enquanto  legítima 

investigação  filosófica,  não  se  restringe  a  “um  método”  para  compreender  mais 

acuradamente um objeto,  mas inquire  as próprias condições de possibilidade de todo 

compreender.  O  termo  “compreensão”  (Verstandnis)  é  comumente  associado  a  um 

processo epistemológico ou cognitivo, à apreensão intelectual de algo e à capacidade de 

integrar um sentido particular em um contexto mais amplo. Contudo,  na hermenêutica 

filosófica,  ele  adquire  um  caráter  mais  amplo  graças  à  reflexão  empreendida  por 

Heidegger em “Ser e Tempo”, a respeito da estrutura prévia da compreensão. A ideia de 

que a compreensão humana toma sua direção tendo como ponto de partida uma pré-

compreensão derivada de uma situação existencial particular, a partir da qual adquirimos 

parâmetros para toda interpretação, é crucial para estabelecer o princípio hermenêutico a 

ser desenvolvido por Gadamer.  Devemos,  portanto, brevemente delinear a visão geral 

heideggeriana da problemática da hermenêutica e das críticas históricas,  cujo objetivo 

programático não é outro além do desenvolvimento da estrutura prévia da compreensão, 

cujo sentido se funda na temporalidade do ser-ai. (GADAMER, 1999, p. 400).  

Em Heidegger, a compreensão não possui um caráter puramente epistêmico; não 

deve ser identificada como um intelligere ocupado da construção de entidades de sentido 

inteligíveis e articuladas, o que implica dizer que compreensão difere de conhecimento. O 

entendimento epistemológico é considerado secundário, derivado de uma compreensão 

hermenêutica universal mais ampla, correspondente ao poder de captar as possibilidades 

de ser. A hermenêutica da facticidade é a investigação sobre o ser a partir da existência, 

da  historicidade.  Nesta  perspectiva  a  compreensão  é  existencial,  sendo  ela  própria 

ontologicamente fundamental. Segundo Marcelo Pelizzoli (2002, p. 121-2):
Se o logos como presentificação, em seu caráter exacerbado de dito apofântico, 
não pode mais ser  o lugar-tenente da verdade (sentido) do ser  requer-se uma 
passagem da fenomenologia do aparecer a uma “fenomenologia do inaparente”; 
esta vai operar com o fenômeno por excelência (único), o ser do ente, cunhando 
assim a fenomenologia como ontologia. Tal fenomenologia contará com o método 
da interpretação explicitação (Auslegung),  tornando-se hermenêutica na medida 
em que opera com a abertura do ser, explicitando as maneiras de ser do Dasein, 
não  no  intento  de  descrever  as  propriedades  de  um  ente,  mas  na  intenção 

90



primordial de “analítica da existencialidade da existência”. 

A relação entre hermenêutica e facticidade diverge da relação entre sujeito e objeto, 

pois não se trata de uma relação de apreensão e sim de interpretação. A hermenêutica 

possui uma “conexão de ser” com a facticidade, de modo que esta última não pode ser 

pensada como objeto da primeira, pois a existência não pode ser investigada a partir de 

fora. A facticidade apenas é como tal mediante a aposta hermenêutica, ou seja, o tornar 

transparente a facticidade para si mesma só é possível pela via hermenêutica, pois esta é 

um caráter ontológico da facticidade mesma. 

A compreensão cotidiana frequentemente permanece implícita  enquanto modo de 

ser, tendemos a não focalizá-la, embora todos os eventos do mundo da vida sejam pré-

interpretados. Há uma relação primária entre o homem e o mundo caracterizada pela 

ocupação, em oposição à determinação do ente que se apresenta como coisa dotada de 

propriedades  simplesmente  dadas.   Esta  distinção  é  feita  pela  separação  do  “como” 

apofântico  e  do  “como”  hermenêutico  –  enquanto  o  primeiro  explicita  os  fenômenos 

explicados em proposições; o segundo é mais fundamental,  dirigindo-se diretamente à 

pré-compreensão interpretativa do mundo, essencialmente pré-reflexiva. 

Assim, o mundo é compreendido “hermeneuticamente”, ou seja, de modo orientado 

para  o  uso que fazemos dele.  A interpretação se  dá dentro  de  relações previamente 

compreendidas – o  que nos leva ao círculo  hermenêutico,  estrutura  na qual  reside a 

possibilidade  do  conhecimento  mais  originário,  uma  vez  que  ela  possui  um  sentido 

ontológico positivo que se realiza num deixar-se determinar pela própria coisa. Não é o 

caso  que  existam  coisas  no  mundo  que  estejam  sujeitas  a  nossa  compreensão 

circunspectiva, mas antes de tudo, encontramos nosso envolvimento com o mundo que se 

dá na forma de projetos interpretativos, anteriores a qualquer espécie de visão puramente 

teorética do mundo. 

A nossa  posição  prévia  pertence  à  facticidade,  isto  é,  aquilo  que  possuímos  de 

antemão e  a  partir  dela  é  realizada  a  interpretação.  Qualquer  projeto  interpretativo  é 

caracterizado  por  sua  facticidade,  o  que  significa  dizer  que  estamos  inevitavelmente 

lançados no mesmo, sujeitos à sua historicidade. Empenhado em colocar a compreensão 

em  sua  via  correta,  Heidegger  procura  desfazer  mal  entendidos  que  minam  o 

entendimento legítimo de sua concepção de posição prévia, a saber: o esquema sujeito-

objeto  e  o  preconceito  da  ausência  de  ponto  de  vista.  O  primeiro  mal  entendido  é 

caracterizado pela compreensão dicotômica de sujeito e objeto, consciência e ser; que 

pode ser dividida em três possíveis posições: a) o objeto depende do sujeito, que lhe é 

91



predominante; b) o sujeito depende do objeto, que a ele se impõe; c) sujeito e objeto 

dependem correlativamente  um do  outro,  de  modo  que  nenhum dos  dois  predomina 

(HEIDEGGER, 1998a, p. 81). Heidegger considera estes esquemas inadequados e afirma 

que nenhuma modificação nos mesmos poderia validá-los, apontando como solução para 

este  problema  a  fenomenologia  de  Husserl  e  seu  trabalho  realizado  sobre 

intencionalidade e objeto intencional. 

Para fenomenologia, os fenômenos são dotados de caráter de realidade, as noções 

de “mundo intramental” e “mundo extramental” são diluídas. Cede-se lugar ao conceito de 

intencionalidade,  que  sustenta  que  cada  experiência  é  um  ato  intencional.   Isto, 

naturalmente, presume a existência de estruturas apriorísticas evidentes em si mesmas 

(GADAMER, 1995, p. 29), que permitem que um objeto, ao manifestar-se, possa manter 

suas demais faces ocultas, sem que haja perda da verdade do ser do objeto intencional.  

Por objeto intencional devemos entender nada mais que a aparência essencial do objeto 

enquanto ele é apreendido pela consciência. Isto quer dizer que a realidade do objeto ao  

qual  a  consciência  e  seu  ato  intencional  correspondente  se  referem  é  evidente.  Os 

fenômenos  são  fatos  essenciais,  de  modo  que  a  única  justificação  possível  para  os 

mesmos é a descrição a partir da intencionalidade da consciência. É apenas assim que 

“se  pode distinguir  nos  contínuos graus em que  aparece um objeto  de  percepção,  o 

sentido fenomenológico do objeto em si” (Op. Cit., p. 29). 

O segundo mal-entendido apontado por Heidegger é o preconceito da ausência de 

ponto de vista.  Trata-se de uma tentativa de liberar-se de qualquer ponto de vista em 

nome da objetividade e da cientificidade, que culmina na ruína do sujeito devido a uma 

pretensão  de  desconsiderá-lo  (HEIDEGGER,  Ibid.,  p.  83).  É  impossível  a  libertação 

completa  de  um  ponto  de  vista,  o  que  leva  Heidegger  a  dizer  que  este  anseio  por 

neutralidade nada mais significa que a apropriação que alguém pode fazer de seu próprio 

ponto de vista; não devendo olvidar que tal posição é inevitavelmente histórica, anexa à 

existência, opondo-se a qualquer pretensão supratemporal. 

Estar  inserido no círculo hermenêutico significa possuir  um projeto prévio,  mas a 

positividade ontológica deste consiste na possibilidade de antecipar um novo projeto de 

sentido  (GADAMER,  1999,  p.  400).  Projetar  e  reprojetar  delineiam  o  sentido  da 

compreensão e da interpretação. Algo antecipado durante o projeto de compreensão deve 

ser confirmado na “própria coisa”, uma vez que o dito projeto apenas se torna realmente 

possível quando as opiniões prévias com as quais se entra no círculo hermenêutico não 

sejam arbitrárias. O objetivo da investigação hermenêutica é elucidar esta estrutura prévia 

da  compreensão,  evitando  que  permaneça  atada  a  preconceitos  irrefletidos, 

92



historicamente dados. 

Ao contrário da hermenêutica tradicional, que tinha a interpretação como um meio 

para  a  compreensão,  a  hermenêutica  existencial  coloca  a  compreensão  em  primeiro 

plano, tomando a interpretação como sua extensão, explicitação. A compreensão reside 

numa disposição interpretativa específica que possibilita a própria compreensão que o 

ser-aí  (Dasein) tem  de  si  mesmo,  e  opera  no  interior  de  uma  totalidade  conjuntural 

(Bewandnisganzheit) já interpretada, da qual ela não pode ser dissociada. Assim, o critério 

para a validade de uma opinião é determinado pela transparência da pré-compreensão, 

que apenas é desenvolvida a partir de interpretações adequadas. Isto significa dizer que, 

pela hermenêutica da facticidade, a existência encontra a si mesma, concretamente; e na 

medida em que nos engajamos na apreensão hermenêutica,  a compreensão se torna 

mais transparente (HEIDEGGER, Op. Cit., p. 19).  

A totalidade conjuntural mediante a qual a compreensão deve ser entendida a partir 

da base ontológica que confere às palavras a possibilidade de ter um significado pleno de 

sentido: a significância, ou totalidade de sentido (Bedeutsamkeit), é base da linguagem, “a 

perspectiva em função da qual o mundo existente se abre como tal (Idem, 1999, p. 201)”.  

O sentido é aquilo que determina a estrutura de um projeto, sempre empreendido no ato 

de compreender. Assim, o sentido se caracteriza como aparelhamento existencial formal 

da abertura que pertence à compreensão.  

Na interpretação podemos estabelecer o impulso crítico que impede, na medida do 

possível, que cometamos enganos no ato de compreender algo, de modo que em cada 

interpretação transparente, o ponto de partida deve consistir em tornar-se reflexivamente 

consciente da estrutura prévia  da compreensão.  Somente  através da transparência,  a 

interpretação é possível. “Ao apropriar-se da compreensão, a interpretação se move para 

uma totalidade conjuntural  já  compreendida”  (Idem,  1998a.  p.  207).  Ao nos voltarmos 

reflexivamente para nossa própria estrutura, podemos, ao menos parcialmente, regular as 

disposições interpretativas implícitas que ofuscam a alteridade daquilo que é interpretado.

Há abertamente uma relação circular entre compreensão e interpretação, o que torna 

extremamente difícil designar o que cada uma significa exatamente. É esta relação que 

delineia a essência da hermenêutica fenomenológica, tornando possível a revelação do 

ser  das coisas  e  do  próprio ser-ai,  ser-no-mundo.   Mundo,  contudo,  jamais  deve  ser 

pensado como uma espécie de palco no qual se desenrola a vida de sujeitos separáveis 

dele. A ideia de separação entre pessoa e mundo pressupõe a noção de separação entre 

sujeito e objeto refutada pela fenomenologia de Husserl. O mundo está constantemente 

presente, servindo como fundamento da prática teórica e da práxis extra-teórica; portanto, 

93



a  compreensão  apenas  pode  ocorrer  nele  e  através  dele.  A  estrutura  prévia  da 

compreensão  não  deve  ser  concebida  como  uma  propriedade  da  consciência,  ela  é 

sempre interpretativa. Assim, o ato de interpretar jamais pode ser realizado sem captar 

pressupostos, uma vez que o encontro do intérprete com o interpretado não tem lugar fora 

do tempo e espaço, sendo, pois, necessariamente histórico. 

A compreensão atinge o cerne da constituição fundamental  do ser-no-mundo,  na 

medida em que se caracteriza como abertura, sempre conduzindo às possibilidades. A 

compreensão, enquanto tal, porta a estrutura existencial que Heidegger chama de projeto, 

onde  estão  radicadas  posições  prévias,  visões  prévias  e  concepções  prévias.  Nesta 

perspectiva, compreender é sempre um compreender a si próprio como ser-no-mundo. A 

hermenêutica da facticidade, pois, vai além da teoria da compreensão do modo que ela 

costumava ser pensada antes de Heidegger; interpretar e compreender a existência é um 

processo de revelação ontológica (Cf. PALMER, 1997, p.141). Com isto, queremos dizer 

que a compreensão fornece a possibilidade de se  colocar  na  abertura do mundo,  no 

espaço em que o ser-ai compreende-se a si próprio a partir de seu mundo; que em toda 

compreensão se compreende a própria existência (Cf. HEIDEGGER, Op. Cit. p. 208). 

No que concerne ao círculo hermenêutico, averiguamos que Heidegger o designa 

como pertencente à estrutura do sentido, com raízes na constituição existencial do ser-ai.  

O ser que é no mundo tem uma estrutura ontológica circular, mediante a qual este ente é 

enquanto compreensão que interpreta. O fato de a compreensão ter, como constituinte de 

sua estrutura posição prévia, visão prévia e concepção prévia não significa que o projeto 

de compreender esteja sujeito a arbitrariedades, mas sim que esta própria estrutura é o 

que permite que nos fixemos nas coisas mesmas. Recorremos a Pelizzoli para explicitar a  

natureza positiva do círculo hermenêutico (Op. Cit., p. 123):
É particularmente crucial uma circularidade boa para que se consiga ir além da 
clausura  epistemológica  das  teorias  da  representação  baseadas  na 
correspondência  adequadora  sujeito-objeto,  raiz  de  toda  objetificação  –  pela 
relação com a “realidade” por um sujeito conhecedor que domina objetos e torna-
se, por fim, igualmente objetificado. Impõe-se entrar de forma apropriada em uma 
circularidade, pelo método que responda ao fato de que – como já vimos pela 
Compreensão de ser a partir do Ser que está já sendo aí,  e que a resposta à 
questão do sentido remete aos modos próprios do perguntador.

Somente com solo nas coisas mesmas o projeto de compreender pode lograr, e na 

medida em que é empreendido, nos deparamos com um novo projeto de sentido que pode 

contribuir  para  o  esclarecimento  da  unidade  de  sentido  daquilo  que  é  compreendido. 

Como vemos na seguinte passagem sobre o círculo hermenêutico, a sua positividade e a 

transparência estão encerradas no seu movimento de constante revisão (HEIDEGGER, 

94



1998a. p. 210):

Nele se esconde a possibilidade positiva do conhecimento mais originário que, de 
certo,  só  pode  ser  apreendida  de  modo  autêntico  se  a  interpretação  tiver 
compreendido que sua primeira, única e ultima tarefa é de não se deixar guiar, na 
posição  prévia,  visão  prévia  e  concepção  prévia,  por  conceitos  ingênuos  e 
“chutes”. Ela deve, na elaboração da posição prévia, visão prévia e concepção 
prévia, assegurar o tema cientifico a partir das coisas elas mesmas.

Tratando agora da apropriação da hermenêutica existencial heideggeriana realizada 

por Gadamer, aprendemos que a elucidação da compreensão passa por tomá-la como 

uma participação no significado comum (Cf. GADAMER, 1999b. p. 64), o que equivale a 

dizer  que  a  tarefa  hermenêutica  é  formar  um  acordo  que  não  existia  ou  não  era 

anteriormente adequado entre  aquele  que compreende e  aquilo  que é compreendido. 

Assim, é concebida a ideia de fusão de horizontes (Horizontverschmelzung). O movimento 

da compreensão advindo desta fusão implica a antecipação de um sentido que se torna 

mais acurado ao passo em que o todo a sua volta, sua totalidade conjuntural, também se 

revela fazendo a unidade de sentido ampliar seu alcance. O sucesso desta aplicação e da 

precisão  da  compreensão  é  determinado  pela  confluência  de  detalhes  daquilo  que  é 

compreendido. 

Absorvendo  a  teoria  heideggeriana  e  trabalhando  dentro  dos  limites  do  círculo 

hermenêutico, Gadamer encontra espaço para executar sua reabilitação do preconceito, 

que passa a ser considerado quase uma condição transcendental para a compreensão, a 

partir  da  qual  ele  fundamentará  o  princípio  hermenêutico  da  historicidade  da 

compreensão.  Durante  o  Iluminismo  o  conceito  de  preconceito  recebeu  uma  carga 

negativa, passando a ser considerado sempre necessariamente um juízo falso apenas por 

não  ser  um  juízo  fundamentado.  A reabilitação  dos  preconceitos  levada  a  cabo  em 

“Verdade e Método” confere aos mesmos o status de realidade histórica. Para fazer jus à 

finitude  e  historicidade  humana,  uma  avaliação  da  legitimidade  de  um  preconceito  é 

executada; iniciando com a revisão daqueles propostos pela autoridade e pela tradição 

(Überlieferung). 

Com o Iluminismo, a autoridade é distorcida até assumir o papel de contrária à razão 

e à liberdade (GADAMER, 1999, p. 419). Criticando esta deformação da concepção de 

autoridade,  Gadamer  segue  afirmando  que  a  essência  desta  está  contida  no  ato  de 

reconhecer e conhecer o juízo alheio como superior. Autoridade, pois, não pode ser obtida 

de outro modo que não pelo adquirir e merecer. É um ato racional reconhecer e atribuir  

autoridade, nos tornando conscientes de nossos próprios limites e admitindo que outrem 

possua uma perspectiva mais ampla e acertada que a nossa. A verificação da legitimidade 

95



da autoridade passa pelo exame daquele que a possui, ou seja, Gadamer não considera 

adequado legar autoridade a todo aquele que se diz superior, mas sim que é possível  

avaliar criticamente quem é digno dela. 

Quanto à tradição, trata-se de uma forma de autoridade fornecida por nossa herança 

histórica,  uma  autoridade  que  se  tornou  anônima,  sendo  sempre  transmitida  e 

determinando nosso ser histórico e finito. A compreensão está universalmente contida em 

toda interpretação, que sempre recebe seus pressupostos da tradição na qual estamos 

inseridos.  A tradição,  contudo,  não deve ser  pensada como um objeto que se coloca 

contra nosso pensamento,  mas sim como o próprio  horizonte do pensar,  um fluxo de 

concepções  onde  nos  situamos.  Sobre  a  impossibilidade  de  nos  desvincularmos  da 

tradição, Gadamer diz (1999, p. 422): 

E quer se queira combatê-la revolucionariamente, quer se pretenda conservá-la, a 
tradição se lhe mostra em ambos os casos como contrapartida abstrata da livre 
autodeterminação, já que sua validez não necessita fundamentos racionais, pois 
nos determina de modo inquestionável. 

Naturalmente,  com  isso  não  desejamos  dizer  que  todo  e  qualquer  conteúdo 

transmitido pela tradição é sempre legítimo e válido, mas sim que não há uma oposição 

intrínseca entre as pretensões da razão e as da tradição. O conteúdo da tradição é algo 

conservado e requerido pelas mudanças históricas. É importante notar que a tradição não 

é algo que nos é alheio. Estar inserido numa tradição não implica qualquer espécie de 

estranhamento diante da mesma, pois ser interpelado por ela é uma condição do próprio 

ato de compreender.  

O preconceito  é o  ponto  de entrada do intérprete no círculo  hermenêutico.  Toda 

compreensão  é  realizada  por  um ente  finito,  historicamente  determinado  e,  devido  à 

estrutura prévia da compreensão, sempre compreendemos e interpretamos partindo de 

um  horizonte  que  nos  é  legado  por  preconceitos  dos  quais  é  impossível  nos 

desvencilharmos, como o conteúdo da tradição. Tomar conhecimento da estrutura prévia 

da  compreensão  é  admitir  que  não  haja  compreensão  sem  pressupostos  e,  por 

conseguinte, a pretensão de ter uma interpretação correta e definitiva torna-se impossível 

(GADAMER, 2004, p. 67-8). Vemos claramente a importância que a tradição adquire e 

porque devemos sempre tê-la como elemento básico do círculo hermenêutico na seguinte 

passagem de “Verdade e Método” (1999 p. 439): 
O círculo, portanto, não é de natureza formal. Não é nem objetivo nem subjetivo, 
descreve, porém, a compreensão como a interpretação do movimento da tradição 
e  do  movimento  do  intérprete.  A  antecipação  de  sentido,  que  guia  nossa 
compreensão de um texto, não é um ato de subjetividade, já que se determina a 
partir da comunhão que nos une com a tradição.     

96



Tratamos da estrutura prévia da compreensão, aprendemos que sempre possuímos 

posição prévia, visão prévia e concepção prévia; notamos a importância dos preconceitos, 

da autoridade e da tradição em nossa maneira de compreender; averiguamos que estar 

ciente do círculo hermenêutico e dos pressupostos envolvidos no interpretar nos permite 

evitar arbitrariedades e tornar transparente uma interpretação. Deparamo-nos agora com 

a questão da “crítica genuína na hermenêutica” (Cf. GRONDIN, 1999, p. 112), ou seja, 

como podemos, na medida em que nos tornamos conscientes dos preconceitos, distinguir 

os corretos dos falsos? De fato, não dispomos de um critério específico para isso, mas há 

certas indicações de quais caminhos devemos tomar para chegar a uma interpretação 

mais apropriada.

2.2 Hermenêutica filosófica e compreensão como modo de ser da existência
   

Na hermenêutica gadameriana, compreensão e interpretação são inseparáveis, pois 

tais conceitos são, como vimos, pensados sob a luz da teoria heideggeriana. Ao tomar 

compreensão e interpretação como constituintes da estrutura originária do ser-no-mundo, 

Gadamer conecta ambos os conceitos à aplicação (Anwendung). Com a reintegração dos 

conceitos de compreensão, interpretação e aplicação, este último passa a não mais ser 

pensado como mero uso de um conhecimento compreendido previamente, mas como um 

momento  da  própria  compreensão.  A  aplicação  está  inevitavelmente  implicada  em 

qualquer ato de compreender, posto que este apenas realiza-se inserido num contexto 

histórico,  ou  seja,  ao  compreendermos  a  partir  de  nosso  próprio  horizonte,  estamos 

imediatamente a aplicá-lo.

É nesta perspectiva que a hermenêutica filosófica recupera um ponto fundamental do 

problema hermenêutico relegado com a autoconsciência histórica da teoria pós-romântica: 

a  questão  da  aplicação  (Anwendung).  Na  velha  tradição  hermenêutica  existia  uma 

distinção entre subtilitas intelligendi (correspondente à compreensão), subtilitas explicandi 

(concernente à interpretação) e um terceiro componente, a subtilitas applicandi (que trata 

da  aplicação).  Estes  três  momentos  seriam  os  responsáveis  pela  realização  da 

compreensão e são denominados subtilitas por se colocarem mais como um fazer, uma 

realização  da  compreensão  que  como  um  método  para  ela.   Há,  portanto,  como  já 

mencionamos, uma unidade entre intelligere e explicare, mediante a qual a interpretação 

não pode ser tomada como um ato posterior à compreensão, mas como extensão desta. A 

união  entre  compreender  e  interpretar  terminou  por  desconectar  o  terceiro  momento 

97



hermenêutico, o da aplicação. Gadamer julga necessária a recuperação deste aspecto, 

afastando-se das consequências da hermenêutica romântica. Isto, contudo, não implica 

em um retorno à acepção antiga de hermenêutica, não significa em nenhuma medida o 

retorno à distinção antiga das subtilitatae. Antes, sua proposta consiste na consideração 

do momento da aplicação como tão essencial quanto o da compreensão e interpretação.

A história da hermenêutica demonstra a existência de três ramificações: a filológica, a 

teológica e a jurídica. Com o desenvolvimento da consciência histórica moderna, as três 

cada vez mais se afastaram, tornando-se disciplinas diversas e se alçando, cada uma 

delas,  ao  patamar  de  teoria  metodológica  de  investigação  dos  problemas  a  elas 

pertinentes. Previamente, havia uma pertença entre a hermenêutica filológica e a jurídica, 

sustentada pela aplicação, tida como momento próprio da compreensão. Ambas tinham 

como  princípio  que  tanto  a  lei  quanto  o  conteúdo  da  revelação  não  deveriam  ser 

entendidos historicamente, e a interpretação acerca destes deveria se estabelecer como 

universalmente válida. Isto apenas poderia ser garantido através da aplicação, que se 

ocupava de tornar concreta a compreensão da lei ou mensagem religiosa (Cf. GADAMER, 

Op. Cit.. 463-4).

Gadamer não pretende, de maneira alguma, retroceder a este ponto no qual não há 

reconhecimento  da  historicidade  de  toda  compreensão.  Sua  reabilitação  do  valor  da 

aplicação necessariamente passa pelas contribuições heideggerianas que o antecederam, 

a partir das quais se sustenta a noção de compreensão enquanto acontecimento dado 

dentro  da  tradição.  Para  corretamente  tomar  a  compreensão  como  evento,  Gadamer 

propõe  um  retorno  a  Aristóteles,  pois  sua  ética  poderia  ser  capaz  de  dar  conta  do 

compreender como aplicação de um caso especial a uma situação concreta. (Cf. Ibid.,  

p.470-1) Embora Aristóteles apenas trate da razão na aplicação do agir ético, é possível 

se apropriar de seu pensamento para tratar do problema hermenêutico em sua dimensão 

histórica.  Ao  opor-se  à  equiparação  socrático-platônica  de  areté e  logos,  Aristóteles 

demonstra  que a  base do saber  ético é a  práxis.  A ética  difere da natureza por  não 

depender de  capacidades ou forças externas,  mas exclusivamente  do comportamento 

humano.  Ethos vem opor-se à  physis na medida em que não é condicionado por leis 

naturais, mas pela regularidade das posturas humanas. Inquire-se, a partir daí, como é 

possível atingir o saber filosófico sobre o ser moral do homem, pois na medida em que 

aquilo que é bom somente se manifesta na concreção da situação prática, a aplicação 

configura-se como o ponto mais fundamental  – somente a partir  dela o conhecimento 

filosófico, no que tange à ética, ganha sentido. Trata-se da busca de uma fundamentação 

para o agir fundada na convergência entre  logos e  ethos. Não há, neste panorama da 

98



ética, leis fixas para delinear o bem agir e justamente nisso é revelada a relevância da 

aplicação que justifica a retomada de Aristóteles. Nele, a ação ética se dá dentro de um 

dado contexto e isto ganha importância para Gadamer, que assume que tal contexto seja 

propriamente a tradição.

Faz-se  necessário  notar  que,  em  Gadamer,  o  conceito  de  aplicação  deve  ser 

entendido  antes  como  uma  apropriação  (Cf.  Ibid.,  p.  481).  Em  todo  realizar-se  da 

compreensão, está implícita a apropriação dela e, por conseguinte, aquilo que chamamos 

de aplicação. É isto que a torna elemento integrante de todo compreender. A aplicação é 

intimamente  ligada  à  consciência  histórica  continuamente  influente 

(wirkunggeschichtliches  Bewußtsein),  considerando  que  toda  apropriação  do  que 

compreendemos e interpretamos apenas toma lugar no presente. Ao compreendemos o 

passado a partir de nosso próprio horizonte, estamos necessariamente o aplicando (Cf. 

RINGMA, 1995,  p.  55).  Assumir  a  apropriação como essencial  a todo compreender é 

conferir  à  compreensão um sentido produtivo,  trazendo-a  para  o solo do  presente.  O 

retorno ao conceito aristotélico de phronesis é indispensável justamente nisto, no localizar 

da compreensão dentro de uma situação particular do presente.

Há  uma  diferença  substancial  em  Aristóteles  entre  phronesis e  episthéme –  a 

primeira ocupa-se do saber prático, enquanto a segunda relaciona-se com o saber teórico.  

As ciências do espírito seriam legítimas pertencentes da  phronesis e, portanto, ciências 

morais.  Não  são  regidas  por  leis  fixas,  se  colocam como passíveis  de  intervenção  e 

precisamente isto  abrem espaço para um posicionamento ético produtivo (Cf.  Ibid.,  p.  

468).  Com  a  adoção  da  phronesis,  mais  uma  vez  Gadamer  se  afasta  do  ideal 

metodológico,  pois  esta,  enquanto  saber  ético,  ao  contrário  da  techné,  não pode ser 

aprendida ou dominada. Resta-nos apenas aplicá-la nas situações particulares. 

Um  problema  fundamental  no  lidar  com  o  conceito  de  aplicação  é  que  apenas 

podemos fazer uso aplicativo daquilo que possuímos, e o saber ético nunca realmente se 

torna uma propriedade. Os conceitos éticos, as virtudes aristotélicas, se configuram como 

diretrizes para o bem agir,  embora não seja possível  delimitá-los com a precisão que 

caberia à techné. Isto ocorre porque o conhecimento relativo à techné tem como finalidade 

a produção de coisas, enquanto que o saber que concerne à phronesis, por ser restrito ao 

ser humano, não pode de modo algum ser pensado dentro de parâmetros de produção, 

ou  seja,  o  conhecimento  moral  concerne  à  phronesis porque  o  homem  e  seu  agir, 

enquanto objeto deste conhecer,  não dispõe de si  mesmo do modo que dispomos do 

objeto da techné. 

Esta  investigação  se  mostra  produtiva  para  a  hermenêutica  filosófica  porque  as 

99



distinções contidas entre  techné e  phronesis são semelhantes às das investigações das 

ciências do espírito e aquelas da ciência moderna. Gadamer se ocupa da avaliação das 

contribuições da ética aristotélica que podem ser utilizadas em prol de uma hermenêutica 

jurídica, na qual o problema da aplicação ganha sua mais intensa importância. A justiça 

aparentemente é determinada absolutamente e dela se derivam as formulações das leis e 

as regras do comportamento ético. Seria possível pensar na aplicação das leis da justiça 

como  uma  techné,  embora  Aristóteles  as  associe  à  phronesis.  Isto  ocorre  porque  a 

aplicação  das  leis  contém  sempre  uma  questionabilidade  jurídica,  pautada  pelas 

circunstâncias,  pois  aquele  que a aplica  sempre é  conduzido a fazer  concessões em 

nome de um direito melhor e não por uma redução à justiça. O conceito de epieikeia, ou 

equidade, é o responsável pela correção da lei, visto que a lei geral, abstrata, é incapaz 

de conter em si mesma a realidade prática com a qual deve relacionar-se (GADAMER, 

1999, p. 473).  A lei sempre será falha na medida em que a realidade humana não lhe 

permite  ser  simplesmente  aplicada,  e  por  meio  da  equidade,  é  possível  realizar  uma 

efetivação produtiva dela. 

A relação do direito natural em Aristóteles com o problema hermenêutico passa pela 

ponderação da equidade, não recorrendo apenas à inalterabilidade do direito natural e 

alterabilidade  do  positivo  –  ele  reconhece  apenas  a  ideia  de  um  direito  inalterável, 

contudo, esta seria limitada aos deuses. Entre os homens, tanto o direito positivo quanto o 

natural  são  alteráveis,  sujeitos  à  aplicabilidade.  Não  haveria,  pois,  oposição  entre  a 

aplicação  e  o  caráter  “natural”  do  direito,  pois  a  própria  “natureza”  das  coisas  deixa 

espaço para mobilidade. Faz-se necessário considerar que o direito natural em Aristóteles 

possui uma função estritamente crítica, não devendo ser empregado dogmaticamente – 

ele aparece como uma espécie de complemento ao direito positivo. 

O  interesse  de  Gadamer  sobre  o  direito  em  Aristóteles  encontra  justificativa  na 

demonstração da validade dos conceitos relativos ao homem e seu comportamento, que 

não  se  constituem  arbitrariamente,  mas  pautados  na  prática.  Há  uma  diferença 

fundamental entre meios e fins no que diz respeito às diferenças entre o saber ético e o 

técnico, que não permitiria que este último jamais suprimisse a necessidade do primeiro,  

que se caracteriza por um “buscar-conselho-consigo-mesmo”. Isto serve ao propósito da 

hermenêutica filosófica por contrapor-se radicalmente ao ideal objetivista da modernidade, 

visto que na filosofia prática de Aristóteles, a instância que direciona o agir é a própria 

situação concreta, a facticidade adquire o caráter de princípio. A dimensão da praticidade 

típica do saber da  phronesis aqui privilegiado não se assemelha, em sentido algum, à 

aplicação  do  saber  técnico,  pois  nela  se  efetua  a  experiência  autenticamente 

100



hermenêutica que nos cabe investigar.  Isto motiva Gadamer a dizer (1999, p. 380):

A  virtude  aristotélica  da  racionalidade,  a  phronesis,  acaba  sendo  a  virtude 
hermenêutica fundamental. Serviu de modelo para a formação de minha própria 
linha argumentativa. Desse modo, a hermenêutica, essa teoria da aplicação, quer 
dizer,  da conjunção do universal  e do particular,  converteu-se para mim numa 
tarefa filosófica central.

Isto,  contudo,  de  maneira  alguma  equivale  a  dizer  que  a  dimensão  teórica  da 

filosofia  se  torna  reduzida  ou  relegada  na  hermenêutica  filosófica.  Há,  decerto,  na 

atualidade, uma definição de práxis como oposição à teoria. Isto pôde apenas ocorrer 

mediante  a  deturpação  do  significado  original  de  theoria,  que  a  tornou  um  conceito 

puramente instrumental. A noção de teoria tornou-se cada vez mais relacionada com a de 

método e associada à ciência moderna, que prescinde do mundo que nos é familiar e se 

empenha numa perseguição de meios de dominação dele. Num texto como “O que é a 

Práxis?  As condições da Razão Social”  se  torna patente o  repúdio de Gadamer  pela 

técnica moderna. Sua reabilitação da práxis e colocação da hermenêutica filosófica como 

uma aplicação se coloca como uma crítica à tecnificação e ao instrumentalismo. Nesta 

perspectiva, é acertado pensar que a hermenêutica filosófica, enquanto filosofia prática, 

se insurja como uma forte crítica à dominação técnica. 

Todavia, não é o caso que a hermenêutica filosófica seja uma filosofia prática oposta 

à ciência. “Filosofia prática” é uma expressão que tira seu sentido de Aristóteles enquanto 

referente ao saber  que trabalha com provas e se contrapõe à filosofia  teórica,  isto  é, 

metafísica.  A oposição moderna entre  teoria  e  práxis,  nesse sentido,  é  algo  bastante 

peculiar, visto que na antiguidade ela se colocava como oposição de duas espécies de 

saber e não entre a ciência e sua própria aplicação. Apreender o sentido de “prática” 

incluso na filosofia hermenêutica apenas é possível mediante o descolamento do ideal de 

oposição colocado a partir da ciência moderna. Mesmo na antiguidade, práxis já incluía 

um vasto âmbito de significados, dentre os quais um sentido correspondente à forma de 

comportamento  dos  seres  vivos  numa esfera  mais  geral,  e  outro,  no  qual  práxis  era 

compreendida  como  a  melhor  realização  da  vida.  Nesta  perspectiva,  possuiriam  os 

animais também uma práxis, embora esta fosse decisivamente distinta da que cabe aos 

humanos.  Aos últimos caberia  a  prohairesis,  correspondente  à  antecipação e  escolha 

prévia, consciente, que seria seu traço distintivo diante dos animais. Com Aristóteles, mais 

um aspecto  fundamental  é  somado:  práxis  passa a  ser  algo  pertencente  somente  ao 

cidadão livre na polis; dentro da qual a práxis ocorre em seu sentido mais próprio, o que 

afasta cada vez mais este conceito  do ideal  de “forma de comportamento”,  como era 

101



previamente estendido aos animais. 

É diante disso que a filosofia prática passa a se caracterizar a partir da delimitação 

existente entre  saber  prático daquele que é livre e a capacidade aprendida relativa à 

techné. A dimensão prática da filosofia não está relacionada, pois, com a aplicação de um 

conhecimento técnico, antes, ela nos aparece mais ligada ao conceito de areté. Não faz 

jus à filosofia enquanto prática concebê-la de modo completamente alheio à ciência, posto 

que ambas guardem em comum o caráter  de saber  geral;  a  diferença entre  as  duas 

consiste  na sujeição da filosofia  às situações de sua aplicação.  Isto  é absorvido pela 

hermenêutica de Gadamer graças ao fato de que esta, enquanto teoria da interpretação, 

não lançar-se como “mera” teoria. Antes, lhe faria mais justiça a denominação de “teoria 

da arte” (GADAMER, 1983, p. 61), capaz de dar conta de sua aplicabilidade essencial,  

embora  esta  determinação  ainda  não  corresponda  por  inteiro  à  amplitude  da 

hermenêutica dada por sua situação prática. Foi na modernidade que a hermenêutica se 

inseriu mais fortemente na consciência filosófica e isto se deveu à totalidade da tradição 

histórica ter se deslocado a uma grande distância. É mérito da hermenêutica romântica ter  

situado  a  imagem  histórica  do  passado  em  nova  dimensão,  através  da  consciência 

histórica.

É evidente que isto não é suficiente para dar conta da totalidade da compreensão 

humana a partir da condição inexorável da finitude, o que desembocou na experiência de 

alienação manifesta na consciência histórica moderna. A hermenêutica filosófica se coloca 

em resposta à teoria hermenêutica do método, que se apossou do interesse romântico 

pela história e o colocou dentro de parâmetros cientificistas. De acordo com Gadamer 

(2004, p. 125):
Foi quando Heidegger formulou o conceito de uma “hermenêutica da facticidade”,  
impondo – em contraposição à ontologia fenomenológica da essência, de Husserl  
–  a  tarefa  paradoxal  de  interpretar  a  dimensão  “imemorial”  (Schelling)  da 
“existência” e inclusive a própria existência como “compreensão” e “interpretação”, 
ou seja, como um projetar-se para possibilidades de si próprio. Nesse momento, 
alcançou-se um ponto no qual o caráter instrumentalista do método, presente no 
fenômeno  hermenêutico,  teve  de  reverter-se  à  dimensão  ontológica. 
“Compreender” não significava mais um comportamento do pensamento humano 
dentre outros que se pode disciplinar metodologicamente, conformando assim a 
um  procedimento  científico,  mas  perfaz  a  mobilidade  de  fundo  da  existência 
humana. A caracterização e ênfase que Heidegger atribui à Compreensão como a 
mobilidade  de  fundo  da  existência  culmina  no  conceito  de  interpretação, 
desenvolvido  em  sua  significação,  por  Nietzsche.  Esse  desenvolvimento  está 
fundamentado na dúvida frente aos enunciados da autoconsciência, dos quais se 
deve duvidar melhor do que o fez Descartes, como diz expressamente Nietzsche. 
Em Nietzsche, o resultado dessa dúvida é uma modificação do sentido de verdade 
em geral.  Com isso, o processo de interpretação transforma-se numa forma de 
vontade de poder, adquirindo assim uma significação ontológica.    

 

A  crítica  realizada  pela  hermenêutica  filosófica,  portanto,  apenas  pode  ser 

102



apreendida  na  totalidade  através  da  modificação  no  conceito  de  interpretação,  que  é 

alçado a um significado mais profundo e geral, não mais se referindo ao esclarecimento 

do sentido de um texto  obscuro.  Antes,  cabe a ela  configurar-se  como expressão da 

tentativa de exceder os próprios fenômenos e dados manifestos. Com isto queremos dizer 

que a interpretação possui um caráter efetivamente produtivo que, ao estar subjacente a 

toda compreensão, estende o próprio sentido daquilo que é interpretado na medida em 

que cada interpretação, enquanto realizada a partir de um dado horizonte interpretativo, 

se mostra sempre singular. É frente a isso que Gadamer sustenta que uma interpretação 

definitiva  sempre  há  de ser  uma contradição em si  mesma.  O caminho  traçado pelo 

intérprete  não  pode  ser  reproduzido  metodicamente,  pois  há  de  ser  em  qualquer 

circunstância, um caminho inconcluso. 

Interpretar há de sempre remeter à finitude humana, e o projeto da hermenêutica 

filosófica vem propor a experiência da interpretação como algo diverso do que se dava na 

consciência da hermenêutica tradicional justamente por meio de uma noção diversa de 

aplicação, uma que não a configure como técnica. Antes de uma técnica de interpretação 

que  possa  ser  seguida  para  produzir  um  determinado  resultado,  encontramos  uma 

aplicação hermenêutica que nos ensina que o mais importante na interpretação de algo é 

a investigação dos interesses que nos guiam. Uma vez estabelecida esta característica 

fundamental da hermenêutica filosófica, podemos seguir para a explicitação do significado 

de experiência hermenêutica. 

2.3 O ideal hermenêutico de experiência

Diante do projeto de desenvolver uma noção de experiência adequada para sua 

hermenêutica filosófica, Gadamer recorre à fenomenologia de Husserl e suas reflexões 

acerca do mundo da vida (Lebenswelt), que nos fornece uma genealogia da experiência 

que  antecede  o  ideal  científico  de  experimento.  A rejeição  da  acepção  científica  de 

experiência  como  preconizada  pelas  ciências  naturais  é  amplamente  explorada  na 

primeira parte de  Verdade e Método,  na qual  Gadamer conclui  que a validade de um 

experimento se restringe a sua confirmação e que os aspectos históricos da experiência 

são completamente descartados. 

A crítica ao modelo metódico das ciências naturais é cara ao nosso trabalho na 

medida  em  que  a  investigação  da  experiência  estética  surge  como  alternativa  à 

escrutinação dos objetos empreendida pela ciência moderna.  É imprescindível remeter, 

portanto, à reflexão gadameriana sobre a fundamentação metodológica dos saberes das 

103



ciências  humanas.  É  sabido  que  a  expressão  “ciências  do  espírito” 

(Geisteswissenschaften) foi popularizada pela tradução da “Lógica” de John Stuart Mill, 

que se  ocupava  com as possibilidades de empregar  a  lógica  indutiva  no  campo das 

ciências morais. Segundo Gadamer (Op. Cit., p. 39), nesta obra não há uma preocupação 

em reconhecer uma lógica particular para este tipo de ciência, e sim em demonstrar a  

validade do método indutivo também neste terreno. Nesta perspectiva, o uso do método 

indutivo fica isento de qualquer hipótese metafísica e é tomado como independente dos 

fenômenos por ele observados; seu objetivo é averiguar a regularidade dos fenômenos e 

a partir delas estabelecer regras para realizar previsões. 

O  problema  com  este  procedimento  reside  no  fato  de  não  podermos  elevar  a 

experiência do mundo social histórico ao status de ciência com um processo válido para 

as  ciências  naturais,  uma  vez  que  um  caso  individual  não  é  capaz  de  fundamentar 

regularidades e mesmo a observação de inúmeros casos não possibilita a confirmação de 

experiências  genéricas.  Não cabe,  pois,  ao conhecimento histórico estabelecer  regras 

gerais  a partir  de fenômenos concretos.  Mesmo reconhecendo as diferenças entre as 

ciências  do  espírito  e  as  da  natureza,  ainda encontramos tendências  a  classificar  as 

primeiras como “inexatas”. Com Helmholtz, a indução se torna diferenciada, na tentativa 

de dar conta destas desigualdades – haveria, então, um tipo de indução lógica e outro  

instintivo-artístico. No entanto, esta distinção de métodos indutivos era apenas psicológica 

(Cf. GADAMER, 2004, p. 47-8), e não se afastava das dificuldades da utilização deste tipo 

de metodologia para as ciências do espírito.

Gadamer aponta de que maneira houve uma tentativa real de elevar este modelo de 

ciência a uma autoconsciência lógica a partir  de Droysen, que buscou compreender o 

conceito de história de maneira que ele pudesse ser o fundamento para as ciências do 

espírito,  permitindo  então  que  estas  se  firmassem  e  progredissem.  De  acordo  com 

Droysen,  as  percepções  sensíveis  do  mundo  empírico  se  configuravam  como  saber 

acumulado do passado através de uma disposição do espírito, de modo que a história 

seria uma vontade de dar sentido ao caos das percepções sensíveis (Cf. Ibid., p. 45-6). 

Dilthey segue esta mesma corrente de pensamento para justificar a independência do 

método das ciências do espírito, embora termine por ser influenciado pelo modelo das 

ciências naturais. Segundo Gadamer, sua posição em relação às ciências não é análoga 

ao que ele sustenta com sua Lebensphilosophie, pois supõe que seja possível objetivar o 

conhecimento proveniente do pensamento reflexivo ao invés de delegar-lhe justificação e 

explicação particulares.  

Não é o caso que haja alguma espécie de inferioridade das ciências do espírito em 

104



relação às da natureza, pois como Gadamer declara, a divulgação realizada por Herder do 

novo  ideal  de  “formação  para  o  humano”,  que  evidenciava  o  orgulho  em defender  o 

humanismo  ergueu-se  com  significativo  valor.  O  conceito  de  “formação”  (Bildung) 

enquanto formação natural deu espaço à noção de formação como habilidade humana de 

aperfeiçoar-se, embora seja com Hegel que este conceito alcance sua amplitude para 

instituir-se como universal. A partir daí, a formação passa a ser encarada como a condição 

de possibilidade para a existência da própria filosofia, na medida em que o ser do espírito  

depende essencialmente dela. (Cf. Op. Cit. p. 55-6). 

A extensão do ideal de formação necessariamente deve compreender também as 

ciências do espírito, devido à conexão íntima entre o conceito de formação e o modo de 

ser do espírito. A racionalidade e a dimensão espiritual do homem o distanciam do mundo 

imediato e natural, conferindo-lhe a tarefa da formação, por meio da qual ele deve abrir 

mão do particular, do irracional em benefício de sua própria liberdade, inserindo-se na 

cultura. A formação também possui um aspecto prático em Hegel, que sustenta que, ao 

formar um objeto, ou seja, através do trabalho, o homem desenvolve uma consciência de 

senso próprio – ao formar algo, forma também a si mesmo. 

Embora já evidente na ideia hegeliana de formação prática, é na formação teórica 

que  se  torna  mais  explícita  a  determinação  fundamental  do  espírito  histórico.  O 

comportamento teórico sempre se caracteriza como ocupação com algo não imediato, 

cuja natureza nos é alheia. A formação sempre serve aos interesses teóricos na medida 

em que nos coloca em contato com aquilo que nos é estranho e promove o retorno a nós  

mesmos,  ampliando  assim  o  conhecimento.  Para  Hegel,  a  formação  completar-se-ia 

apenas no saber absoluto. Contudo, para Gadamer, o que merece ênfase é este processo 

de retorno  a  si  próprio,  independente  da noção de espírito  absoluto,  o  que o  leva  a 

sustentar que, para as ciências do espírito, a ideia de formação permanece necessária e 

compõe o elemento no qual  elas operam sem inevitavelmente atrelar-se à concepção 

hegeliana. 

Entendemos, assim, que a formação é responsável pela promoção de um sentido 

universal que nos permite elevarmo-nos sobre nós mesmos. Não se trata aqui de uma 

universalidade do conceito  que possa determinar  algo particular  a  partir  de um ponto 

universal, mas da formação de pontos de vista que, justamente por direcionarem-se à 

universalidade,  são  mais  abrangentes  e  abertos,  não  se  fixam  em  dado  aspecto 

específico, pois buscam relacionarem-se com outros que lhe são estranhos. Isto torna a 

tradição do conceito  de  formação mais apta a justificar  as  ciências  do espírito  que o 

método, remetendo à tradição humanística que compõe o terreno a partir do qual estas 

105



ganham sentido (Cf. Ibid., p. 64-5). 

Como  é  frequente  em  sua  obra,  para  seguir  em  direção  ao  desvencilhamento 

completo  do  ideal  científico  de  experiência,  Gadamer  retrocede  ao  início  da  teoria 

moderna da ciência e da lógica, remetendo a Bacon (1999., p.514-5), que além de ocupar-

se do desenvolvimento da teoria da experiência como teoria de uma indução verdadeira, 

também  questionou  suas  dificuldades  antropológicas  e  morais,  buscando  superar  as 

casualidades  e  irregularidades  da  experiência  cotidiana  e  evitar  as  generalizações 

prematuras. Bacon chama seu método de experimental, que não se refere somente às 

investigações acerca da natureza, mas se configura como método para que o espírito 

abandone  as  generalizações  infundadas,  e  passo  a  passo  caminhe  em  direção  ao 

conhecimento mais geral. Embora concorde com as críticas mais comuns feitas a Bacon, 

em particular sobre o caráter vago de suas propostas metodológicas, Gadamer pensa que 

sua verdadeira contribuição consiste em analisar os preconceitos do espírito humano que 

obstruem a tarefa de realmente conhecer  a coisa,  possibilitando um uso metódico da 

razão. Neste processo se apresentam aspectos interessantes à apuração gadameriana, 

pois aparecem momentos da vida da experiência que não estão teleologicamente ligados 

ao objetivo da ciência. 

A partir  do  padrão  teleológico  de  concepção  da  experiência,  na  recordação  das 

experiências  passadas,  o  espírito  humano encontra,  como condição epistemológica,  a 

tendência a reter os aspectos positivos, relegando os negativos ao esquecimento. Embora 

isto corresponda a um momento verdadeiro da estrutura da experiência, visto que tanto no 

que  concerne  às  ciências  quanto  ao  cotidiano,  faz  parte  de  sua  essência  ser  válida 

enquanto não refutada por outra experiência posterior, Gadamer pretende ir além deste 

aspecto teleológico. É sabido que a experiência, ainda que não seja ela própria científica,  

é  um  pressuposto  fundamental  da  ciência.  Esta  somente  é  possível  mediante  a 

regularidade manifestada na observação de experimentos, isto é, através da constância 

daquilo  que  é  experimentado,  adquirimos  generalidade  suficiente  para  permitir  a 

colocação da questão que nos conduz à ciência. 

É  pertinente  perguntarmos  sobre  esta  generalidade  que  possibilita  a  ciência.  É 

notável  que ela  se  origine  daquilo  que é  comum a diversas experiências  observadas 

individualmente,  e  sua  retenção  nos  concede  certa  faculdade  de  prever  experiências 

similares posteriores. Falta-nos, não obstante, clareza acerca da conexão contida no ato 

de  experimentar  e  na  capacidade  de  reter  a  unidade  da  experiência.  Em Aristóteles,  

Gadamer  encontra  uma  posição  intermediária,  apoiada  num raciocínio  clássico  já  na 

Grécia Antiga, segundo o qual a permanência das percepções importantes seria o veículo 

106



pelo qual o saber geral se alçaria além da experiência individual.  O cerne da questão está 

no  fato  de  essa  generalidade  da  experiência  não  equivaler  àquela  da  ciência  ou  do 

conceito.  Isto  significa  que  a  generalidade  da  experiência  não  pode  ser  conhecida 

mediante  alguma  outra  generalidade,  mas  tão  somente  a  partir  de  observações 

individuais. Tal é o esteio da abertura própria da experiência: ela está sujeita a confirmar-

se incessantemente, sob pena de modificar-se. Isto é notável diante da constatação que 

observações efêmeras não se generalizam. Apenas quando uma dada observação se 

reprisa,  pode  ela  confirmar-se  como  experiência,  fixando-se.  Gadamer  alicerça  esta 

posição voltando-se para a imagem criada por Aristóteles para este processo (Op. Cit., p. 

520): 

Aristóteles encontra uma esplêndida imagem para a lógica desse procedimento. 
Ele compara a multidão de observações que alguém faz com um exército em 
fuga. Também elas são fugidias, não permanecem onde estavam. Mas quando, 
nessa  fuga  generalizada,  uma  determinada  observação  se  confirma  em  uma 
experiência repetida, nesse caso ela permanece. Com isso se forma nesse ponto 
uma  primeira  estância  fixa,  dentro  da  fuga  geral.  Se  a  este  começam  a  se 
acrescentar  outros,  a  final  o  exército  inteiro  de  fugitivos  acaba  detendo-se  e 
obedecendo de novo à unidade de comando. O domínio unitário do conjunto é 
aqui uma imagem do sentido da ciência. A imagem deve mostrar que a ciência, 
isto  é,  a  verdade  geral,  pode  chegar  a  se  produzir  apesar  de  que  não  deve 
depender da casualidade das observações,  já que deve ter verdadeira validez 
geral. 

Esta imagem ilustra, de maneira concreta, um momento determinante da essência da 

experiência, apesar de estar distorcida ao pressupor que previamente havia um estado de 

repouso  –  para  os  propósitos  de  estabelecer  o  conhecimento,  isto  não  é  admissível.  

Entretanto, a imagem não falha em caracterizar a experiência como acontecimento que 

não se determina por observações particulares, demonstrando que antes, nela própria, as 

observações se organizam solidamente. 

Na  perspectiva  aristotélica  é  a  generalidade  da  experiência  que  possibilita  a 

verdadeira generalidade do conceito e abre espaço para a ciência,  de maneira que o 

experimentar é tido como referente a esta e relevante apenas devido à sua contribuição 

para a formação de conceitos. Gadamer, no entanto, defende que não é suficiente pensar 

a essência da experiência a partir da ciência, sob pena de simplificação do processo no 

qual ela se produz. Toda consideração sobre a experiência que se firme nos resultados 

por ela obtidos termina por atropelar seu real decurso, cujo aspecto é fundamentalmente 

negativo  (Cf.  Ibid.,  p.  521),  ou  seja,  a  experiência  contradiz  generalizações  falsas, 

destipifica aquilo que é aparentemente típico. 

Ao falarmos em negatividade da experiência, não podemos nos furtar de perceber 

107



que esta tem um sentido produtivo, pois ao convertermos observações em experiências e 

nos darmos conta do erro nas observações prévias, não ganhamos uma mera correção 

face ao erro, mas um saber mais abrangente sobre o objeto da experiência. Gadamer cita,  

em nota de rodapé, (Op. Cit. p. 521) o filósofo racionalista Karl Popper, que possui uma 

ideia  similar  de  experiência  –  segundo  a  qual  uma  proposição  apenas  pode  se 

caracterizar como científica ao colocar-se à prova do critério de falseabilidade mediante a 

experiência, embora este limite sua teoria à lógica da pesquisa científica, não abordando a 

totalidade das experiências humanas. 

À forma da experiência que considera seu aspecto negativo como constituinte de sua 

generalidade  chamamos  dialética.  Neste  ponto,  Gadamer  não  mais  se  serve  de 

Aristóteles, mas de Hegel, cuja filosofia legitima o momento da historicidade. Devemos 

notar que experiência aqui é pensada como Erfahrung, ao invés de Erlebnis, como havia 

feito Dilthey. Isto não significa, contudo, que a noção de experiência enquanto vivência – e  

não mera observação dos fatos – seja descartada na posição hermenêutico-filosófica. 

Gadamer concebe Erfahrung ao modo hegeliano, isto é, como “ceticismo em ação”. 

Na linha de raciocínio da interpretação de Hegel,  é evidente que não é possível, 

estritamente, “fazer” inúmeras vezes uma mesma experiência, embora a repetição faça 

parte de sua essência. A unicidade da experiência, dada sua historicidade, não se perde 

na reprodução, pois uma vez conhecido seu resultado exaure-se a novidade. A utilidade 

da reprise consiste apenas em reiterar o experimentado, garantir sua certeza. Uma vez 

que tomamos parte em uma experiência, dela tomamos posse, tornamo-nos conscientes 

da mesma, apoderando-nos de um novo horizonte. Como já afirmado, a experiência se 

caracteriza por sua negatividade, e em face dela modificamos tanto nosso saber quanto o 

objeto posto à experimentação; o saber converte-se em outro, mais amplo e superior, 

enquanto o objeto renovado revela melhor a verdade que seu antecessor. De acordo com 

a  interpretação  gadameriana  de  Hegel,  isso  corresponde  à  descrição  da  experiência 

dialética enquanto experiência da consciência consigo mesma, que conduz a um saber de 

si mesmo ao qual nada é alheio, consumado na ciência, que seria “a certeza de si mesmo 

no saber” (Op. Cit., p. 524). Na perspectiva hegeliana, a experiência sempre refere-se a 

algo  novo.  O estranhamento  e  a  alteridade envolvidos no ato  de experimentar  são o 

centro  de  unidade  da  própria  experiência,  embora  esta  adquira  o  caráter  de  “mero 

instrumento do espírito” na busca da certeza de si mesmo. Para Gadamer, entretanto, isto 

não faz jus à historicidade própria do compreender, conforme podemos ler em “Verdade e 

Método” (p. 525):
A  partir  daí  poderemos  compreender  porque  não  faz  justiça  à  consciência 

108



hermenêutica a aplicação que Hegel faz da história, quando considera que esta é 
concebida na autoconsciência absoluta da filosofia. A essência da experiência é 
pensada aqui,  desde o princípio, a partir  de algo no qual a experiência já está 
superada.  Pois  a  própria  experiência  jamais  pode  ser  ciência.  Está  em  uma 
oposição insuperável com o saber e com aquele ensinamento que flui de um saber 
geral teórico ou técnico. A verdade da experiência contém sempre a referência a 
novas experiências. Nesse sentido, a pessoa a que chamamos experimentada não 
é somente alguém que se fez o que é  através das experiências,  mas também 
alguém que está aberto a experiências.    

Em “Hermeneutics: Ancient and Modern”, Bruns, ao tratar da tragédia sob o ponto de 

vista da experiência hermenêutica, nos diz que não é fácil determinar exatamente de que 

tipo de experiência tratamos, e como ela se configura genuinamente como hermenêutica, 

devido às dificuldades próprias desse conceito em sua acepção mais ampla. Em “Verdade 

e Método”,  Gadamer critica duramente a noção de experiência (Erlebnis) mantida por 

Dilthey, ou seja, a “experiência vivida” tomada como unidade básica do tempo, da história 

e  da  cultura  humana.  Para  Dilthey,  a  experiência  pode  ser  definida  como  existência 

humana historicamente situada e não sujeita à objetificação promovida pela investigação 

empírica, uma vez que não podemos sair da temporalidade para observá-la. 

Nesta  perspectiva,  o  que  separa  a  compreensão  hermenêutica  da  explicação 

cientifica  é  o  fato  de  que a  primeira  jamais  pode  ocorrer  numa distância  analítica;  a 

compreensão  é  sempre  vivenciada  (Cf.  BRUNS,  1992,  p.181).  Segundo  Dilthey,  à 

hermenêutica e às ciências do espírito caberia a Nacherleben, cuja tradução poderia ser 

“re-experiência” de obras ou narrativas do passado, pois estas estariam aptas a tratar da 

singularidade da vida humana. A crítica gadameriana consiste na percepção de que a 

Nacherleben implica  na  transposição  da  consciência  do  intérprete  para  um momento 

histórico passado, e que é insustentável sob a luz das considerações sobre historicidade 

feitas  por  Heidegger,  mediante  a  impossibilidade  de  desvencilharmo-nos  de  nossa 

situação histórica. A intenção de Gadamer aqui não é refutar este conceito de experiência,  

mas torná-lo mais consistente.

Ao abordar a totalidade da experiência humana, Gadamer a toma como algo que 

sempre se coloca contra alguma expectativa, assumindo seu aspecto negativo, e mesmo 

doloroso,  ao dizer  que “o ser  histórico do homem contém, assim, como um momento 

essencial,  uma  negatividade  fundamental  que  aparece  na  relação  essencial  de 

experiência  e  penetração  do  espírito”  (GADAMER,  Op.  Cit.,  p.  526).  A  partir  das 

considerações sobre esta negatividade,  foi  útil  a  Gadamer remeter  a  Ésquilo  e  à sua 

formulação  do  aprendizado  como  sofrimento.  Naturalmente,  sua  intenção  não  é 

simplesmente sustentar que por meio do engano e da decepção encontramos o único 

meio  de atingir  o  conhecimento  acertado,  mas aludir  aos motivos  pelos  quais  a  face 

109



negativa da experiência se torna produtiva: no sofrimento, o homem não apenas aprende, 

mas defronta-se com seus próprios limites. Ele se dá conta daquilo que não é capaz de  

superar. Nas palavras de Bruns (Op. Cit., p. 186):

Na experiência não se adquire coisa alguma, a não ser a própria experiência, 
onde  ter  experimentado  não  equivale  a  estar  em  posse  de  algo  objetivo  e 
determinado; antes a experiência é sempre de limite e recusa. É por isso que é 
tão  difícil  comunicar  a  experiência,  como dos  pais  para  os  filhos.  Experiência 
neste sentido apenas pode ser posta em estórias; não pode ser contida dentro de 
proposições ou subscrita pela lei da contradição. Ela possui a universalidade dos 
provérbios ao invés da dos princípios.

A autêntica  experiência  hermenêutica  da  qual  Gadamer  trata  é  propriamente  a 

experiência da finitude humana. Ao contrário da experiência como concebida por Hegel, 

ela  não  conduz  ao  saber  absoluto.  Em  verdade,  promove  a  compreensão  da 

impossibilidade de alcançar  alguma forma de saber  supremo.  O valor  de  verdade da 

experiência não é consumado em seu fim, mas justamente em seu apontar para outras 

experiências,  restringindo  a  razão  enquanto  meramente  planificadora  diante  do 

reconhecimento de que toda a expectativa e planificação dos seres finitos é igualmente 

finita  e  limitada.  Isto  caracteriza  a  experiência  hermenêutica  como  experiência  da 

historicidade. 

Já denotamos de que modo a hermenêutica filosófica se configura como corrente 

filosófica que se ocupa das questões concernentes à compreensão, embora isto não a 

torne  restrita  à  investigação  de  sentido  ou  significado.  Ao  pensar  na  definição  de 

experiência hermenêutica, Gadamer busca tratar de questões que não são propriamente 

colocadas pelo homem, antes se impõem diante dele, confrontando-o. Não questionamos 

a morte e o horror, mas somos questionados, e podemos apontar que a relevância da 

abordagem hermenêutica acerca destes assuntos se apresenta em seu modo de engajar-

se  na  compreensão  daquilo  que  não  pode  ser  objetificado.  Assim,  compreender  algo 

hermeneuticamente é uma conquista que não se realiza pela consciência objetiva, mas 

por nossa exposição radical aos eventos impostos pela realidade (Cf. Op. Cit., p 182). 

Aqui tornam-se claras as razões de Gadamer para privilegiar a nossa experiência da 

arte dentro da hermenêutica filosófica: ela é capaz de revelar os aspectos universais do 

projeto hermenêutico. Na medida em que a compreensão é tomada como universal, sua 

integração é regulada pela história e pela tradição, de forma que sua tarefa deve estende-

se infinitamente. A colocação da experiência nesses termos gadamerianos não significa 

uma oposição à ciência natural, mas a um ideal de cientificidade na própria interpretação, 

de modo que hermenêutica e ciência não se relacionam a partir de um conceito unitário. 

110



Com as contribuições heideggerianas e o advento da hermenêutica existencial, há 

uma extensão para além das ciências humanas,  a  partir  da qual  se torna incorreto e 

superficial  pensar  hermenêutica  enquanto  uma  disciplina  homogênea.  A atribuição  da 

determinação  ontológica  à  compreensão  coloca  a  relação  da  hermenêutica  com  a 

epistemologia em âmbito diverso, ao ponto em que Heidegger concebe experiência como 

não determinada em sentido empirista ou racionalista,  bem como afastada do sentido 

kantiano. Sua influência sobre Gadamer se torna patente na medida em que experimentar,  

a seu ver, é um “ter dos entes”, e tê-los é, num certo sentido, poder dizê-los. 

As contribuições de Gadamer referentes a esta herança heideggeriana se cristalizam 

naquilo  que  Habermas  chamou  de  urbanização  do  pensamento  de  Heidegger,  e 

consistem num retorno filológico à tradição humanística, não possuindo a pretensão de 

minimizar  a  importância  das ciências  naturais.  A este  respeito,  Heelan diz  o  seguinte 

(1991, p. 225) 5:
Um filósofo da ciência na tradição fenomenológica ou hermenêutica seria então 
guiado por uma nova inserção, diferente da de um filósofo da tradição analítica, 
tanto na escolha dos problemas significantes quanto na maneira em que eles são 
tratados. Tal filósofo faria sua pesquisa sobre os problemas constitucionais, sobre a 
subjetividade humana, e o mundo (mundo da vida) como realidade – problemas 
que não entram no escopo da filosofia analítica da ciência.
 

O que cabe à oposição, por parte da hermenêutica filosófica, é a idealização da 

experiência de acordo com os critérios exclusivistas do método pensado de acordo com 

as  necessidades  das  ciências  naturais,  o  que  impossibilitaria  a  compreensão  da 

experiência das obras de arte como produtivas. É por este motivo que tal experiência não 

deve  ser  tomada  como  experiência  estética  no  seu  sentido  tradicional,  mas  como 

experiência hermenêutica. 

Com a finalidade de investigar como a compreensão das obras de arte dentro da 

filosofia  desenvolvida  por  Gadamer  se  articula  a  partir  de  uma  concepção  bastante 

específica de experiência estética, encontramos a necessidade de, mais uma vez, retornar 

a Heidegger para lançar luz sobre a elaboração da presentação das obras arte como 

verdade, que exerce tão profunda influência na concepção de arte da qual nos ocupamos. 

Centramo-nos na conferência “A Origem da Obra de Arte” para avaliar de que modo esta 

obra abre uma nova série de investigações possíveis sobre a arte, o artista, a beleza, e a 

verdade. Não é nosso objetivo dar conta da gama de assuntos tratados por Heidegger, 

mas apenas seguir um questionamento particular: o da verdade da obra de arte dentro da 

concepção heideggeriana, para assim podermos explorar corretamente como Gadamer 

5 Such a philosopher would do research into constitutional problems, human embodied subjectivity, and 
world (life world) as reality – problems that do not enter into the purview of analytic philosophy of science.

111



funda sua filosofia da arte.

2.4 Heidegger e a pergunta pela origem da obra de arte

Em seu caminho para a investigação da origem da obra de arte, Martin Heidegger 

averigua que tal origem apenas pode ser o artista que, por sua vez, depende da obra de 

arte para caracterizar-se como tal, de modo que ambos são dependentes. Não é possível,  

contudo, pensar na origem da obra sem dispor do conhecimento prévio do que seja arte,  

de sua essência. O que é arte, por sua vez, apenas pode ser conhecido a partir da obra 

de arte mesma. Torna-se evidente, pois, o caráter circular do questionamento: para saber 

se uma obra é artística, necessitamos saber o que é arte; para conhecer o que é arte, 

precisamos dispor de obras de arte.

No pensamento heideggeriano, conforme tratamos previamente, a circularidade do 

raciocínio  não  deve  ser  concebida  como uma violação  da  lógica.  Antes,  corresponde 

àquilo que chamamos de “círculo hermenêutico”, estrutura na qual reside a possibilidade 

do conhecimento mais originário, uma vez que ela possui um sentido ontológico positivo 

que se realiza num deixar-se determinar pela própria coisa. Na perspectiva heideggeriana, 

não é o caso que existam coisas no mundo que estejam sujeitas à nossa compreensão 

circunspectiva, mas antes de tudo encontramos nosso envolvimento com o mundo que se 

dá na forma de projetos interpretativos, anteriores a qualquer espécie de visão puramente 

teorética do mundo. Diante disso, adentrar no círculo hermenêutico é pré-requisito para a 

investigação em questão. 

Heidegger  opta por  questionar  a  obra pelo que ela  é e como é partindo de seu 

caráter  de coisa.  Neste caminho,  encontra alguns direcionamentos tradicionais para a 

investigação do que é uma coisa. O primeiro corresponde à determinação da coisidade 

(die Dingheit) da coisa como substância, sujeito de propriedades, proveniente da tradução 

do grego para o latim. Esta tradução teria transformado a compreensão grega do ser da 

coisa, concebendo-a como suporte para características (Cf. HEIDEGGER, 2005. p. 17). 

Um dos motivos para o descarte deste conceito de coisa é sua aplicabilidade a todo e 

qualquer ente, estando inapto a dar conta da coisidade das coisas. A segunda maneira de 

conceber  o  ser  da  coisa  consiste  na  associação  da  coisa  àquilo  que  pode  ser 

sensivelmente percebido. Heidegger rejeita esta posição argumentando que o modo de 

acesso primordial que temos de um ente não se dá propriamente nas sensações, antes, 

as coisas chegam a nós primeiro. Pensar na coisa como objeto da percepção somente é 

possível numa abstração, pois a proximidade aparente entre ela e a percepção sensível é 

112



apenas uma construção derivada de um “contato” prévio que temos com a coisa mesma. 

Estas duas maneiras de compreender as coisas parecem ofuscar o ser da coisa: a  

primeira por distanciar demais a coisa de nós, e a segunda pela exacerbada tentativa de 

trazê-la para perto. Há, ainda, uma terceira interpretação que parece conseguir resolver 

esta dificuldade ao propor que a coisa possui consistência (das Ständige) e nuclearidade 

ao  se  colocar  como  matéria  e  forma.  Esta  concepção  hylemórfica  serve  tanto  para 

designar as coisas da natureza quanto àquelas do uso (Cf. Op. Cit. p. 19), e servirá como 

fio condutor para a compreensão da coisidade da coisa da obra de arte, não porque faça  

por completo jus à natureza da coisa, mas por corresponder ao “esquema conceitual por 

excelência para toda a estética e teoria da arte” (Cf. Ibid. p. 20).

No  entanto,  devemos  notar  que  a  investigação  sobre  a  arte  empreendida  por 

Heidegger não pertence à estética enquanto parte da tradição que expusemos na primeira 

parte de nosso trabalho. A interpretação da coisa como matéria enformada não é de uso 

exclusivo da filosofia da arte, a díade dos conceitos de forma e conteúdo é aplicável a 

qualquer coisa, de modo que por este critério não seria possível compreender a diferença 

entre as meras coisas e os demais entes. Supor que tais conceitos se refiram às meras 

coisas é uma hipótese possível, embora a tradição da estética nos indique que matéria e 

forma pertencem essencialmente à obra de arte. Para esclarecer a questão, Heidegger 

oferece sua interpretação dos instrumentos, as coisas dadas ao uso sob a perspectiva da 

Zurhandenheit. 

Um instrumento (Zeug) é todo ente que possui como traço distintivo sua serventia 

(Dienlichkeit), ou seja, é em vista de sua utilidade que a matéria é escolhida e que sua 

forma é estabelecida durante a fabricação (Anfertigung).  Assim, a raiz da matéria e da 

forma enquanto  instância  determinadora  do ente  apenas pode residir  na  essência  do 

instrumento.   Isto significa que o complexo matéria-forma não pode ser tomado como 

determinação  da  coisidade  das  meras  coisas.  Enquanto  produto  (Erzeugnis),  o 

instrumento possui semelhanças com a obra de arte, pois ambos são forjados pela mão 

humana,  já  as  meras  coisas  não  pertencem  a  este  âmbito.  Entretanto,  não  seria 

conveniente ignorar que a obra de arte não se caracteriza por sua serventia,  e neste 

sentido,  parece  assemelhar-se  à  mera  coisa,  cuja  presença  é  auto-suficiente.  Desta 

maneira, Heidegger afirma que o instrumento está entre a mera coisa e a obra de arte, e  

justamente por este posicionamento é capaz de nos proporcionar a compreensão dos 

entes que não se caracterizam como instrumentos.     

Um  instrumento  desprovido  de  serventia  e  fabricação  é  aquilo  que  devemos 

compreender como “mera coisa”, à qual resta o ser-coisa (Dingsein), ainda que não haja 

113



determinação  ontológica  de  seu  caráter.  Neste  caso,  o  ser  da  coisa  não  pode  se 

manifestar apenas pela abstração da instrumentalidade. Diante disso, a concepção da 

coisa  como  junção  de  matéria  e  forma  também  não  é  uma  via  adequada  para  a 

compreensão da coisidade da coisa. Na investigação tradicional do ente, encontramos os 

três modos de interpretação colocados por Heidegger, que se combinam de tal modo que 

se aplicam tanto à mera coisa quanto ao instrumento e à obra de arte.  Ciente desta 

característica  das concepções de coisa  é  possível  se  despir  da  suposta  obviedade e 

esclarecer o caráter próprio da coisa, do instrumento e da obra, cada um deles em sua 

especificidade. 

A partir da distinção entre mera coisa, instrumento e obra de arte, Heidegger expõe 

sua tese:  a  obra  de arte  é  um pôr-em-obra da verdade.  Faz-se necessário  pensar  a 

essência  da  coisa  obra,  que  permaneceu  oculta  na  tradição  metafísica.  O  caminho 

traçado por Heidegger consiste em perguntar pela coisidade do instrumento e a contrapor 

à coisidade da obra de arte. Em sua investigação fenomenológica do quadro “Stilleben, 

Ein Paar Schuer”, de Van Gogh, fica clara a diferença entre instrumento e obra de arte. Os  

sapatos de camponês retratados na pintura encontram seu caráter instrumental no mundo 

ao qual pertencem, no qual encontram sua serventia, que apenas pode se dar plenamente 

da confiabilidade (Verlässlichkeit) do instrumento. É pela confiança no instrumento que 

nos entregamos ao mundo, por ela nosso mundo se torna familiar.

A coisidade do instrumento  não aparece em seu  uso nem em seu  processo de 

fabricação.  Conforme Heidegger,  perante  a  arte  os  instrumentos  se  mostram em seu 

próprio ser, como os sapatos que aparecem no quadro. É neste sentido que a obra de arte 

revela a verdade do ente, configurando-se como “pôr-se-em-obra da verdade do ente” 

(das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seienden). Nesta concepção da obra de arte, 

fica claro que a intenção de “A Origem da Obra de Arte” não é promover uma investigação 

estética.  Trata-se,  mais  propriamente,  de  um  questionamento  sobre  a  natureza  da 

verdade. Mas que verdade é esta que nos aparece desvelada na obra de arte? É sabido 

que Heidegger não interpreta a verdade da maneira tradicional, como adaequatio, isto é, 

verdade como concordância, da maneira comumente divulgada pela lógica, de acordo 

com a qual a conformidade com o ente é o critério para o estabelecimento da verdade.

Para compreender o que significa colocar a obra de arte como lugar de mostração 

da verdade devemos antes nos debruçar sobre a concepção de verdade adotada por 

Heidegger.  Ao  perguntar-se  pela  essência  da  verdade,  o  filósofo  parte  da  concepção 

medieval de verdade enquanto adequação da coisa e pensamento, que remete à tradição 

grega, de acordo com a qual verdade corresponde à concordância (omóiosis) de uma 

114



enunciação (logos) com seu objeto (pragma). Ao questionar o que significa a concordância 

do enunciado com a coisa, Heidegger nos diz:
O comportamento está aberto sobre o ente. Toda relação de abertura, pela qual se 
instaura  a  abertura  para algo,  é  um comportamento.  A abertura  que  o homem 
mantém se diferencia conforme a natureza do ente e o modo do comportamento. 
Todo trabalho e toda realização, toda ação e toda previsão, se mantêm na abertura 
de  um âmbito  aberto  no  seio  do  qual  o  ente  se  põe propriamente  e  se  torna 
suscetível de ser expresso naquilo que é e como é. Isto somente acontece quando 
o ente mesmo se pro-põe, na enunciação que o apresenta, de tal maneira que esta 
enunciação obedece a tal ordem, ela se conforma ao ente. O dizer que se submete 
a tal ordem é conforme (verdadeiro). O que assim é dito, é conforme (verdadeiro) 
(Id, 1979, p. 136). 

A enunciação apenas pode concordar com os entes ao ponto em que adquire sua 

própria conformidade a partir da abertura do comportamento. Isto significa que um ente, 

para ser enunciado, precisa estar disposto na abertura do ser-ai,  ou seja,  precisa  ser 

compreendido. Neste caso, a condição de possibilidade da concordância enunciada deve 

ser  considerada  mais  original  que  a  própria  concordância,  sendo  ela  a  essência  da 

verdade. A verdade originária não encontra seu lugar na proposição, mas no fundamento 

que confere a ela a aparência de conter a essência da verdade.  

A  fundamentação  da  abertura  que  sustenta  o  comportamento  dos  entes 

correspondentes ao enunciado pertence essencialmente à constituição ontológica do ser-

ai, ou seja, o ente apenas é descoberto enquanto o ser-ai é. Em face disto, Heidegger nos 

diz que “toda verdade é relativa ao ser da presença na medida em que seu modo de ser 

possui essencialmente o caráter de pre-sença (Dasein) (Id. 1998, p. 296)”. Disto não se 

deve inferir, contudo, que toda verdade seja subjetiva, pois não é o caso que ela esteja 

sob o arbítrio do sujeito. Antes, isto significa que ela é um modo de ser do ser-ai.  Na 

abertura do ser-aí,  onde se encerra o comportamento dos entes, a conformidade que 

caracteriza a noção tradicional de verdade se funda na liberdade. 

Segundo esta tese, a essência da verdade é a liberdade. Mais uma vez parecemos 

nos  deparar  com  uma  concepção  de  verdade  sujeita  ao  arbítrio  humano,  contudo, 

Heidegger  argumentará  que  é  remetendo  à  essência  da  liberdade  que  é  possível 

experimentar um fundamento original oculto do ser-ai que possibilita alcançar o âmbito no 

qual a essência da verdade se desdobra originariamente, pois a “liberdade recebe sua 

própria essência da essência mais original da única verdade verdadeiramente essencial” 

(Id. 1979, p. 138). A liberdade é, propriamente, exposição ao ente. Isto significa que tomá-

la  como  essência  da  verdade  é  deixar  os  entes  serem  como  são,  permitir  que  se 

entreguem  à  abertura,  isto  é,  que  se  desvelem.  Disto  se  segue  a  afirmação  da 

compreensão  da  verdade  enquanto  alétheia,  desvelamento,  em  detrimento  de  sua 

115



concepção enquanto correspondência. 

Perante isso, a compreensão da obra de arte como instância que lança luz sobre a 

verdade ganha sentido. A obra não diz a verdade do ente por fornecer uma representação 

que esteja em conformidade com o ente presente no mundo, isto é, a arte não deve ser 

concebida como cópia do real. O verdadeiro traço fundamental da obra de arte é seu lidar  

com a essência  geral  das  coisas,  não com a reprodução de  um dado ente  singular.  

Colocar a verdade no centro da obra de arte implica romper com a estética tradicional, 

pois o que está em jogo na investigação não é mais apenas a obra de arte enquanto 

objeto sensível e a beleza nela contida.

Ter a arte como mímesis da realidade pertence à uma posição da estética tradicional 

que remonta às investigações platônicas, de acordo com a qual a finalidade essencial da 

arte  é  a  imitação  ou  reprodução  dos  objetos,  tendo  caráter  puramente  formal.  Na 

República encontramos  duas  fortes  críticas  à  arte:  Platão  acusa  os  artistas  de 

ludibriadores  que,  ao  imitarem  o  mundo  sensível  (Cf.  PLATÃO,  2006  595a-601b), 

produzem cópias fraudulentas das coisas reais, advindas do mundo das Ideias; além de 

criticar a poesia por sua capacidade de provocar emoções que estimulariam a fraqueza de 

caráter e dificultariam o autodomínio (Cf. Op. Cit., 605b-607a).  

 Aristóteles discorda desta perspectiva pejorativa da  mímesis,  admitindo um valor 

positivo para a imitação intrínseca da arte, que não mais é vista como fraude.  Contudo, 

supor que a arte se realize na imitação e que esta seja seu fim único seria privá-la de seu 

poder de expressar a beleza. Na obra “Poética”, encontramos a tragédia descrita com 

ênfase em sua capacidade de despertar sentimentos: 
A tragédia é, pois, a imitação de uma ação de caráter elevado e completa, dotada 
de certa extensão, numa linguagem agradável, cheia de belezas de uma espécie 
particular segundo suas diversas partes, imitação feita por personagens em ação 
e não por meio de uma narrativa. Inspirando compaixão e temor, a tragédia tem 
como efeito a purgação dessas emoções (ARISTÓTELES, 1982. Capitulo VI).

Nisto fica evidente que a tragédia, ainda que caracterizada como mímesis de ações, 

isto é da  práxis, não possui como finalidade a imitação mesma, mas a  katharsis, a sua 

capacidade  de  desencadear  sensações,  e  através  delas  enriquecer  a  experiência 

humana.  É  este  o  aspecto  que  devemos  privilegiar  para  compreender  a  posição 

aristotélica ante a arte poética.  Todas as demais recomendações feitas por Aristóteles 

quanto confecção da obra de arte poética são ofuscadas ante sua finalidade catártica. 

Para  desempenhar  tal  fim,  a  arte  poética  deve  comover  o  homem  retratando-o  com 

verossimilhança, porém exagerando em algumas características. Tal é o caso da tragédia 

e o da comédia: a primeira pretende expor o homem melhor do que ele é na realidade, 

116



enquanto na segunda são suas falhas que devem ser ressaltadas (Op. Cit., Capítulo II).  

Em ambos os casos6, a imitação contida na poética não deve ser tal e qual a realidade. 

Em verdade, a mímesis almeja o reconhecimento, e se copia a realidade o faz com o 

objetivo de ser verossímil o suficiente para exercer sua função catártica e não por alguma 

espécie de falha intrínseca. 

Fica claro, portanto, que da possibilidade de concreção de um fato se possa insurgir 

uma obra poética não se segue que esta seja relegada ao nível de mera cópia imperfeita 

da realidade. Antes, é o “efeito”  da obra de arte em seu espectador,  a transformação 

promovida pela experiência estética, que devemos conceber como o núcleo da obra de 

arte, e não meramente seus aspectos formais ou a realidade à qual ela remete. É do 

reconhecimento no conteúdo mimetizado que a obra de arte deixa de mera imitação do 

real para converter-se em experiência da verdade. 

Se assumirmos, junto com Heidegger, que o que está em jogo na obra de arte é a 

verdade mesma, não encontraremos motivos para desacordo com a posição aristotélica 

sobre a arte interpretada com ênfase em seu aspecto catártico. A arte emociona não por 

conter beleza formal, mas por evocar a própria verdade, por ser desvelamento. Contudo, 

Aristóteles  ao  enfocar  os  aspectos  coisais  da  arte  poética  (a  saber:  a  fábula,  os 

caracteres, a elocução, o pensamento, o espetáculo apresentado e o canto), realiza uma 

descrição puramente estética da obra e é incapaz de atinar para a natureza própria da 

arte. 

Para dar conta da essência da arte, Heidegger se afasta da estética na medida em 

que ao questionar a própria coisidade da obra de arte, percebe que o suporte coisal não 

pertence a ela da maneira que se supõe nas teorias estéticas. Que o suporte coisal da 

obra de arte tenha sido seu aspecto mais concreto e incontornável foi a justificativa para 

toda a investigação sobre a coisidade da coisa. Percorrendo o círculo hermenêutico em 

busca da origem da obra de arte, averiguamos que, para Heidegger, conceber a obra 

como substrato ao qual se conferem atributos, ou como unidade de qualidades sensíveis,  

ou  ainda  como  matéria  enformada,  para  posteriormente  adicionar  à  coisa  obra  seu 

elemento  artístico  foi  o  pressuposto  de  toda  estética.  Diante  do  pensamento 

heideggeriano,  tal  pressuposto  se  torna  fundamentalmente  diferente  não  apenas  por 

recusar-se a pensar a obra a partir da coisa, mas por pensar a coisa a partir da obra. 

Ainda assim, nos parece ser necessário esclarecer os motivos para o afastamento da 

estética  dentro  dos  parâmetros  expostos  previamente  em  nosso  trabalho.  Para  isso, 

6  O  objetivo  intrínseco  da  comédia  de provocar  o  riso  pela  exposição  do  ridículo  também pode ser 
considerado  katharsis, o  telos do cômico é o risível.  Cf. SAMARANCH, 1982. p 1116, nota de rodapé 
número 37. 

117



faremos um breve exame para compreender como a obra de arte foi pensada na tradição 

filosófica e averiguar a originalidade da identificação entre arte e verdade. 

Heidegger sustenta que a obra de arte abre o ser do ente, o desvela, e por isso é 

um pôr-se-em-obra da verdade; nela a verdade acontece. O que devemos entender aqui 

como  acontecimento  (Ereignis)?  Acontecer  nada  mais  é  que  manifestar-se,  o 

acontecimento é a própria mostração do ente. Há acontecimento porque há ente, e não o 

nada. Para averiguar como pode a verdade acontecer na obra, Heidegger se debruça 

sobre o encontro que podemos ter com as obras. De acordo com ele, toda obra se insere  

num mundo, e a arte clássica que conhecemos hoje, por mais bem conservada que seja, 

foi subtraída de seu mundo.  O mundo dessas obras de arte ruiu de maneira irreversível,  

ainda que a manifestação delas continue como consequência do estar-em-si originário 

anterior à ruína (Cf. HEIDEGGER, 2005. p. 32). Isto deve ser considerado na tentativa de 

esclarecimento do acontecimento da verdade na obra.

2.5 A obra de arte como acontecer da verdade na linguagem

A interpretação de um templo grego como obra de arte é o caminho escolhido para 

delinear como a obra de arte se insere no mundo. O templo, enquanto obra de arte, em 

seu estar-ai (Dastehen), antes de simplesmente estar no mundo, abre o mundo ao próprio 

homem,  ilumina  a  própria  fundação  da  habitação  humana.  A esta  habitação  humana 

devemos chamar Terra,  o solo que sustenta os entes.  É do ser  da obra de arte  sua 

instalação (Aufstellen), porém, o instalar-se da obra não deve ser compreendido como um 

mero colocar-se. A obra não simplesmente subsiste como um ente simplesmente dado, 

mas o ser-obra requer que ela se erija e seja abertura de um mundo.

É imprescindível ainda reiterar que ao falarmos de mundo não nos referimos ao 

conjunto das coisas existentes, conhecidas ou não; tampouco à uma espécie de palco no 

qual a vida se desenrola. Para Heidegger, o mundo é mais que o que nos é perceptível e 

familiar, pois não pode ser objetificado e intuído. Apenas pode ter mundo aquele que se 

mantém na abertura do ente, isto é, o ser-ai.  Todo e qualquer ente apenas pode aparecer 

como tal  na abertura  da compreensão.  O ente  da obra de arte  também acontece na 

abertura da compreensão, entretanto, sua originalidade se encerra no como ele acontece 

na abertura, sendo ele próprio abertura também. Ou, nas palavras do próprio Heidegger: 
Na medida em que uma obra é obra, abre o espaço para aquela amplidão. Abrir  
espaço quer dizer aqui ao mesmo tempo: libertar o livre do aberto e instituir este  
livre no seu conjunto de traços. Este in-stituir (Ein-richten) manifesta-se a partir do 
erigir (Er-richten). A obra enquanto obra instala um mundo. A obra mantém aberto o 
aberto do mundo (Cf. Op. Cit., p. 35).

118



O outro traço fundamental da obra de arte é a sua produção (Herstellung), e para 

compreendê-lo devemos antes distingui-lo do conceito de fabricação (Anfertigung). Aquilo 

que é usado e consumido na fabricação esgota-se em serventia. Este é o caso concreto 

dos instrumentos, nos quais a matéria mesma desaparece ante a utilidade. Na obra de 

arte, pelo contrário, a instalação de um mundo ressalta a matéria, “fá-la pela primeira vez 

ressair (hervorkommen), a saber, no aberto do mundo da obra” (Ibid., p. 36). Àquilo que 

ressai na obra, Heidegger denomina terra (Erde), e é este, mais propriamente, o produto 

da arte. É da essência da terra fechar-se em si mesma, e o pro-duzir da obra de arte tem 

a finalidade de trazê-la à abertura. Não seria legítimo, contudo, interpretar “terra” como 

apenas  a  materialidade  da  obra  de  arte.  Ao  dizermos  que  a  matéria  aparece  mais 

claramente na obra de arte, queremos dizer que ela não é gasta na efetuação da obra 

como seria na fabricação do instrumento, pois na composição da obra a matéria aparece 

de maneira mais autêntica, mais própria.

  Os dois aspectos envolvidos na obra de arte, mundo e terra, se encontram em 

combate em seu pôr-se-em-obra. Combate, aqui, não deve ser compreendido como algo 

destrutivo, antes, cabe a nós ter em vista que a essência do combate é a auto-afirmação e 

elevação dos combatentes. Pelo combate, os componentes envolvidos impulsionam os 

outros adiante, além de si próprios. Mundo e terra não podem se libertar um do outro. A 

obra de arte,  ao instituir  mundo e produzir terra,  é a força motriz deste confronto. Na 

medida em que mundo e terra se lançam além de si mesmos, no desenrolar da obra de 

arte, a verdade acontece. 

Examinamos  previamente  de  que  maneira  Heidegger  concebe  a  verdade. 

Compreender a essência da verdade é problemático se esclarecemos como o próprio 

conceito de essência tem como pressuposto a noção de verdade como concordância, 

correspondência,  pois  concebe  o  verdadeiro  como  aquilo  que  é  real,  e  o  real  como 

verdadeiro,  instituindo  um  círculo.  O  retorno  à  origem  da  verdade  se  dá  com  a 

recuperação da noção de verdade como desocultação do ente, tendo em vista que este 

deve se mostrar antes de poder se adequar a algo, e posteriormente caracterizar-se como 

verdade no sentido tradicional. Recorrer à origem da verdade é imprescindível, pois de 

acordo com Heidegger: 
Ora, precisamente não somos nós que pressupomos a desocultação do ente, mas é 
assim a desocultação do ente (o ser) que nos determina numa essência tal que, na 
nossa representação, permanecemos inseridos, ficamos sempre a reboque da 
desocultação. Não aquilo a que (wonach) um conhecimento se ajusta, deve já de 
algum modo estar descoberto, mas também todo o domínio em que se move este 
 “ajustar-se a qualquer coisa”, bem como aquilo para o qual uma adequação do  
enunciado  à  coisa  se  torna  manifesta,  deve  já  desenrolar-se  totalmente  na  

119



desocultação.  Nós e todas as nossas representações adequadas não seriamos  
nada e não poderíamos sequer pressupor que estivesse já manifesto algo a que nos 
ajustássemos, se a desocultação do ente não nos tivesse já exposto nesta clareira, 
onde todo o ente se salienta para nós, e a partir da qual todo ente se retrai (Ibid,. p. 
41). 

O ente  como ente  apenas pode  ser  pensado  a  partir  da  abertura  do  ser-aí,  a 

clareira do Ser. Somente nesta abertura pode o ente estar oculto ou desvelar-se. Para 

compreender o que significa a verdade como desocultação, devemos esclarecer que o 

próprio ocultar-se do ente também se dá na clareira do ser. A ocultação, portanto, também 

pertence à essência da verdade, ou, nas palavras de Heidegger, “a verdade é, na sua 

essência, não-verdade” (Idib, p. 43). Isto, não obstante, não implica em igualar verdade e 

falsidade, mas corresponde a dizer que a verdade nunca é somente ela mesma, pois não 

é uma qualidade das coisas ou das proposições. 

A essência da verdade, assim, está no combate entre o velar e o desvelar. É nessa 

perspectiva que a obra de arte se coloca como acontecimento da verdade. O acontecer da 

verdade se dá em modos essenciais, deveras raros, e um destes modos é o “pôr-se-em-

obra”  da  obra  de  arte.  Sabemos  que  o  ser-aí  é  abertura  para  a  compreensão.  A 

singularidade da obra de arte está abrigada em seu traço fundamental  de instaurar o  

aberto na abertura do ser-aí. No aberto que a obra de arte possibilita, a verdade acontece,  

e este acontecimento determina sua essência. 

A mostração do ente na obra de arte é aquilo que chamamos de belo. Isto demarca, 

mais  uma  vez,  a  diferença  radical  entre  o  pensar  da  obra  de  arte  empreendido  por 

Heidegger  e  a  posição  tradicional  da  estética  que  entende  o  belo  como  agradável, 

harmonioso. A beleza na ótica heideggeriana é um modo de ser da própria verdade.  A 

essência do desvelar do ente, que caracteriza o aparecimento da beleza, pertence ao ser 

ao passo em que só é na abertura. Isto significa que a verdade não está, de alguma 

maneira, estabelecida em algum lugar e posteriormente aparece no ente, uma vez que 

seria  impossível  que  antes  da  abertura  do  ente  houvesse  a  possibilidade  de  haver 

qualquer coisa. A este respeito, Kockelmans nos diz (1985, p. 80) 7:

A verdade é o desencobrimento do que é, tomado enquanto tal. Acima de tudo, a  
verdade é a verdade do ser. A beleza não se encontra ao lado, separada desta 
verdade.  Quando a verdade está  em obra na  obra,  ela  aparece;  a  aparência, 
tomada como ser da verdade na obra, é o belo. A beleza pertence ao acontecer da 
verdade. Assim, o belo não é meramente relativo ao prazer; ele certamente não é 
puramente enquanto seu objeto.  

7 Truth is the non-concealment of that which is, taken as such. Above all truth is the truth of Being. Beauty  
is not found alongside and apart from this truth. When truth is at work in the work, it appears; appearance 
taken as the Being of truth in the work, is beauty. The beautiful belongs to the coming-to-pass of the truth.  
Thus beauty is not merely relative to pleasure; it certainly is not purely as its object.

120



Apreendemos, até agora, que a obra de arte não pode ser pensada como mera 

coisa ou como instrumento, pois é ela mesma abertura para a compreensão. Mediante o 

entendimento  desta  característica  fundamental  da  obra,  pudemos  averiguar  porque  e 

como pôde a obra de arte se instituir como acontecimento da verdade.  A essência da 

obra de arte extraída a partir da verdade que nela acontece, por intermédio do combate 

entre mundo e terra, nos aproxima enfim da obra real tida de modo mais originário que na 

tradição estética. Temos, em face disto, o apontamento para o novo caminho traçado por 

Heidegger em busca da origem da obra.

A pergunta  pela  origem da  obra  de  arte  e  do  artista  lançou  a  investigação,  a 

princípio, num círculo. Não se furtando em percorrê-lo, Heidegger pôde lançar luz sobre 

essência da arte, da qual advém tanto artista quanto obra.  Tal essência, como nós vimos, 

é a verdade. Isto nos dá a determinação fundamental da obra de arte que nos permite 

pensar  a  sua  criação.  A produção  da  obra  é  radicalmente  diversa  da  fabricação  do 

instrumento, ainda que aparentemente, no pensamento grego ambos fossem igualados, 

tendo em vista que o termo  techne serve para designar igualmente artistas e artesãos. 

Segundo  Heidegger,  no  entanto,  techne não  significa  somente  trabalho  técnico  ou 

manufatura, mas um modo de saber, isto é, de apreender o que está presente enquanto 

tal. A essência do saber, por sua vez, está guardada na própria verdade, na desocultação 

do ente e, portanto, nunca deve ser compreendida como atividade de um fazer (Machen). 

A aparência de manufatura na atividade artística surge a partir do usar da terra para 

obrar com ela, para libertá-la de si própria e deixá-la vir a ser o que é. A utilização da terra  

na produção da obra é a fixação da verdade na forma, de modo que ela não pode ser 

jamais equiparada ao instrumento. O instrumento, por ser fabricado como apenas matéria 

enformada cuja finalidade é a utilidade, apaga a matéria e permanece esquecido no modo 

do habitual; enquanto a obra de arte acende sua matéria, através de sua produção torna-

se acontecimento. A obra essencialmente é abertura, e faz fulgurar o singular fato de que 

o ente nela aberto seja o que ele é, e não antes o nada. A verdade iluminada pela obra,  

entretanto, não diz respeito apenas ao ser estético. O que se mostra através da obra diz 

respeito  ao  ser  em geral,  e  isto  justificará  o  lugar  privilegiado  que  as  obras  de  arte  

encontram na hermenêutica filosófica de Gadamer, conforme o próprio nos explica com 

bastante clareza na seguinte passagem de “A verdade da obra de arte” (2002, p. 106):
O que se  comprova  na  obra de arte,  segundo Heidegger,  é  o  que  constitui  a 
essência do ser em geral. A disputa entre o estado de oculto e desoculto não é 
apenas  a  verdade  da  obra,  mas  também  a  de  todo  ente,  porque  a  verdade, 
entendida como desocultamento, sempre é esta oposição entre o desocultar e o 
ocultar.

121



É nesta singularidade que a obra de arte excede seu suporte coisal, e aparece 

como a mais elevada expressão da linguagem, que Heidegger chama de dizer projetante 

(Ansagen), a Poesia. A verdade acontece na obra de arte na medida em que se poetiza. 

Não é o caso, contudo, que Heidegger se refira à poesia enquanto gênero literário, antes 

se trata do modo poético de expressão que é traço característico de toda arte. A poesia 

(Dichtung) é um modo do projeto clarificador da verdade, ainda que a poesia em sentido 

estrito, isto é, enquanto gênero literário (der Poesie) tenha um papel eminente dentro da 

esfera  das  artes.  Compreender  a  posição  privilegiada  da  poesia  em seu sentido  lato 

demanda a compreensão da concepção de linguagem posta por Heidegger.

Usualmente, a linguagem é concebida como forma de comunicação e meio para o 

entendimento. Heidegger se opõe a esta posição considerando a linguagem algo mais 

amplo que a expressão oral e escrita ou o uso das palavras.  A linguagem apenas pode 

advir na abertura do ente, constituindo o elemento, a morada do ser-ai. Na medida em que 

a linguagem nomeia os entes, demarca o próprio aparecimento destes. O dizer projetante 

é a recusa da confusão que esconde o ente, é a instância que o desvela. Assumir que 

este  dizer  projetante  seja  Poesia  significa  afirmar  a íntima relação entre  linguagem e 

Poesia em sentido essencial, ou nas palavras de Heidegger (Op. Cit., p. 59-60): 
... porque a linguagem é o acontecimento em que, para o homem, o ente como 
ente se abre, a poesia, a Poesia em sentido estrito, é a Poesia mais original, no 
sentido  do  essencial.  A linguagem  não  é,  por  isso,  Poesia,  por  ser  a  poesia 
primordial (Urpoesie), mas a poesia acontece na linguagem, porque esta guarda a 
essência original da Poesia. Construir e esculpir, pelo contrário, acontecem sempre 
e  só  no  aberto  do  dito  e  do  nomear.  São  por  este  regidos  e  conduzidos. 
Precisamente por isso permanecem caminhos e modos próprios, como a verdade 
se institui na obra. São em cada caso um modo próprio de poetar dentro da clareira 
do ente, que já aconteceu, e inadvertidamente, na linguagem.

 Assim, a obra de arte acontece na linguagem. A linguagem é o lugar da verdade. A 

essência  da  arte  é  instaurar  a  verdade  como  oferecimento,  como  fundação  e  como 

começo, e esta instauração é fundamentalmente poética.  A obra de arte é antes de tudo  

um projeto poemático da verdade que se projeta naqueles que irão salvaguardá-la. Isto 

significa que a obra de arte é a abertura na qual o ser-ai, como histórico, está sempre 

lançado.  Mais  uma  vez,  o  projeto  heideggeriano  ganha  sua  devida  elucidação  nas 

palavras de Gadamer (Op. Cit., p. 107-8):
…  a  essência  da  poesia,  no  sentido  habitual  mais  restrito  da  palavra,  está 
determinada precisamente por ser linguagem. Em toda arte, também na arquitetura 
e na escultura, o autêntico projeto e o verdadeiramente artístico pode ser chamado 
de “poesia”, a classe de projeto que acontece no poema propriamente dito é de 
outra índole. O projeto da obra de arte poética está vinculado a algo previamente 
traçado que em si mesmo não pode ser projetado de novo: as vias traçadas pela  
linguagem.  [...]  A anterioridade  da  linguagem  não  somente  parece  constituir  a 
característica especifica da obra de arte poética, mas parece ter validade além de 
toda  obra  para  todo  ser-coisa  das  coisas  mesmas.  A obra  da  linguagem é  a 

122



poetização mais originária do ser. O pensar, que pensa toda a arte como poesia, e 
revela o ser-linguagem da obra de arte,  está ele mesmo ainda no caminho da 
linguagem. 

Buscar a origem da obra de arte é buscar sua essência, é tentar pensar a obra de 

arte fora do domínio da técnica que permeia todo pensamento de nossa época. Conceber 

toda obra de arte como intrinsecamente poética significa deixar vir à tona a verdade dos 

entes que ela fala de modo mais autêntico.  O retorno da linguagem ao seu elemento só é 

efetivado quando o homem encontra o caminho para a proximidade do ser, isto é, aprende 

a escutar o apelo do ser, mesmo que corra assim o risco de pouco lhe restar a dizer.  

Heidegger defende o silêncio, portanto, como instrumento de devolução da essência à 

linguagem, que habilita novamente a habitação na verdade do ser. Isto requer um cuidado 

que reconduz o homem à sua essência. É na essência linguística da obra de arte que o 

ente  se  mostra  como  algo  mais  que  objeto  calculável,  mensurável,  sujeito  a  ser 

escrutinado. 

A origem da obra de arte, pois, é simultaneamente a origem daqueles que criam e 

dos que a salvaguardam. Sua origem é a mesma do ser-ai histórico de um povo, ou seja,  

a arte é em si mesma origem. A conclusão atingida por Heidegger de que a arte exibe o 

ente de maneira não usual por ser uma abertura da verdade não pretende negar toda a 

relevância da estética tradicional tratada na primeira parte de nosso trabalho. No posfácio 

de “A Origem da Obra de Arte”, Heidegger admite não conseguir recusar a ideia hegeliana 

de que a  arte  não  é  apenas  um modo supremo da  verdade,  mas também algo que 

pertence ao passado.   Este pensamento corresponde à já acontecida verdade do ente no 

seio  da civilização ocidental  desde os  gregos.  Remontar  à  origem da obra de arte  é 

retornar ao pensamento originário. Ao pensamento cabe a tarefa de edificar a casa do ser, 

onde  o  homem habitaria  na  verdade.  O pensar  originário,  concluindo,  é  um agir  que 

supera a noção prática e o produzir,  uma vez que ele consome o mínimo do ser,  ao 

pronunciá-lo em seu meio: a linguagem. O destino do pensar, afinal, é o ser.

Mas de que modo as contribuições de Heidegger são incorporadas na filosofia da 

arte de Gadamer? Em que medida a concepção de arte como instauração de um mundo 

que inaugura uma compreensão específica da verdade pode ser pensada através do viés 

da temporalidade? Antes de entrar na questão da temporalidade específica das obras, 

devemos  primeiro  explorar  como  a  hermenêutica  filosófica  articula  as  experiências 

estéticas.

2.6 A elaboração da compreensão da arte como diálogo 

123



 Para Gadamer, aderir à posição heideggeriana frente à obra de arte enquanto um 

ente intrinsecamente ligado ao fenômeno da verdade implicará na exploração do modo 

específico em que a verdade da arte nos atinge, e de como isto ocorre temporalmente. Ter  

a experiência estética como solo no qual a verdade da arte pode se declarar exige que 

Gadamer  realize  profundas  críticas  ao  modelo  da  estética  kantiana  e  como  ele  é 

elaborado a partir da concepção de sensus communis, ideal proveniente da antiguidade 

que era comum, tanto aos estudiosos da filosofia quanto aos da retórica. Na ideia de 

senso comum encontramos uma ambiguidade, pois embora ela sirva à retórica, não lhe 

concerne somente à arte de falar,  mas a de falar a verdade, o correto. A partir  deste 

direcionamento para a verdade,  que é próprio do senso comum, é possível  obtermos 

algum saber,  embora  este  não  seja  baseado  em fundamentações  –  trata-se  aqui  do 

conhecimento daquilo que é plausível. 

Gadamer aponta para a concepção de  sensus communis formulada por Tomás de 

Aquino,  segundo a qual  este aparece como raiz  comum do sentido exterior,  ou como 

capacidade  de  julgar  algo  que  está  presente  em  todos  os  homens.  Esta  visão  é 

contraposta com a posição de Vico, na qual o senso comum é adquirido através da vida 

em comunidade e determinado por ela, apontando para um sentido de justiça e bem geral.  

É com a segunda posição que se dá um passo em direção ao reconhecimento do novo 

conceito de verdade da ciência, pois somente dentro de uma comunidade o conhecimento 

gerado pelo senso comum, enquanto saber sobre aquilo que é possível – ainda que não 

se caracterize como fato – e a defesa daquilo que é provável tem a possibilidade de ser 

justificado.

Reinterpretando Vico, Gadamer (Cf. 1999. p. 61s)  nos mostra que sua crítica aos 

procedimentos metodológicos como instâncias que garantem a verdade não se refere à 

validade  ou  utilidade  destas  dentro  dos  critérios  da  ciência  moderna.  Antes,  ela  tem 

intenção  de  estabelecer  seus  limites;  recuperando  os  valores  antigos  de  prudentia e 

eloquentia,  que  não  podem  ser  preteridos  em  favor  da  metodologia  matemática  da 

ciência. O sensus communis, pois, não tem a pretensão de caracterizar-se como alguma 

espécie de conhecimento científico, mas trata-se de um ideal universal comum a todos os 

seres humanos, a partir do qual a noção de comunidade é instituída.  Nesta perspectiva, o 

que direciona a vontade humana não é a universalidade abstrata da razão, mas o sensus 

communis,  que  evidencia  a  universalidade  concreta  existente  em  todos  os  grupos 

humanos através de seu modo de permitir  que se estabeleça aquilo que é verossímil 

dentro de uma determinada comunidade (Cf. VERENE, 1997. p. 138).

124



O questionamento da validade do saber gerado pelo  sensus communis reporta ao 

antagonismo entre o saber  prático e o teórico,  como já  formulado por  Aristóteles (Cf. 

GADAMER, 1999. p. 65), não se restringindo à oposição entre o que é verdadeiro e o que 

é provável,  pois nessa perspectiva o saber prático,  phronesis,  é apenas outro tipo de 

saber.  Não se refere apenas ao antagonismo entre o saber  proveniente de princípios 

universais  e  o  saber  prático  daquilo  que  é  concreto,  porque  este  último  tipo  de 

conhecimento  se  configura  como  uma  “virtude  espiritual”,  isto  é,  constitui  uma 

determinação do  ser  moral  exercida  na medida em que  não  apenas  diferenciamos o 

factível  do  infactível,  mas  também  nos  ocupamos  daquilo  que  é  conveniente  ou 

inconveniente, o que naturalmente pressupõe a ação moral.

Gadamer  defenderá  que,  por  ter  como  objeto  a  existência  moral  e  histórica  do 

homem, o sensus communis nos servirá para compreender adequadamente que tipo de 

saber pode ser obtido a partir das ciências do espírito, e, portanto, para iluminar que tipo 

de verdade está contida nas obras de arte. Voltando-se para a tradição humanística para 

contornar a imposição da aplicação do conceito moderno de método nas investigações 

próprias  das  ciências  do  espírito,  encontramos  no  sensus  communis  um  modelo  de 

verdade que se obscureceu no século XIX. Ao investigar a história do sensus communis, 

Gadamer também ressalta a importância da contribuição de Oetinger, para quem a mera 

clareza conceitual não era suficiente para uma compreensão realmente profunda. Em seu 

pensamento, Gadamer já encontra a noção de que pré-percepções e inclinações fazem 

parte  da  compreensão,  embora  a  hermenêutica  de Oetinger  não seja  tão  abrangente 

quanto a gadameriana. A compreensão da Bíblia Sagrada é o foco da investigação de 

Oetinger,  que  ao  averiguar  os  limites  do  método  matemático-demonstrativo,  abriu  a 

demanda para o seu próprio método, que seria chamado de “método generativo” (Cf. Op. 

Cit., p. 72). De acordo com seu ponto de vista o conceito de vita serve como fundamento 

para  o  sensus  communis,  assumindo  que  haja  uma  lei  universal  do  crescimento  da 

criação divina, incluindo nisso o espírito humano. 

O conceito de sensus communis possui uma estreita relação com o conceito de juízo, 

termo  que  busca  reproduzir  o  conceito  de  iudicium,  e  tem  o  valor  de  uma  virtude 

fundamental ao passo em que se considerava que julgamentos estéticos ou morais não 

estavam vinculados à racionalidade, mas ao sentimento (Cf. Ibid. p. 76-7), e neste sentido 

o  sensus communis encerraria juízos sem reflexão.  Conforme já  tratamos na primeira 

parte de nosso trabalho, Kant termina por separar os juízos do senso comum, e com isso,  

atribuir o papel que, tradicionalmente, pertencia ao senso comum ao juízo de gosto. É o 

desenvolvimento da estética idealista, delineado por nós previamente, que é posto em 

125



movimento a partir daí.

Aos  olhos  de  Gadamer,  é  neste  momento  em  que  determinação  ontológica  da 

experiência  estética  é  deslocada  para  o  terreno  da  aparência  com  o  predomínio  do 

modelo de conhecimento das ciências naturais, que restringem qualquer possibilidade de 

conhecimento  que  trabalhe  fora  deste  tipo  de  metodologia.  Somente  com  a  crítica 

realizada  pela  fenomenologia  é  que  são  libertados  os  conceitos  para  uma  correta 

compreensão do ser estético, pois, até então este sempre havia sido concebido a partir da 

experiência  da  realidade,  e  considerado  uma  modificação  dela.  Os  conceitos  como 

imitação, aparência, ilusão e sonho, quando relacionados à arte, pressupõem uma ligação 

com um ser verdadeiro que difere do ser estético. Contudo, a perspectiva fenomenológica 

habilitou a validade da verdade da dimensão estética ao considerar que a experiência da 

arte é inegavelmente genuína. Cabe a nós, neste ponto, estabelecer qual o sentido que a 

arte  tem  no  pensamento  de  Gadamer  e  a  seguinte  passagem  será  muito  útil  neste 

empreendimento (Id. 1985, p. 28):

...a  essência  do  belo  justamente  não  consiste  em  estar  em  frente  e 
diametralmente oposto à realidade, mas que a beleza, por mais inesperadamente 
que se possa apresentar, é como uma fiança de que com toda a desordem do 
real,  com  todas  as  imperfeições,  maldades,  equívocos,  unilateralidades, 
perturbações funestas, contudo o verdadeiro não jaz inalcançável à distância, mas 
está ao nosso alcance. É função ontológica do belo cobrir o abismo entre o ideal e 
o real. Assim, o adjunto à arte, “belas artes” nos dá um segundo aceno orientador 
essencial para nossa reflexão. 

Neste  ponto,  vemos  que  a  arte  tem  sua  importância  em  parte  no  fato  de  ser 

agradável ao homem, em contraste aos objetos naturais, porém tem um significado muito 

mais  amplo.  O  belo  da  arte  possui  uma  linguagem  própria  que  não  se  coloca 

indeterminadamente, mas tem um sentido determinado responsável pela abertura do lugar 

no qual a liberdade da capacidade humana de conhecer realiza-se. Conforme exploramos 

na  primeira  parte  de  nosso  trabalho,  a  estética  enquanto  disciplina  filosófica,  apenas 

começou a ser estudada no século XVIII, de acordo com parâmetros racionalistas que 

poderiam relegar o campo da experiência estética à arbitrariedade subjetiva. O próprio 

desenvolvimento da estética enquanto disciplina filosófica dentro do contexto idealista se 

funda na construção moderna da subjetividade. Projetar uma estética inteiramente fora 

dos parâmetros da subjetividade não significará, de maneira alguma, supor que possamos 

desenvolver  uma estética  objetiva,  mas implicará  em traçar  novos parâmetros  para  a 

compreensão de nossa relação com a arte.

É indispensável ressaltar que Gadamer rejeita a concepção platônica de arte como 

126



mimesis considerada negativamente.  O hermeneuta nos aponta em seu artigo “Arte e 

Imitação” que o conceito de mimesis pode ser tomado tão amplamente que sua verdade 

conserva-se e permanece útil para que compreendamos a arte (Cf. GADAMER, 2010, p. 

13). Nesta perspectiva, a obra de arte jamais pode ser concebida como alguma espécie 

de cópia. A validade da arte encontra-se em sua capacidade de nos revelar o essencial. A 

arte  deve  ser  entendida como realização,  como reconhecimento  do real  e  não como 

falseamento dele. Num sentido mais amplo, a justificativa da validade da verdade da arte 

está na maneira em que a experiência estética se constitui  como compreender-se; no 

contato com a obra de arte  e na apreensão do universo particular  da mesma há um 

processo de encantamento que evidencia nossa própria temporalidade, “e isso significa 

que suspendemos a descontinuidade e a pontualidade da vivência na continuidade da 

nossa existência” (Id. 1999, p. 168).

Investigando o desenvolvimento da noção de consciência estética, através da qual se 

tornou possível trilhar o caminho em direção à universalidade da própria arte, é imperativo  

que a filosofia da arte se afaste das particularidades que reforçam a aceitação ou rejeição 

de algo a partir, apenas, do parâmetro do gosto. Diante desta necessidade, é oportuno 

ressaltar que o consciente histórico não é algo que pode ser associado a visões de mundo 

ou concepções eruditas, pois é algo disponível a todos, embora a precisão dele varie de 

acordo  com  a  formação  cultural  de  cada  indivíduo.  Devemos,  portanto,  pensar  na 

consciência histórica como “uma espécie de instrumentação da espiritualidade de nossos 

sentidos que já determina por princípio nossa visão e experiência da arte”. (Id. 1985, p. 

22) 

A relação  da  consciência  estética  com a  consciência  histórica  se  dá  através  da 

abstração que a segunda promove para a formação da primeira. Ao incluirmos na vivência 

estética o conhecimento histórico e o colocarmos como elemento que distingue o que é 

próprio do gosto e o que concerne ao genuíno senso estético, realizamos uma abstração 

das condições nas quais acessamos a obra de arte, o que nos permite vislumbrá-la em 

toda sua pureza. Este momento de abstração é o fundamento de todas as estéticas que 

tratamos previamente que, em geral, defendem que através da “remoção” dos momentos 

extra-estéticos de uma obra (como finalidade, função e significado de conteúdo) dirigimo-

nos a ela verdadeiramente, como todas as estéticas derivadas da filosofia kantiana. Os 

resquícios desta posição também se encontram presentes nas estéticas posteriores que 

rompem com Kant, mas que enfatizam em apenas um desses elementos como chave da 

compreensão da obra de arte. 

Estabelecer um ideal de experiência diverso do que foi traçado pela tradição alemã 

127



da filosofia da arte implica em fazer uso dos princípios da hermenêutica filosófica para 

mediar a distância entre aqueles que buscam compreender uns aos outros, revelando o 

estranhamento implícito em toda busca pela compreensão do que nos é diverso. Em sua 

palestra “Estética e Hermenêutica”,  de 1964, Gadamer expõe a experiência estética a 

partir de sua constelação teórica como algo que vai muito além da construção de sentido 

da obra, defendendo que o conteúdo da arte ao nos atingir, nos fala diretamente com sua 

própria voz (Cf. Id. 2010, p. 6). Esta concepção põe a obra num lugar equivalente ao do 

sujeito, cujo papel não é ser simplesmente “entendido” ou dominado pelo intérprete. As 

obras de arte são pensadas mais apropriadamente como instâncias que ao mesmo tempo 

em que dizem algo ao intérprete, também o interpelam. 

Este  processo  dialógico  se  estende  à  todas  as  coisas  que  nos  demandam 

compreensão, como textos, dados científicos e eventos históricos. Porém, no caso das 

obras de arte, o diálogo entre obra e intérprete é descrito por Gadamer como algo que nos 

acomete não apenas com um novo conteúdo, mas com a capacidade de nos colocar em 

confronto  com nós mesmos.  A declaração “tão  verdadeiro,  tão  essente8”,  herdada  de 

Goethe, refere-se à estupefação diante da existência de entes como obras de arte, que se 

dirigem  a  nós  de  maneira  única,  na  forma  de  um  auto-encontro.  Esta  reflexão 

gadameriana é profundamente influenciada pela posição hegeliana sobre a superioridade 

do belo da arte sobre aquele da natureza. O fenômeno de sermos tomados pela beleza 

natural,  embora  filosoficamente  intrigante,  não  possui  o  mesmo apelo  existencial  que 

subjaz  ao  fato  de  sermos  capazes  de  produzir  entes  capazes  de  nos  acometer 

continuamente com uma inesgotável fonte de sentido que apela diretamente ao humano. 

A este respeito, Gadamer argumenta que a apreciação da beleza natural jamais se dá de 

forma “puramente estética”, mas antes pertence aos ideais de um contexto histórico do 

que é belo, antecipadamente determinado pela criatividade artística humana. A favor desta 

posição, o filósofo oferece o exemplo da jardinagem artística, que tinha tanto valor aos 

olhos  de  Kant,  graças  às  determinações  de  sua  própria  época,  e  que  na  nossa 

desapareceu como forma de arte quase que inteiramente (Cf. p. 3). O mesmo serve para 

paisagens  como objeto  de  fruição  estética:  a  paisagem não é  composta  pela  própria 

natureza, mas pelo olhar artístico voltado para ela.

Tomar a estética como parte central da hermenêutica filosófica significa assumir que 

obras de arte são mediadoras de uma sorte de verdade pertinente apenas a elas. Voltar o  

olhar filosófico nesta direção, portanto, é abraçar o que a própria existência de obras de 

8 No original: “So wahr, so seiend”. Tradução de Marco Antônio Casanova em “A hermenêutica da obra de 
arte”. 

128



arte diz a respeito de seres humanos. Conforme já explicitamos, a experiência da verdade 

não se encerra apenas nas obras de arte, porém pertence a uma esfera que escapa do 

controle metodológico nos moldes científicos. Cabe à hermenêutica filosófica buscar a 

legitimação específica desse tipo de experiência da verdade, o que explica o interesse 

gadameriano na interpretação que temos tanto da história quanto das obras de arte, de 

acordo com o que demonstramos ao tratar do ideal de experiência hermenêutica. 

É nesta  perspectiva  que a  recuperação da noção de  sensus communis torna-se 

relevante, porém sob uma ótica diversa: os critérios de um ambiente comum entre todos 

que pertencem a uma sociedade não devem ser tomados como parâmetros para um ideal  

de bom gosto. Antes, o apelo das obras de arte fundam historicamente o que chamamos 

de  senso  comum  devido  ao  seu  alcance  universal:  pela  experiência  estética, 

compreendemos mais que as obras de arte, compreendemos nós mesmos, e o próprio 

mundo instaurado pela obra.  Sensus communis,  neste sentido, advém da participação 

humana em conjunto no sentido das obras que representam majoritariamente a cultura 

que as originou. A evidência mais clara disso se encerra na ancestral comunhão entre arte 

e religião.     

Na visão gadameriana, o rompimento com o sentido comum oferecido por obras de 

arte é resultado direto da abstração da consciência estética, que a seu ver, ainda nos 

impede de reconhecer plenamente o tipo de verdade declarada nas obras. Na medida em 

que o caminho traçado pelos filósofos na investigação da arte desde a modernidade exige 

a habilidade de identificar e apontar as diferenças na qualidade de diversas obras de arte, 

entramos num processo de abstração que terminou por  remover  aspectos cruciais  na 

compreensão  do  ente  artístico.  Esta  sorte  de  consciência  estética  se  desenvolve 

juntamente à consciência histórica, ambas são intrinsecamente relacionadas. De fato, a 

consciência  histórica  possibilita  a  reunião  de  todos  os  juízos  sobre  o  valor  estético 

desenvolvidos  no  passado,  sendo  assim  a  própria  condição  de  possibilidade  da 

consciência  estética,  embora  ambas caminhem simultaneamente.  Diante  deste  fato,  a 

reflexão realizada a respeito da arte não trabalha apenas no presente, sendo capaz de 

agregar o valor histórico da obra à sua compreensão. É no esforço de dar conta de como 

pode ocorrer nosso encontro com a obra de arte que Gadamer desenvolverá seu conceito 

de jogo.

2. 7 A experiência estética a partir do conceito de jogo

Assumir que nossa compreensão das obras de arte necessariamente tem como 

129



fundo nosso próprio contexto histórico significa dizer que toda arte, inclusive aquela do 

passado,  torna-se  contemporânea  em  seu  encontro  com  o  intérprete.  Esta  posição 

apenas pode ser elaborada a partir da formulação gadameriana do conceito de jogo, que 

possui um papel central na filosofia da arte em questão. Através deste conceito, Gadamer 

é  capaz de dar  conta  da especificidade da relação que temos com obras de arte.  É 

essencial que ressaltemos antes que no jogo não deve prevalecer o comportamento ou 

estado de ânimo daquele que joga, nem o predomínio da subjetividade do jogador. Nesta  

perspectiva é evidente que comportamento daquele que joga e sua subjetividade difere do 

próprio jogo, pois para a análise de Gadamer devemos antes empreender a libertação 

deste conceito de sua concepção subjetiva.

O jogo caracteriza-se por sua dimensão lúdica, sem compromisso com a seriedade 

fora de seu âmbito. Contudo, aquele que se envolve no mesmo deve levar a sério sua 

participação,  sob pena de estragá-lo.  Dentro  do jogo encontramos uma atmosfera  de 

seriedade  exclusiva,  quase  sagrada  (Cf.  Id.  1999,  p.  174),  sua  finalidade  é  atingida 

quando o jogador participa inteiramente dele. A investigação sobre o jogo, pois, não pode 

centrar-se no jogador, uma vez que aqui conferimos ao ato de jogar independência; e 

justamente  nela  reside  a  relevância  deste  conceito  para  a  crítica  estética  que 

intencionamos construir. 

É crucial para a nossa investigação tratar da etimologia de “jogo” como utilizada por 

Gadamer. Este termo é a tradução da palavra alemã Spiel, que remete ao verbo spielen, 

cujo  significado  varia  tanto  entre  “jogar”  quanto  “brincar”,  “tocar  um  instrumento”, 

“representar  um papel”.  Nesta  noção  encontramos  uma  multiplicidade  de  significados 

interligados que conferem amplitude ao conceito de jogo, nos permitindo utilizá-lo como 

guia da crítica estética em questão. 

Retomando o papel indispensável que o jogo representa na vida humana, e frisando 

que a própria cultura é impensável sem este elemento, de acordo com o explicitado em “O 

Jogo da Arte” (Id., 2010, p. 50):
É certamente um momento estrutural universal da existência o fato de se poder 
considerar justamente a objetividade do jogar e do saber jogar humanos como um 
traço  distintivo  especificamente  humano.  Como  se  sabe,  costuma-se  falar  do 
elemento  do  jogo  que  é  próprio  a  todas  as  culturas  humanas.  Descobrem-se 
formas de jogo nas atividades humanas mais sérias,  por exemplo no culto, na 
justiça, no comportamento social em que se fala diretamente de um jogo de papéis 
etc.  Parece  pertencer  à  construção  da  cultura  enquanto  tal  uma  certa 
autolimitação da arbitrariedade livre.

Gadamer investiga suas estruturas para lançar luz em uma nova concepção de arte. 

Da mesma maneira que o jogador não pode tratar o jogo como objeto, o sujeito que vive a 

130



experiência de uma obra de arte não a pode concebê-la de maneira meramente objetiva. 

Partindo  desta  premissa,  o  conceito  de  jogo  pode  guiar  nossa  compreensão  da 

experiência estética uma vez que ambos são dotados de uma natureza particular que 

independe do sujeito. À noção de jogo é implícita uma ideia de movimento que não se fixa  

em ponto algum, não contendo um substrato. Isto garante sua autonomia em relação ao 

jogador, que passa a ser dominado por ele. Este movimento é delineado por sua leveza e 

espontaneidade, não requerendo esforço, o que alude à sua dimensão lúdica, removendo 

do jogador a tarefa da iniciativa, e assim aliviando o esforço próprio da existência (Cf.  

1999, p. 179). Isto significa que obras de arte jamais aguardam passivamente por um 

intérprete que “escolha” jogar com elas, mas que nos interpelam e impõem a experiência 

estética. 

Há uma identificação entre o modo de ser do jogo e o movimento característico da 

natureza, pois ambos existem sem finalidade e intenção, constantemente renovando-se; 

são  vivos  em  si  mesmos.  Justamente  neste  elemento  de  renovação  típico  do  jogo 

podemos encontrar o modelo que nos servirá para a arte. O jogo é sempre demarcado por 

sua indeterminação, o jogador nunca sabe para onde o ato de jogar o conduzirá. Há uma 

notável mobilidade em seu decorrer que denota seu primado sobre seus participantes – 

pois “todo ato de jogar é um ser-jogado”. (Op. Cit., p. 181)

O  que  atrai  e  prende  os  jogadores  é  a  imprevisibilidade  do  jogo,  do  “deixar-se 

dominar” que ele implica, modificando seu comportamento. Aqueles que se inserem no 

jogo passam a ser determinados pela tarefa empreendida nele. Esta tarefa, contudo, não 

deve ser pensada como finalidade do jogo, mas como a realização de seu movimento 

próprio,  cujo  êxito  consiste em sua representação.  Isto  significa que,  no ato de jogar, 

efetuamos uma representação do jogo que, por sua vez, promove a representação do 

próprio  jogador  envolvido  nele.  Toda  representação  direciona-se  a  alguém,  ou  seja, 

pressupõe um espectador e nisto encontramos a conexão do jogar com a arte – ambos 

possuem aspectos lúdicos e fazem referência àqueles envolvidos, sejam eles diretamente 

jogadores  ou  testemunhas  de  um  jogo  em  curso.  A direção  garantida  pelo  ato  de 

representar típico do jogo constitui o ser da arte, pois tanto jogo quanto arte não centram 

seu ser na consciência ou comportamento de um sujeito. A esse respeito, o hermeneuta 

nos diz (2010, p. 51):
Não é precisamente o caráter impulsivo da obra de arte que é espantoso, mas o 
sopro de liberdade que adere a suas formações. Com isso, ações simbólicas como 
as  acima  descritas9 são  de  um  interesse  particular.  Na  ação  conformadora 

9 Gadamer  se refere às ações simbólicas envolvidas em todo jogo,  inclusive àquele  entre  animais.  É 
sabido  que  animais  aparentam  brincar  entre  si,  dando  a  impressão  de  atacar,  morder,  ou  estar  
assustado,  que  o  hermeneuta  interpreta  como simbólicas  na  medida  em que  não  correspondem  à 

131



humana, o momento decisivo da habilidade artística também não consiste em que 
se  tenha  chegado a  termo aí  algo  de  uma utilidade  ímpar  ou  de uma beleza 
supérflua,  mas  que  a  produção  humana  possa  se  colocar  diversas  tarefas  e 
proceder  segundo  planos  que  se  distinguem  por  um  momento  de  livre 
contingência.  O  fazer  humano  conhece  uma  gigantesca  variabilidade  entre  o 
experimentar  e  o  rejeitar,  o  ter  sucesso  e  o  ter  fracasso.  A “arte”  só  começa 
realmente quando também podemos agir de outra forma. Justamente onde se fala 
de arte e de criação artística em sentido eminente, o decisivo não é a realização 
de algo feito, mas o fato de aquilo que é feito possuir uma peculiaridade particular.  
Ele “tem algo em vista” e não é, contudo, aquilo que tem em vista. Ele não é uma 
peça que, como todas as peças oriundas do trabalho humano, é determinada pela 
sua serventia.      

Isto implica que, na perspectiva gadameriana, através da representação, jogo e arte 

são  dotados  de  uma  realidade  que  transcende  o  jogador,  o  espectador  da  obra.  A 

investigação  de  Gadamer  sobre  este  tema  almeja  apontar  a  unicidade  da  verdade 

estética.  Porém,  para  compreendermos  adequadamente  sua  posição  é  necessário 

considerarmos  que  arte  e  jogo  não  somente  estão  conectados,  mas  que  toda  nossa 

interpretação da arte se guia pelos moldes do ato de jogar. Através do jogo, a identidade 

hermenêutica  da  obra  de  arte  é  preservada,  e  somente  assim  sua  unicidade  é 

assegurada.

Considerada esta profunda identificação entre arte e jogo, cabe-nos agora analisar o 

caráter transformador de ambos que garante a relevância destes conceitos, bem como de 

toda a crítica estética aqui empreendida. Segundo Gadamer, o jogo humano consuma sua 

realidade  em  ser  arte,  o  que  é  denominado  “transformação  em  configuração”.  Não 

devemos pensar que a arte modifique meramente seu espectador, pois a noção implícita 

em “modificar”  não altera os aspectos fundamentais de algo da maneira que a arte é 

capaz, não faz jus ao seu poder e significado. Antes, a verdadeira experiência estética 

realiza mudanças tão intensas que cabe ser designada como “transformação”. Devemos 

entender o transformar como um tornar-se outro, uma conversão completa, radical, em 

oposição à ideia de modificação que pressupõe a permanência de uma identidade.

Ao tomarmos a representação da arte ou do jogo como central, não devemos creditá-

la como dependente do sentido que lhe é conferido pelos espectadores da mesma. Ao 

afirmar a determinação própria do ser da arte como algo sobressalente, conferimos à arte 

e  ao  jogo  significados  independentes  que  garantem  sua  capacidade  transformadora. 

Neste potencial de promover transformação descobrimos que aquilo que a arte representa 

converte-se em experiência da verdade. 

A relevância da experiência estética se encerra neste tipo de revelação da verdade 

que não pode ser dominada por um sujeito, pois no modo próprio de apreensão da arte a 

realização concreta das ações. (p. 51)    

132



subjetividade é dissolvida mediante o predomínio de seu movimento próprio de lançar-se 

além  do  sujeito,  de  jogá-lo.  Bem  como  o  jogo,  a  manifestação  artística  não  possui 

substrato,  não  se  fixa  em  pontos  específicos  e  não  pode  ser  subjugada  por  seu 

expectador. A obra de arte nos interpela como um jogo, aquele que a contempla passa a 

jogar de acordo com suas regras, abrindo mão do subjetivismo. No entanto, não devemos 

pensar  que  Gadamer  sustenta  que  a  obra  de  arte  se  imponha  objetivamente  diante 

daquele que a apreende. Pelo contrário, o caráter medial do conceito de jogo, demarcado 

por sua ausência de suportes inalteráveis,  confere mobilidade e flexibilidade suficiente 

para dar conta da amplitude deste tipo de experiência do verdadeiro – afinal o que nos 

concerne numa obra de arte é sua verdade e, com isto, a capacidade que ela possui de 

nos fazer conhecer algo que lhe é próprio e reconhecer algo próprio a nós mesmos nela.  

(Cf. 1999, p. 192)

Embora figure como um dos pontos centrais para sustentar a forte ligação entre a 

hermenêutica filosófica e a filosofia da arte, o conceito de jogo em Gadamer não parece 

estar suficientemente claro a alguns intérpretes de seu pensamento. Em “Philosophy of 

the Arts”, Gordon Graham interpreta a noção gadameriana de jogo como algo equivalente 

aos esportes (Cf. GRAHAM, 1997. p. 15-21), o que implicaria tornar todas as formas de 

arte ontologicamente equiparadas a todas atividades esportivas e jogos em geral. 

Esporte, como uma variação especifica de jogo, não se enquadraria na categoria de 

diversão  ou  entretenimento,  mas  seria,  graças  à  estrutura  do  jogo,  algo  no  qual  a 

compreensão  humana  se  mostra  de  maneira  idêntica  às  obras  de  arte.  O  próprio 

Gadamer  aponta  que  o  sentido  de  um evento  esportivo  frequentemente  depende  da 

participação dos espectadores, que nesse caso são intérpretes inteiramente imersos no 

jogo que se desenrola, de modo similar ao intérprete de uma obra de arte. Além disso,  

esportes partilham da característica de festival que é cara a Gadamer como fio condutor 

para pensar a temporalidade própria das obras de arte. Graham sustenta que nem mesmo 

o  aspecto  simbólico  das  obras  de  arte,  amplamente  reconhecido  e  investigado  por 

Gadamer, é capaz de separar as obras de arte dos esportes, pois a seu ver é a própria 

noção de jogo que envolve todas as nossas faculdades, tornando o caráter simbólico da 

arte um aspecto menor dela. Sem o devido reconhecimento da experiência do simbólico, 

torna-se impossível compreender como Gadamer efetivamente escapa das dificuldades 

do idealismo no trato com a arte.

O termo “símbolo” remete à recordação, de acordo com Gadamer na conferência “A 

Atualidade do Belo: A arte como jogo, símbolo e festa”, originalmente o símbolo servia 

para que seus portadores se reconhecessem através de duas metades de um objeto 

133



partido.  Assim,  símbolos  antes  de  tudo,  evocam  “algo  único,  este  algo  especial 

representa-se  como  um  pedaço  do  ser  que  promete  completar  o  algo  a  ele 

correspondente, afim de sanar os efeitos da quebra, curá-lo, de integrá-lo” (GADAMER, 

1985. p, 51). Ao contrário de alegorias, que reportam a um sentido fora delas, os símbolos 

guardam em si seus sentidos. Em geral, símbolos são tidos como representações, porém 

na filosofia da arte gadameriana, é mais apropriado pensá-los como presentações, pois, 

segundo esta posição,  a obra tem uma voz própria,  e  não meramente transmite uma 

mensagem.  Neste  sentido,  aquilo  que  o  símbolo  representa  torna-se  imediatamente 

presente,  não  no  sentido  de  ser  capaz  de  substituir  o  conteúdo  representado,  mas 

remetendo  àquilo  que  está  simbolizado.  É  a  função  simbólica  da  arte  que  garante  a 

insubstituibilidade da obra, garantindo que ela não seja um objeto material portador de 

algum  sentido  que  poderia  ser  disseminado  por  outro  qualquer.  Isto  significa  que  o 

simbolismo  na  arte  é  o  real  responsável  pela  capacidade  das  obras  de  arte  de 

encarnarem sentido.

Devido a este tratamento dado ao símbolo na esfera da filosofia da arte, Gadamer é 

capaz de romper com a noção idealista divulgada por Hegel de que o belo na arte é a  

aparência sensível da ideia, que eventualmente poderia ser superada pelo conceito. O 

valor simbólico da arte dentro da hermenêutica filosófica confere às obras o caráter de 

insubstituíveis e insuperáveis por qualquer outra forma de expressão. Por este motivo, 

Gadamer defende (Op. Cit., p. 55-6):
Em outras palavras: a obra de arte significa um acréscimo de ser. Isso a distingue 
de todas as realizações produtivas da humanidade, no trabalho manual e na 
técnica, nos quais foram desenvolvidos os aparelhos e os instrumentos de nossa  
vida prático-financeira. É próprio deles que cada peça que fazemos sirva apenas  
como meio e instrumento. Não dizemos que é uma “obra”, quando conseguimos um 
objeto doméstico prático. É uma unidade. É-lhe inerente a repetibilidade da 
fabricação e com isso a substituibilidade básica de cada um desses aparelhos pela 
generalidade funcional determinada a que se destina.

Considerando a relação que guardamos com os entes estéticos dentro do modelo do 

jogo,  e  abordando  explicitamente  a  função  simbólica  da  arte,  Gadamer  elabora  uma 

filosofia  da  arte  que  rompe  com qualquer  concepção  de  obra  enquanto  emissora  ou 

transmissora de algum sentido que lhe seja alheio. Isto lhe permite conservar a unicidade 

da obra, mesmo numa época em que, graças à internet, a reprodutibilidade técnica atingiu  

patamares  impensáveis  mesmo  para  Benjamin.  Isto  só  é  possível  mediante  ao  que 

Gadamer  chama  de  “secreta  subordinação  à  palavra”  (Op.  Cit.,  p.  60),  isto  é,  a 

linguisticidade inerente a toda obra de arte. 

Esclarecido o elemento simbólico das obras de arte, devemos retomar as críticas de 

134



Graham, para quem a incorporação dos símbolos como elementos chaves na fundação 

das obras de arte  ainda não é suficiente para distinguir  a arte dos esportes.  Em sua 

introdução à filosofia da arte, o autor não dá a devida atenção para como símbolos são 

capazes de se atualizar temporalmente devido à maneira específica que estes possuem 

de tornar presente o sentido na forma da linguagem. A objeção à filosofia da arte de 

Gadamer, insistente na equiparação entre esporte e obras de arte, se baseia mais na 

ausência  de  reconhecimento  da multiplicidade de sentidos que a  arte  tem a  oferecer 

temporalmente do que propriamente no funcionamento do fenômeno do jogo. Conforme 

podemos averiguar na seguinte passagem, a filosofia da arte gadameriana é descartada 

como se fosse incapaz de fazer jus ao valor ontológico da arte10: 
Está claro que Gadamer queria que considerássemos a arte como uma forma 
especialmente valiosa de jogo, mas não encontramos nada em sua análise que nos 
dê motivo para discernir entre arte e esporte neste aspecto. Se tanto a análise de 
Gadamer quanto o argumento subsequente são convincentes, há aqui um conflito 
com a crença amplamente difundida de que a arte tem mais valor que o esporte.  
Dificilmente se pode duvidar da popularidade desta crença. Embora homens e 
mulheres esportistas sejam com frequência tão celebrados quanto artistas e 
apresentadores, a longo prazo as grandes figuras do esporte não são colocadas ao 
lado das grandes figuras da arte. (GRAHAM, Op. Cit., p. 19).

Observar  a  experiência  estética  exclusivamente  como  jogo,  descartando  seu 

funcionamento  como  símbolo  dentro  de  uma  temporalidade  especifica  análoga  à  da 

festividade, de fato abre espaço para interpretações como a de Graham. No entanto, ao 

invés de tornar esportes e arte fenômenos equivalentes, usar o jogo como modelo para o 

acontecimento das experiências estéticas possibilita o justo reconhecimento de que a arte 

não pode ser isolada de suas condições de acesso, pois este tipo de abstração reduziria o 

ser  da  obra  de  arte.  A obra  não  pode  jamais  ser  interpretada  como  objeto  de  uma 

consciência  estática,  dada  à  natureza  móvel  e  viva  do  comportamento  estético.  A 

comparação com os esportes se mostra infundada na medida em que estes não guardam 

qualquer valor simbólico que possibilite uma atualização temporal de sentido, sem a qual 

a proposta de uma filosofia da arte fundada na hermenêutica filosófica torna-se vazia.

Outro problema da crítica de Graham consiste em supor que tomar o jogo como fio 

condutor  para  a  compreensão  da  experiência  estética  implique,  de  algum  modo,  na 

equiparação entre arte e entretenimento. A diferença entre ambos será traçada em nosso 

trabalho posteriormente, pois depende diretamente do modo de ser temporal das obras de 

10 It is clear that Gadamer means us to regard art as an especially valuable form of play, but we have found  
nothing in his analysis that gives us reason to discriminate between art and sport in this regard. If  both 
Gadamer's  analysis  and  the  subsequent  argument  are  convincing,  there  is  a  conflict  here  with  the 
widespread belief that art is of higher value than sport. That this belief is indeed widespread can hardly be 
doubted. Though sportsmen and women are often feted as much as artists and performers, in the longer 
term the great figures of sport are not ranked alongside the great figures of art. (Tradução nossa).

135



arte, que difere radicalmente da temporalidade pertinente àquilo que nos entretêm. 

É adequado, portanto, investigar este comportamento considerando a temporalidade 

da estética. Sabemos que ao longo da história uma obra de arte conserva sua identidade, 

embora  suas  interpretações  se  diversifiquem  em  cada  época.  Interpretação  é, 

simultaneamente, interação e questionamento, através dos quais a arte se apresenta e 

exibe sua verdade, de onde emerge de um horizonte de sentidos possíveis. Inferimos que 

há assim duas dimensões temporais numa obra de arte: uma temporalidade histórica e 

outra supra-histórica. 

Uma vez que consideramos a arte  enquanto jogo,  cujo  ser  verdadeiro jamais se 

separa de sua representação enquanto símbolo, a partir da qual a unidade e identidade da 

obra artística se originam, devemos compreender sua temporalidade traçando um paralelo 

com o conceito de festividade. Neste caso nos ocupamos das festividades periódicas, que 

ano após ano retornam. Dotadas de originalidade e sacralidade, estas festas não podem 

ser apreendidas a partir da experiência do tempo como presente. Antes, o parâmetro deve 

ser  a  comemoração,  a partir  da qual  elas se determinam enquanto festas.  A ideia de 

celebração, a partir da qual adquirimos a noção de festividade, possui num certo sentido 

um caráter  temporal  permanente  –  a  festa  está  sempre  lá,  ela  não  é  composta  por 

momentos que se revezam, sua estrutura temporal não é a de dispor do tempo (Cf. 1985. 

p, 63). Examinaremos a seguir como Gadamer, mais uma vez recorrendo às contribuições 

heideggerianas, articula uma concepção de temporalidade própria da obra de arte que 

parte finalmente com as origens idealistas da estética.

2.8 O conceito de tempo em Heidegger a partir da interpretação de Aristóteles

A investigação filosófica acerca do tempo é inegavelmente uma das mais complexas 

de  toda  história  da  filosofia.  Questões  como  o  que  é  o  tempo  e  como  se  dá  seu 

“funcionamento” têm intrigado os mais importantes filósofos desde a antiguidade clássica, 

levando o neoplatônico Simplício (apud. HEIDEGGER, 2002, p. 280) a declarar que, para 

a questão do tempo, nem os mais sábios possuem a resposta. Analisar cuidadosamente 

como a noção de tempo se desenvolveu ao longo de nossa tradição filosófica é inviável 

para os propósitos de nosso trabalho.  Buscamos, assim, brevemente delinear como o 

tempo é pensado a partir de duas perspectivas clássicas: como contraposto à eternidade, 

e  como  medida  do  movimento.  Para  tal  objetivo,  recorremos  à  interpretação 

heideggeriana da problemática, pois defendemos que a perspectiva que determina a visão 

gadameriana de temporalidade das obras de arte é a da fenomenologia hermenêutica. 

136



Nosso propósito, portanto, será apontar de que modo Heidegger se opõe à compreensão 

linear do tempo, e posteriormente, como Gadamer se apropria deste referencial teórico 

para dar conta da temporalidade própria das obras de arte.

Nosso ponto de partida será a segunda parte da obra “Os Problemas Fundamentais 

da Fenomenologia” e também, como apoio, a tradução em espanhol da conferência de 

1924, intitulada “O Conceito de Tempo”. Exploramos de que modo Heidegger questiona a 

abordagem do tempo a partir da noção de eternidade, conforme a elaboração clássica do 

problema, que culmina na concepção linear de tempo. Defendendo a impossibilidade de 

se pensar a questão a partir de um ponto inacessível à humanidade, dado que algo como 

eternidade apenas pode estar disposto a um ente perpétuo tal como deus, o filósofo irá 

propor outro referencial que possa ser metodologicamente viável para a compreensão da 

temporalidade. Isto, evidentemente, implica numa ruptura com a visão de tempo conforme 

desenvolvida ao longo de nossa historia. 

A inovação da posição heideggeriana consiste em sugerir que, uma vez que não 

podemos dispor da eternidade para investigar o tempo, partamos então de nossa própria 

condição de finitude. Afirmando que o tempo não encontra seu sentido na eternidade, mas 

na morte, Heidegger defende que o tempo apenas é algo do ponto de vista de um ente 

que vive a partir da consciência de sua própria mortalidade (Cf. HEIDEGGER. El concepto 

de tiempo11). Este posicionamento implica na revisão da concepção de tempo advinda do 

pensamento platônico, segundo a qual o tempo seria algo como uma “imagem móvel da 

eternidade” (PLATÃO, 2001, 37d, p. 73). Conceber o tempo como uma série de “agoras” 

lineares  e  sucessivos  que  podem  ser  medidos  a  partir  da  distinção  entre  passado, 

presente e futuro significa, antes de tudo, interpretar o tempo a partir da modificação do 

presente: o passado é aquilo que não mais está presente, enquanto o futuro é o não 

presente ainda.

O  presente,  portanto,  é  o  momento  que  torna  tanto  o  passado  quanto  o  futuro 

inteligíveis. O momento presente é a condição de possibilidade do fluir do tempo, sendo 

ele próprio estável. Subjacente a este tipo de concepção, temos uma filosofia que busca 

transcender o mundo sensível e revelar verdades eternas e imutáveis, além do próprio 

tempo. Esta visão da natureza do tempo é tão antiga quanto a filosofia mesma, estando 

presente desde Parmênides. Tomar o tempo como uma imagem da eternidade, conforme 

propôs Platão, implica que tal imagem pode ser melhor compreendida caso possamos 

dispor antes do original, da própria eternidade. 

11 Tradução de Raúl Gabás Pallás e Jesús Adrián Escudero. Madri: Trotta, 1999. Disponível em 
<http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm>. Acesso em mar/2011 

137

http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm


Dada esta óbvia impossibilidade, Heidegger na supracitada conferência menciona 

que temos, antes de tudo, uma referência provisória de tempo desenvolvida a partir de 

nossa vida cotidiana, do tempo da natureza e do tempo do mundo. Toda ciência opera a 

partir do pressuposto de que podemos mensurar o tempo para escrutinar as relações de 

causa e efeito  presentes na natureza.  De acordo com o filósofo,  o tempo da ciência, 

derivado  da  concepção  natural  de  tempo,  consiste  naquilo  em  que  se  produzem 

acontecimentos mensuráveis. Esta concepção está intrinsecamente ligada ao movimento, 

pois é formulada a partir do próprio modo de ser das coisas naturais. Ainda que o tempo 

não seja ele mesmo movimento, ambos parecem estar relacionados, visto que o primeiro 

apenas se manifesta em entes mutáveis.

Acompanhando a interpretação heideggeriana do tempo em Aristóteles12 exposta em 

“Problemas Fundamentais da Fenomenologia”, observamos que o grego trata do assunto 

em sua obra “Física” perguntando por um lado, pelo seu como e, por outro lado, pelo seu 

quê,  ou,  em  outras  palavras,  pelo  seu  modo  de  ser e  pela  sua  quididade.  (Cf. 

HEIDEGGER, 2002, p. 283). Sobre a primeira questão, “como é o tempo?”, de acordo 

com seu modo de ser, é reformulada, tornando-se uma pergunta sobre se o tempo é um 

ente ou um não-ente.  Aristóteles parece, aos olhos de Heidegger, julgar que o tempo não 

seja um ente. No entanto, como deve ser o tempo algo, uma ousia, se as partes que o 

compõem, são não-entes? Ao tempo pertencem passado e futuro. Aquele, o passado, não 

é mais; este, o futuro, ainda não é. Passado e futuro possuem, pois, o caráter da nulidade, 

ou, num vocabulário mais próximo de Heidegger, da nadidade. O tempo tem, segundo a 

citação que Heidegger faz de Lotze (cf. Op. Cit., p. 284), dois braços que se estendem em 

duas diferentes direções do não-ser. Devemos, pois, dizer que passado e futuro, segundo 

seu conceito (a saber, o que já não é mais e o que ainda não é), simplesmente não são. 

No fundo, ao que parece, apenas o presente, o agora, é. 

Mas, por outro lado, o tempo não é composto por uma multiplicidade infinita de 

“agoras dados”, pois algo como “agora” sempre está presente, sempre é. Se cada agora é 

apenas este agora, e os outros “agoras” ou já foram (ou seja, passado) ou ainda não são 

(isto é, futuro). Os instantes temporais que chamamos de “agora” não são contínuos entre 

si.  Caso  os  “agoras”  fossem  todos  os  mesmos,  e  continuassem  sendo  os  mesmos 

“agoras”,  não haveria  tempo,  mas apenas eternidade.  Para Aristóteles,  supor  que um 

12 Optamos por nos ater às interpretações sobre Aristóteles pelo fato de, segundo o próprio Heidegger,  
“todos os problemas centrais relativos ao tempo que serão discutidos ao longo do desenvolvimento da  
filosofia  foram assinalados por  Aristóteles”  (Op.  Cit.,  p.  288).  De  acordo com o fenomenólogo,  nem 
mesmo Santo Agostinho ou Kant foram capazes de ir  muito além de Aristóteles,  de modo que esta 
concepção clássica de tempo é suficiente para mostrar a diferença radical entre o conceito de tempo na  
tradição filosófica e a formulação heideggeriana do mesmo.  

138



“agora” segue a outro seria pensar que o “agora” é uma duração mínima e indivisível de 

tempo, ou seja, um átomo, com o qual o transcurso temporal seria uma espécie de salto 

de um átomo de tempo a outro.  Os “agoras” nunca são o mesmo, e nunca são únicos, 

mas  sempre  um outro,  isto  é,  o  agora,  que  seria  supostamente  a  única  modalidade 

temporal que é, ou seja, que pertence ao ente, está marcado por um um não-ser-um-

mesmo e um não não-ser-único. 

Não é necessária muita familiaridade com a filosofia de Aristóteles para saber, tanto 

nas categorias quanto na metafísica como nas suas obras de ética, que mesmidade (ser-

um-mesmo) e unidade são determinações ontológicas que pertencem a uma entidade que 

é por si mesma, isto á, a uma ousia, nas suas diversas modalidades:  hypokeímenon (o 

subsistente), genos (origem), katholou (o universal) e o ti en eínai, (o que já era ser, ou a 

essência).  Se ambas determinações metafísicas (da unidade e da mesmidade)  faltam 

também até ao agora, a modalidade temporal que parecia a única a ser, então o tempo na  

totalidade dos seus momentos pertença, talvez, ao não-ser ou, ao não-ente. Diante dessa 

aporia, Aristóteles deixa a investigação inicial pelo como, pelo modo de ser do tempo, 

nesse estágio. Ele retomará a questão depois de desenvolver a investigação em outra 

direção: a discussão acerca de algumas concepções tradicionais de tempo vigentes em 

sua época.

A primeira delas (cf.  HEIDEGGER, Op.  Cit.,  p.  284-5) identifica o tempo com o 

movimento do todo, pensada miticamente; enquanto a segunda relaciona o tempo com a 

esfera  celeste,  abarcando  a  totalidade  do  universo.  A  compreensão  da  segunda 

concepção depende do devido entendimento de como os gregos concebiam o mundo. De 

acordo com esta visão, a terra flutua no oceano e em torno dela paira o todo das esferas 

celestes. Nesta encontram-se outras diversas esferas sobrepostas umas às outras, nas 

quais os astros estão fixados. A esfera celeste mais externa, que contém em si todas as 

outras, é aquela que, no seu movimento, é identificada com o tempo. Aristóteles, embora 

recomende que tais visões de mundo sejam abandonadas devido à sua ingenuidade (cf.  

Ibid., p. 285), retira de ambas coisas relevantes: o ente é no tempo, e o tempo de fato  

relaciona-se com o movimento.  

Contudo, Aristóteles aponta que o movimento apenas pode manifestar-se no ente 

que se move, não tendo ele próprio uma existência independente. Por esta razão, ainda 

que tempo e movimento se associem de alguma maneira, o movimento apenas ocorre no 

tempo, não sendo equivalente a ele. O tempo mesmo não é movimento, no entanto, não 

há tempo sem movimento. O tempo é algo no movimento, ou junto ao movimento, isto é,  

algo junto ao movimento, que, por sua vez, está no que se move. Tempo pertence, de 

139



qualquer maneira, ao movimento. O problema da pergunta pela essência do tempo se 

concentra na pergunta pelo tempo como algo diverso, porém essencialmente associado 

ao movimento.

De acordo com a interpretação heideggeriana, a resposta obtida por Aristóteles é 

que o tempo só é possível  quando há um antes e um depois,  que caracterizam todo 

movimento enquanto tal, enquanto mudança. Nesse caso, o tempo é concebido como o 

número  da  mudança.  “Antes”  e  “depois”  não  têm  aqui  sentido  temporal,  senão  que 

designam fases do movimento. E enquanto “número” (arithmós), não é aqui uma medida 

numerante, aritmética  strictu senso,  mas uma medida imanente ao movimento, que se 

torna explícita na numeração quando há uma mente que distinga as suas fases. O tempo 

é sempre co-dado como numerado, como medida, no próprio dado do movimento daquilo 

que se move, ou seja, naquilo que muda na mudança, segundo o antes e depois.  Antes e 

depois referem-se, respectivamente, a um presente anterior e um presente posterior. O 

agora é sempre ele mesmo, porém nunca o mesmo, quer dizer, os diferentes “agoras” são 

irrepetíveis, diferentes fases de um presente persistente: nisto se funda a continuidade do 

tempo.  O  essencial  da  concepção  aristotélica  do  tempo  como  sucessão  de  “agoras” 

irrepetíveis,  torna-se  determinante  na  tradição  filosófica,  permanecendo  basicamente 

inalterada e irrompe, com algumas diferenças, em cada época da filosofia, talvez por ser 

ela mesma uma elevação ao conceito que parte de uma compreensão natural, vulgar do 

tempo (Cf. Ibid., p. 308).

O objetivo de Heidegger,  nesta investigação, é partir  da concepção ordinária de 

tempo  para  chegar  a  uma  compreensão  originária  dele,  conforme  está  exposto  na 

seguinte passagem (Ibid., p. 309):
Partindo  da  interpretação  aristotélica  do  conceito  de  tempo,  mostramos  que 
Aristóteles caracterizou primariamente o tempo como uma sucessão de “agoras”, a 
respeito da qual temos que observar que os “agoras” não são partes a partir das 
quais se possa recompor a totalidade do tempo. Mediante o modo que traduzimos 
a definição aristotélica de tempo – e isto quer dizer que a interpretamos – deve ser 
indicado que Aristóteles determina o tempo no sentido do numerado no movimento 
a partir do tempo, ao defini-lo em relação com o anterior e o posterior. Ao mesmo 
tempo já  acentuamos que  a definição  aristotélica  do tempo não encerra  em si 
nenhuma tautologia,  mas que Aristóteles fala a partir  da pressão das coisas.  A 
definição aristotélica de tempo não é, em absoluto, uma definição acadêmica. Ela 
caracteriza o tempo através da delimitação de como aquilo que nós chamamos 
tempo se torna  acessível. É uma  definição do acesso ou uma caracterização do 
acesso. O tipo do que é definido é determinado através do único modo possível de 
acesso a ele: a percepção numerante do movimento enquanto movimento é ao 
mesmo tempo a percepção do numerado enquanto tempo. 

A concepção do tempo como fluxo linear, elaborada filosoficamente por Aristóteles, 

se manifesta cotidianamente no uso do relógio como instrumento de medição temporal. A 

140



cuidadosa  interpretação  de  Aristóteles  a  respeito  da  questão  tem  como  finalidade 

estabelecer  nossa  maneira  vulgar  de  acessar  o  tempo:  classificando  os  “agoras” 

contínuos  conforme  uma  medida.  Esta  forma  de  dispor  do  tempo  oculta  o  caráter 

originário do mesmo na medida em que uma simples “sucessão de agoras” não é capaz 

de dar conta da antecipação, retenção e presentificação constante que fazemos do tempo, 

inclusive enquanto estamos a medi-lo. Segundo Heidegger, tais fenômenos pertencem à 

estrutura originária do tempo, denominada temporalidade (Cf. Ibid., p. 313). O intuito deste 

estudo fenomenológico não é outro senão desconstruir o conceito de tempo através da 

análise destrutiva da modalidade temporal do agora como determinante. Mas, ao mesmo 

tempo, demonstrar que essa concepção natural-filosófica do tempo como sucessão de 

“agoras”  irrepetíveis,  seja  o  tempo  sediado  nas  coisas  que  se  movimentam  ou  na 

subjetividade  humana  a  qual  pertence  toda  possibilidade  de  acesso  do  tempo,  não 

consiste simplesmente em um equívoco, mas numa concepção derivada da temporalidade 

originária.

A  recuperação  da  compreensão  da  temporalidade  originária  se  centra,  para 

Heidegger, nos momentos estruturais do tempo expresso conforme este se manifesta ao 

ente que pensa o tempo, o ser-ai. Levar a investigação para a esfera do ser-ai de maneira  

alguma equivale a supor que o tempo seja algo como um ato de consciência ou resulte de  

algum processo psíquico. Na conferência sobre o conceito de tempo, o filósofo aponta que 

o ser humano, que de alguma maneira pertence ao tempo, deve ser considerado em suas 

determinações  ontológicas  fundamentais  para  que  possamos  compreender  em  que 

consiste a temporalidade originária. 

Para expor brevemente como Heidegger explora as estruturas fundamentais do ser-

ai, devemos começar pelo fato de que o ser-ai é o ente que se caracteriza por seu ser-no-

mundo,  isto  é,  mulheres  e  homens habitam o mundo de tal  modo que sempre estão 

implicados nele, não simplesmente dispondo do mundo como se este fosse um palco no 

qual a vida se desenrola. A situação existencial do ser-aí é a de ser no mundo com os 

outros,  é  a  de  compartilhar  do  mundo  através  da  fala.  O  falar  com os  outros,  para 

Heidegger, contém antecipadamente uma auto-interpretação do presente, dada na forma 

do diálogo. Toda fala sobre o mundo como tem como fundo a expressão do ser-ai sobre si 

mesmo, de modo que todas as nossas possibilidades concretas, as coisas das quais nos 

ocupamos,  dizem  respeito  diretamente  à  nossa  própria  existência.  Nós  somos  pura 

possibilidade.  Como  possíveis,  ser-para-poder-ser,  somos,  de  certa  maneira,  nosso 

próprio futuro. Não como um possível presente que ainda não é, mas como projeto que eu 

sou  enquanto  existo  de  fato.  Por  esta  razão,  Heidegger  sustenta  que  a  modalidade 

141



privilegiada da temporalidade  não é o presente, mas o futuro. O ser-aí é projeto. Está 

adiante de si mesmo como projeto de compreensão do ser dos entes. O tempo como 

“possibilitador” fundamental de toda e qualquer possibilidade que o ser-aí humano é (o 

ser-aí não tem possibilidades, ele as é) enquanto possibilidade. O tempo não é aquilo que 

torna  possível  a  ação  humana,  antes  tempo  é  a  própria  essência  e  origem  da 

possibilidade, isto é, origem do ser para o poder-ser enquanto futuro.

Destacar o futuro como modalidade principal de nossa estrutura temporal implicará 

em conceber que nosso modo originário de comportamento em relação ao tempo não 

funciona na forma de medição, mas consiste em manter-se na antecipação. O antecipar 

funda a concepção vulgar de tempo na medida em que, a partir dele, perguntamos pelo 

quando de uma duração futura. Na conferência sobre o conceito de tempo, Heidegger 

defende que a pergunta pelo quando, fundamento da medição de todo tempo advém da 

necessidade  de  determinar  o  tempo  indeterminado.  O  ser-aí,  enquanto  possibilidade 

futura, não existe dentro do tempo, mas é ele mesmo tempo. 

Nestas reflexões, Heidegger propõe enfim, finalmente questionar qual o ser que pode 

compreender  o  conceito  de  tempo.  Somos nós mesmos tempo na medida em que a 

passagem desse sempre se manifesta para nós nos termos de limites: a passagem do 

tempo implica na passagem das possibilidades que somos nós mesmos. Isto significa que 

nossa  existência  inteira  é  permeada  pelo  insuperável  fato  de  sermos  mortais.  A 

inevitabilidade de nossa finitude é constitutiva do ser-aí. É a morte como horizonte que, 

em última instância, dá sentido às possibilidades que somos nós mesmos. No segundo 

volume de “Ser e Tempo”, Heidegger esclarece a questão na seguinte passagem (2005, p. 

46):
O ser-para-a-morte é a antecipação do poder ser de um ente cujo modo de ser é,  
em si mesmo, um antecipar. Ao desentranhar numa antecipação esse poder ser, a 
presença abre para si mesma, no tocante à sua extrema possibilidade. Projetar-se 
para seu poder-ser mais próprio significa, contudo: poder se compreender no ser 
de um ente assim desentranhado: existir.

Vivemos sempre projetando um ainda-não, e por sermos definidos pela nossa própria 

mortalidade,  podemos compreender  nossos limites  e  o  que ainda não nos chegou:  o 

tempo. O tempo, enquanto traço fundamental do humano, não  é, mas temporaliza. Isto 

significa que não nos situamos num agora que está a gestar um futuro, mas que todas 

nossas projeções, isto é, nosso estar lançado no futuro, fundam aquilo que concebemos 

como presente.

Tomar o tempo não mais como uma série de “agoras” contínuos, ou tampouco como 

imagem da eternidade equivale a assumir a temporalidade que nos é fundante. Tempo, 

142



conforme é capaz de mostrar-se ao ser-aí, é mais propriamente a imagem da finitude. 

Reformular a  questão do tempo sob a ótica da finitude ao invés da contraposição de 

nosso tempo à eternidade é, dentro da constelação do pensamento heideggeriano, antes 

de tudo reconhecer a impossibilidade de transcender a morte. Enquanto seres humanos, 

privados  de  qualquer  possibilidade  de  experimentar  algo  como  eternidade,  somos 

definidos pela nossa existência temporal, que possui como único horizonte possível seu 

próprio término.  

No entanto, em “The Cambridge Companion to Heidegger”, Dostal nos aponta que 

numa carta  a William Richardson em 1962,  Heidegger  afirma que a compreensão de 

temporalidade delineada em “Ser  e Tempo” de maneira alguma resolve a questão do 

tempo a partir do sentido do ser. Dostal defende que as insuficiências da principal obra de 

Heidegger terminam exigindo uma nova posição, que culmina no abandono do projeto de 

uma  fenomenologia  hermenêutica,  conforme  lemos  na  seguinte  passagem  (DOSTAL, 

1993, p. 166):      
Em seus escritos tardios, Heidegger abandona a defesa planejada de um apriorismo 
necessário da filosofia “científica”. Ele abandona “filosofia” por “pensamento”. Ainda 
assim, é precisamente o papel central dado ao tempo por Husserl e Heidegger que 
possibilitou  nossa  corrente  compreensão  da  historicidade  e  finitude  de  toda 
experiência humana e de toda investigação filosófica. Quer se veja nisso o solo para 
a filosofia futura, ou, com o Heidegger tardio, para uma condução ao projeto pós-
filosófico  de  “pensamento”,  ou  como uma garantia  de  uma  nova  instância  pós-
moderna de “jogo” e “descentramento”, está claro que a fenomenologia do tempo, 
com todos seus problemas, redefiniu nossa compreensão do que a filosofia pode 
ser13. 

Diante  dessas  considerações,  devemos  deixar  claro  que  nos  trabalhos  tardios, 

correspondentes a depois de 1935, isto  é,  o período da “viragem” (Kehre),  Heidegger 

compreende  como  nossa  finitude  se  manifesta  historicamente.  Segundo  Kockelmans, 

somente após pensar a temporalidade, foi possível que o filósofo pensasse nossa relação 

com o  mundo  como  desvelamento  da  verdade.  Em cada  época,  o  ser  encontra  seu 

caminho para mostrar-se e ocultar-se diante de nosso horizonte essencialmente finito. “A 

totalidade destas  maneiras  diferentes  através das quais  o  ser  se  envia,  e  as  épocas 

diferentes de pensamento que lhe são correspondentes, é o que chamamos de “história” 
14” (KOCKELMANS. 1985, p.77). 

13 In his later writings Heidegger abandons the planned defense of the necessary apriorism of "scientific" 
philosophy.  He abandons "philosophy"  for  "thought."  Yet  it  is  precisely the central  role given to time by 
Husserl and Heidegger that has brought about our current insight into the historicity and finitude of all human 
experience and all philosophical inquiry. Whether one sees this as ground for further philosophizing, or, with 
the later Heidegger, as leading us to a postphilosophical project of "thinking," or as a warrant for a new 
stance of postmodern "playfulness" and "decentering," it is clear that the phenomenology of time, with all its  
problems, has redefined our understanding of what philosophy can be. (Tradução nossa)

14  The totality of these different ways in which Being sends itself and to which different epochs of thinking 
correspond, is what we call "history". (Tradução nossa). 

143



Tendo  discorrido  acerca  da  nossa  relação  com  o  tempo  sob  a  perspectiva 

heideggeriana  e,  finalmente,  tratado  de  que  maneira  tomar  a  finitude  como  ponto 

fundamental rompe com a visão clássica de que o tempo possui uma continuidade linear, 

ou  ainda,  que  projeta-se  tendo  como  contraponto  a  noção  de  eternidade,  podemos 

finalmente  tratar  de  como  Gadamer  se  apropriará  de  tais  ideias  na  elaboração  da 

temporalidade específica do ente estético.

2.9 A elaboração da temporalidade própria da arte

Adotar a finitude de nossa existência histórica como ponto relevante à investigação 

das obras de arte, antes de tudo, significa abrir mão da ideia de que é possível dispor de 

uma única representação correta (Cf. GADAMER, 1999. p. 200). Não é viável supor que 

possamos conceber qualquer representação de obras de arte fora do próprio processo da 

experiência estética, que se desenrola conforme o modelo de jogo, do qual já tratamos. 

Pensar adequadamente a relação entre o tempo e a nossa compreensão das obras de 

arte oferece uma série de dificuldades, pois, de alguma maneira a origem das obras, em 

particular as clássicas (das quais Gadamer se ocupa em suas reflexões) está guardada no 

passado, mas cada uma delas encontra uma maneira de penetrar no presente, sendo 

sempre contemporâneas de seus intérpretes.

Olhar as obras de arte sob a ótica da temporalidade específica delas requer explorar 

de que maneira elas são capazes de se atualizar constantemente. Nenhum outro ente 

guarda esta possibilidade, e nenhuma outra filosofia da arte foi capaz de questionar as 

obras de arte a partir desta perspectiva. Gadamer aponta que, em geral, o ser estético é 

interpretado como se de alguma maneira fosse a-temporal, ou resultante da manifestação 

sensível  da  ideia,  ela  mesma  a-temporal,  conforme  vimos  em  Hegel.  Este  tipo  de 

concepção  é  subjacente  a  todas  as  estéticas  que  tratamos  no  primeiro  capítulo,  e 

permanece  implícita  na  medida  em  que  a  questão  jamais  é  adequadamente 

problematizada pela estética.

Em “Verdade e Método”, Gadamer recorre às considerações heideggerianas sobre a 

temporalidade, porém criticando a ênfase de seu professor no ser-para-morte, conforme 

descrito  em  “Ser  e  Tempo”.  Por  mais  que  a  hermenêutica  filosófica  tenha  o 

reconhecimento da finitude como um de seus pontos fundamentais, centrar a radicalidade 

da finitude na morte, para Gadamer, além de desnecessário, implica em um desvio que 

causa o esquecimento de que é o próprio modo de ser da compreensão que se revela 

como temporalidade. A morte, enquanto única certeza dentre as possibilidades que somos 

144



nós mesmos, permanece como um limite insuperável no pensamento de Heidegger, e é 

justamente isto que o leva a tomar o futuro como modalidade principal de nossa estrutura 

temporal.  Gadamer  discorda  desta  privilegiação  do  futuro  na  exploração  de  nossa 

temporalidade,  atribuindo  ao passado  o  caráter  de  fundante  do nosso presente.  Esta 

ruptura parcial com Heidegger está presente em todas as considerações sobre o papel 

essencial da tradição em toda possibilidade humana de compreender. 

Após “Ser e Tempo”, Heidegger abandona as investigações sobre a morte, conforme 

nos diz o próprio Gadamer em “Heidegger’s Ways” (cf. 1994. p. 129), mas a exploração 

filosófica da influência do passado no presente apenas é explorada pelo próprio Gadamer 

através de seu conceito de consciência histórica continuamente influente. A consciência 

histórica conforme concebida por Gadamer se configura como uma espécie de reiteração 

da  consciência  histórica  moderna,  pois  põe  em  jogo  na  interpretação  a  própria 

historicidade  do  intérprete.  Através  dela,  Gadamer  nos  propõe  meios  para  perseguir 

conhecimentos  válidos  acerca  das  ciências  humanas  sem recorrer  ao  ideal  metódico 

provido pelas ciências naturais e se sujeitar a todas suas insuficiências. Trata-se de uma 

instância  legitimamente  filosófica,  na  medida  em  que  filosofia,  nesta  perspectiva,  é 

intimamente ligada à sua dimensão prática, não constituindo um organon para os saberes 

científicos.

 É  um  lugar  comum  afirmar  que  “Verdade  e  Método”  reabilita  a  verdade  da 

experiência estética visando contribuir para a construção de algo como uma metodologia 

mais apropriada para as ciências humanas. O fato é que a obra principal de Gadamer vai  

muito  além disso,  nos  oferecendo  princípios  para  uma filosofia  da  arte  centrados  no 

reconhecimento  de  nossa  situação  temporal.  A relevância  de  pensar  a  temporalidade 

específica  do  ser  estético  é  posta,  em  “Verdade  e  Método”,  nas  seguintes  palavras 

(GADAMER, 1999. p. 202):
Destacar a temporalidade própria da obra de arte, enquanto “tempo sagrado”, do 
tempo decadente e  histórico,  fica,  na verdade,  um mero reflexo da experiência 
humano-finita da arte. Somente uma teologia bíblica do tempo, que não soubesse a 
partir  do  ponto  de  vista  da  auto-evidência  humana,  mas  da  revelação  divina, 
poderia falar de um “tempo sagrado” e legitimar teologicamente a analogia entre a 
a-temporalidade da obra de arte e esse “tempo sagrado”. Sem essa legitimação 
ontológica, o discurso sobre o “tempo sagrado” encobre o verdadeiro problema que 
reside, não na reversibilidade do tempo da obra de arte, mas na sua temporalidade.

O fato é que há algo na manifestação das obras de arte que nos intriga: embora  

saibamos dos dados historiográficos acerca da existência de uma obra em particular, ao 

nos engajarmos na experiência  estética,  de  acordo com o modelo  do jogo,  um novo 

tempo, próprio exclusivamente da experiência, é forjado ali. Este tempo específico não 

guarda  quaisquer  relações  com  o  contexto  histórico  da  obra,  mas  parece  se  impor 

145



independentemente dele. É isto que testemunhamos durante toda duração da estética 

idealista: a elevação das obras de arte ao status de entes autônomos e, portanto, extra-

temporais acompanha a própria história do desenvolvimento da subjetividade. Cabe a nós 

perguntar: como é possível que isto ocorra? 

Exploramos  previamente  de  que  modo  a  experiência  estética  se  desenrola  em 

conformidade com os mesmos parâmetros que um jogo e como isto garante a unidade 

das diversas interpretações da obra. A obra de arte, cada vez que entra em jogo com o 

intérprete, repete-se. Mas este repetir-se é dotado de uma característica única, não sendo 

uma mera reprise de uma experiência passada, pois a cada repetição a própria obra se 

atualiza. 

Do mesmo modo que Gadamer buscou esclarecer como se dá a experiência estética 

de maneira análoga ao jogo, ele irá propor que a partir das festividades podemos dispor 

de um modelo que nos esclareça como funciona o tempo peculiar das obras de arte. A 

temporalidade da festa periódica contém uma dimensão de retorno e isso a distingue 

radicalmente  da  noção  pragmática  de  tempo,  cuja  formulação  filosófica  vimos  na 

interpretação heideggeriana do tempo em Aristóteles, segundo a qual este se guia em 

direção  a  algo,  se  dá  “para”  algo.  O  tempo  da  festa  não  é  vazio,  não  requer  ser  

preenchido por atividades, pois ele fala por si só através do poder de reunião que ela 

contém. 

As duas faces deste tipo de temporalidade nos auxiliam na compreensão da obra de 

arte. A primeira se encerra no fato de a cada ano chegar as épocas de festividades, que 

sempre são vivenciadas em sua unicidade e terminam – a finitude está evidente nela. 

Mas, é com seu retorno, sua repetição, que encontramos o outro lado desta estrutura 

temporal: a festa chega a nós novamente, mas somente em seu tempo certo, apontando 

em direção a aspectos duradouros, permanentes.

A obra de arte compartilha esta característica de nos impor seu tempo próprio. Isto 

pode  ser  facilmente  testemunhado  não  somente  nas  artes  dotadas  de  maior 

transitoriedade como a música,  o teatro e a dança. Também nas artes plásticas e na 

arquitetura este modelo se aplica, pois, ao jogarmos com uma obra de arte saímos de 

nosso tempo cotidiano e somos retidos pela experiência do tempo próprio dela. “Esta é 

talvez  a  correspondência  finita,  à  nossa  medida,  do  que  se  chama  de  eternidade” 

(GADAMER, 1985. p. 69) 

Para explorar a experiência do tempo relativa à festividade, é necessário, antes de 

tudo, abrir mão da interpretação convencional do tempo como uma constância linear. Algo 

como uma festa que temporalmente se repete,  mas a cada atualização conserva sua 

146



singularidade,  não pode ser  adequadamente  abordado somente  sob o  ponto  de vista 

histórico.  As correlações históricas dos festivais,  antes celebrados de um determinado 

modo, e hoje comemorados de maneira diversa, são secundárias dentro da perspectiva 

gadameriana. Que as dimensões do tempo pensadas a partir da experiência cotidiana que 

temos dele apenas nos possibilitem compreender as festividades que constantemente se 

atualizam temporalmente como algo histórico é algo que inevitavelmente nos cega para o 

fato de que tais festividades são radicalmente entes temporais, cujo ser está guardado em 

seu próprio devir. (Cf. GADAMER, 1999, p. 205. Nota de rodapé número 225).

Investigar  um  ente  tal  como  o  festival  em  sua  temporalidade  específica  exige, 

portanto, uma integração com a dimensão de retorno que essencialmente o constitui. A 

festividade apenas ganha existência mediante sua comemoração. Este reconhecimento, 

entretanto, não implica que a festa seja dependente da subjetividade humana, como se 

ela  fosse  um  evento  vazio  em  si  mesmo.  Antes,  a  relação  que  guardamos  com  as 

festividades periódicas é a de participação, tomamos parte nessa ocorrência temporal, de 

modo similar ao que ocorre quando nos tornamos intérpretes participantes em jogo com 

obras de arte.

Destrinchar o tomar parte (Dabeisein) envolvido nas festividades depende da correta 

compreensão  do  que  significa  estar  fora  de  si  enquanto  possibilidade  concreta  de 

tomarmos parte em algo. Gadamer indica que isso deve envolver um auto-esquecimento, 

um estar entregue à experiência que culmina no abandono de qualquer estado privativo.  

Sair  de  si  mesmo,  seja  tomando  parte  de  uma  festividade,  seja  entregando-se  à 

experiência estética, significa deixar-se tomar por algo maior que a própria individualidade. 

Isto denota a diferença entre participar e simplesmente olhar. Gadamer nos diz que no 

segundo  caso,  somos  movidos  apenas  pela  curiosidade,  mas  não  nos  tornamos 

implicados naquilo que vemos (Cf. Op. Cit., p. 208-9). Participar, por outro lado, exige um 

envolvimento, um deixar-se tomar pelo que nos é alheio que não se esgota na duração do 

momento de participação, “ao contrário disso, aquilo que é representado ao espectador 

como jogo  da  arte,  não  se  esgota  na  mera  enlevação  do  momento,  mas  inclui  uma 

reivindicação  de  duração  e  a  duração  de  uma  reivindicação”  (Op.  Cit.,  p.  209). 

“Reivindicação”, aqui, é o termo escolhido pelo tradutor Flávio Paulo Meurer para designar 

Anspruch, que em traduções posteriores é substituído por “pretensão”. A este respeito, 

Luiz  Rohden  nos  diz  em  seu  artigo  ““Simultaneidades”  kierkegaardianas  em  H-G. 

Gadamer” (2005, p. 325. In: Filosofia Unisinos, v. 6): 
Nessa obra (Verdade e Método), Gadamer, ao tratar da temporalidade do estético, 
desenvolveu o conceito Anspruch (pretensão). Para ele, há uma diferença basilar 
entre um espectador curioso, isto é, aquele que simplesmente olha ou espreita, e 

147



o espectador que entra no jogo, sendo absorvido por ele. 

O propósito de Gadamer com esta colocação é explicitar que tal reivindicação, desde 

como elaborada por Kierkgaard, é algo duradouro, capaz de se fazer valer a qualquer 

tempo. A aplicação desta noção de reivindicação à teologia nos serve para assinalar como 

a noção de simultaneidade é pensada por Gadamer, pois toda vez que a fé é reivindicada 

num culto, torna-se simultânea à sua reivindicação. “Simultaneidade” aqui é a tradução 

escolhida para o termo alemão Gleichzeitigkeit, usado para referir-se ao fato de que uma 

obra de arte é capaz de superar a passagem do tempo e se manter temporalmente vivida, 

nos falando com tanto poder atualmente quanto o fazia na época de sua criação. Por 

vezes, Gleichzeitigkeit é traduzido como “contemporaneidade”, sendo um conceito chave 

para a compreensão de como as obras de arte do passado são capazes de se tornarem 

presente, de renovar o conteúdo por elas declarado. Porém, o próprio Gadamer declarou 

a Richard Palmer,  responsável por muitas das traduções da obra de Gadamer para a 

língua inglesa,  que a  palavra  mais  adequada para  dar  conta  de  Gleichzeitigkeit seria 

“simultaneity” (Cf. PALMER, 2007. p. 193). Isto motiva nossa escolha de “simultaneidade” 

em português.  

Este tornar-se presente simultaneamente é caro à hermenêutica filosófica eis que 

nos permite compreender como obras de arte se atualizam temporalmente a cada vez que 

tomamos parte  no sentido vinculado por  elas.  Simultâneo,  conforme desenvolvido por 

Kierkgaard, não se refere àquilo que é ao mesmo tempo, mas serve como conceito que 

intermedeia aquilo que é e não é, conferindo seriedade e presença ao que ainda não é (no 

caso, a salvação divina) (Cf. Op. Cit., 210). Gadamer defende que o mesmo serve para a 

experiência  da  arte,  pois  esta  se  configura  a  partir  de  uma  simultaneidade  se 

considerarmos que não pode ter como núcleo de sua existência nem o artista criador, nem 

a representação da própria obra, e nem o intérprete que se põe em diálogo com ela.   

Sobre  como  o  desenvolvimento  do  conceito  de  temporalidade  gadameriano  é 

influenciado  pelas  contribuições  de  Kierkgaard,  recorremos  mais  uma  vez  a  Rohden 

(Idem, p. 326):
A  simultaneidade  constitui-se  numa  retomada,  numa  repetição  que,  sendo 
genuína, é dinâmica e precisa ser distinguida de uma compreensão estática: “Uma 
repetição  estática  repete  o  mesmo,  sendo  uma  reprodução  literal  da  vida.  A 
repetição dinâmica, por outro lado, é criativa na produção da própria vida” (Riser,  
1997, p.39). Segundo a perspectiva gadameriana, a compreensão é sempre uma 
compreensão diferente e faz sentido a partir da reprodução dinâmica de algo [fato 
ou texto], estando, por isso, de acordo com o conceito de mímesis de Aristóteles, 
para quem o evento da criação artística é muito mais que uma cópia imperfeita do 
original.  Para Gadamer,  o paradoxal não consistia na explicitação do eterno no 
tempo,  mas como uma mesma mensagem, pelo valor da tradição,  poderia ser 
sempre compreendida diferentemente,  ou seja,  a  simultaneidade [ou aplicação] 

148



nunca  poderia  ser  tomada estaticamente.  Gadamer,  na esteira  do pensamento 
kierkegaardiano, defendeu a íntima imbricação e “afetação” entre arte e filosofia.  
Retomou a solução que apelava à experiência poética da verdade para questionar 
e reconstruir o conceito de verdade – conceitual e abstrato –, ciente da limitação 
desta proposição.

A  experiência  estética  nos  propõe  a  atualidade  do  passado  e  do  presente 

simultaneamente, se configurando como um modo de superação do tempo, pois através 

do jogo artístico nos tornamos aptos a “conferir duração” (Cf. GADAMER, 1985, p. 70). 

Mas duração do quê? O que é verdadeiramente empreendido na busca por este sentido 

de permanência? Trata-se da tentativa de supressão da experiência da finitude humana, 

algo que, segundo Gadamer, é intrínseco à própria existência. 

A temporalidade das festividades é relevante para pensar as obras de arte porque 

seu registro temporal  não se dá em uma ordem cronológica.  Trata-se de uma ordem 

temporal mais profunda, que, em todo caso, contém em si a possibilidade de medição. Tal 

se possibilidade derivada do tempo originário  se manifesta  no retorno das festas (Cf. 

GADAMER,  Op.  Cit.,  p.  64).  A  compreensão  vulgar  do  tempo,  como  algo  do  qual 

dispomos,  é  posta  em cheque  pela  experiência  da  temporalidade específica  da  festa 

precisamente  porque sua ocorrência  não depende do preenchimento  do tempo vago. 

Dentro da celebração, o tempo não se mostra como uma sucessão de momentos que se 

revezam, mas, conforme comemoramos, seu tempo nos é imposto. 

Obras de arte são filosoficamente tão intrigantes porque são capazes de capturar 

seus intérpretes, provocando um auto-esquecimento estático que, ao mesmo tempo em 

que  o  faz  se  perder,  lhe  exige  uma  continuidade  do  sentido  que  se  manifesta  na 

participação na própria obra. E as obras, apesar disso, permanecem sendo elas mesmas 

e promovendo esta experiência do presente. O que as obras de arte demandam de nós é 

que aprendamos a nos demorar nela, a vivenciar o tempo de outra maneira que não a da 

monotonia  e  a  da  busca  constante  por  preencher  o  vazio.  Aproximamo-nos  da 

compreensão disponível a seres finitos daquilo que chamamos eternidade na medida em 

que o tempo singular das obras se põe diante de nós. 

O  reconhecimento  da  maneira  misteriosa  de  tornar  o  passado  presente  que 

caracteriza a temporalidade do ente artístico se manifesta de maneira análoga à leitura:  

para aqueles que sabem ler, as letras desaparecem e dão lugar ao sentido. Do mesmo 

modo, para aqueles que adentram no tempo próprio da arte, a medição cronológica se 

dissipa e dá lugar a algo como uma suspensão do tempo. 

A partir daí, podemos elaborar um critério que claramente diferencia as obras de arte 

do  entretenimento:  ambos  têm um modo  de  ser  temporalmente  diverso.  Enquanto  o 

149



entretenimento apenas demanda de nós um mero olhar movido pela curiosidade, ao invés 

da legítima participação, não estamos implicados em nada dele. Pensando propriamente 

na temporalidade do entretenimento, constatamos que este contrasta com o das obras de 

arte na medida em que pode ser medido cronologicamente: o tempo do entretenimento 

apenas dura enquanto estamos ocupados em nos entreter. Após seu término, nada nos 

resta, nada permanece, pois nada sobre nós foi  apreendido durante a experiência do 

entreter-se.  A obra de arte, em contrapartida, não se dá à medição temporal cronológica 

porque o próprio “fim” da experiência estética consiste em promover o permanecer da arte  

conosco.  A obra é no tempo, isto é,  ela temporaliza somente na medida em que nos 

transforma. 

Diante disso, é coerente que Gadamer conceba as obras de arte clássicas como 

lugar  privilegiado  para  a  atualização  da  compreensão  de  nosso  passado.  Estando 

inseridos  dentro  de  nossa  tradição,  quer  estejamos  cientes  disso  ou  não,  apenas 

podemos vislumbrar um novo sentido em nosso passado se nos permitirmos olhar para 

ele, dialogar com ele. As considerações gadamerianas sobre a tradição não consistem em 

propostas para a conservação do passado, mas guardam a possibilidade de permitir que 

este  passado  que  nos  determina  se  converta  no  novo,  em  nosso  próprio  futuro. 

Frequentemente,  a  ênfase  da  hermenêutica  filosófica  no  diálogo  com  o  passado  é 

interpretada como conservadorismo. Em “Literary Theory”,  Terry Eagleton formula uma 

das mais ferrenhas críticas ao conceito de tradição (2008. p. 63): 
Poder-se-ia também perguntar a Gadamer que “tradição” ele tem em mente. Pois 
sua teoria se sustenta apenas na enorme suposição de que há uma única tradição 
“principal”; que todos os trabalhos válidos participam nela; que a história forma uma 
continuidade inquebrada, livre de rupturas decisivas, conflitos e contradições; e que 
os preconceitos que “nós” (quem?) herdamos da “tradição” devem ser festejados. 
Assume,  em  outras  palavras,  que  a  história  é  um  lugar  onde  “nós”  podemos 
sempre e em qualquer parte, estar em casa; que as obras do passado sempre irão 
aprofundar – ao invés de dizer, dizimar – nossa auto-compreensão presente; na 
qual o alheio é sempre secretamente familiar. Isto é, em suma, uma brutalmente 
complacente teoria da história, a projeção do mundo do alto de um ponto de vista 
no qual “arte” significa autoritariamente os monumentos clássicos da alta tradição 
alemã. Possui pouca concepção da história e tradição como forças tão opressivas 
quanto libertadoras, áreas alugadas pelo conflito e pela dominação. A história, para 
Gadamer, não é um lugar de luta, descontinuidade e exclusão, mas uma “corrente” 
continua, um rio sempre corrente, quase, poder-se-ia dizer, um clube para aqueles 
que pensam igualmente15.   

15 It might be as well to ask Gadamer whose and what "tradition" he has in mind. For his theory holds only  
on the enormous assumption that there is indeed a single "mainstream" tradition; that all "valid" works 
participate  in  it;  that  history  forms  an  unbroken  continuum,  free  of  decisive  rupture,  conflict,  and 
contradiction;  and that  the prejudice which "we"  (who?) have inherited from the "tradition"  are  to  be 
cherished. It assumes, in other words, that history is a place where "we" can always and everywhere be at  
home;  that  the work of  the past  will  always deepen -  rather  than,  say,  decimate -  our  present  self-
understanding; and that the alien is always secretly familiar. It is, in short, a grossly complacent viewpoint  
for which "art" means chiefly the classical monuments of the high German tradition. It has little concept of  
history and tradition as oppressive as well as liberating forces, areas rent by conflict and domination.  
History for Gadamer is not a place for struggle, descontinuity and exclusion but a continuing "chain", an 

150



Nas críticas que se centram num suposto posicionamento reacionário de Gadamer, 

encontramos  por  debaixo  uma  interpretação  falha  quanto  ao  discernimento  da 

hermenêutica enquanto método e a hermenêutica como legítima investigação filosófica 

das nossas condições de possibilidade de compreender e dos pressupostos inseridos em 

nossa compreensão. Embora os exemplos históricos trabalhados por Gadamer estejam 

inseridos na tradição alemã da qual ele faz parte, não é lícito a partir daí inferir que ele 

suponha  haver  uma  única  e  universal  tradição,  desconsiderando  a  legitimidade  de 

tradições que nos são alheias.  Seu trabalho tem como um de seus objetivos também 

justificar como se possibilita e realiza a compreensão de mundos históricos que não os 

nossos, sejam eles cultural ou historicamente distantes – o que aparece em evidência nas 

considerações sobra a tradução, por exemplo. O que há em comum a todas as tradições 

possíveis é a sorte de relacionamento estabelecido com a linguagem – é a ela que remete 

Gadamer ao apontar aspectos universais na hermenêutica filosófica. 

No que essa crítica diz respeito às obras de arte, é inegável que Gadamer realmente 

privilegie a arte clássica europeia, a partir  da qual o filósofo ergueu sua formação. As 

considerações sobre a arte moderna expostas em “A Atualidade do Belo”, contudo, nos 

levam a descartar a hipótese de que o pensamento de Gadamer seja conservador e que o 

único  modelo  possível  para  as  obras  de  arte  sejam  dentro  da  constelação  clássica 

europeia.  Defender que as obras clássicas são aquelas que se tornam historicamente 

fundantes não significa atribuir a um único background cultural para as verdadeiras obras 

de arte, nem tampouco defender a superioridade deste em relação aos demais. Antes, 

com suas considerações sobre o clássico, Gadamer apenas reconhece que a arte do 

passado  nos  atinge,  porém  conservando  uma  capacidade  de  tornar-se  presente  aos 

nossos olhos hoje.  Ao reconhecer  os  desafios  que a  arte  moderna oferece aos seus 

intérpretes,  a  hermenêutica  filosófica  não  pode  ser  acusada  de  tratar  como  inferior 

quaisquer  obras  de  arte  fora  do  escopo  da  arte  clássica,  conforme apreendemos na 

seguinte passagem (GADAMER, 1985. p. 79):
A arte  não-figurativa da Era Moderna pode ter  – certamente que só nos seus 

melhores produtos, hoje para nós quase impossíveis de distinguir-se das imitações 
– precisamente a mesma densidade formal e a mesma possibilidade de tocar-nos 
diretamente. Na obra de arte, o que ainda não está lá na coerência total de um 
produto final, mas sim em transitoriedade impetuosa, é transformado num produto 
permanente, duradouro, de modo que crescer dentro dele quer dizer ao mesmo 
tempo também: crescer para além de nós mesmos. Que “na permanência hesitante 
existe algo durável” – isto é arte hoje, a arte ontem e desde sempre. 

ever-flowing river, almost, one might say, a club for the like minded. (Tradução nossa)

151



Antes, para Gadamer, “clássico” não deve designar apenas um conjunto de obras do 

passado, cuja qualidade inquestionável permanece atual em nossa época. Clássico é, em 

verdade, aquilo que toda grande obra de arte torna-se, independente do estilo ao qual  

pertença  e  do  momento  histórico  de  sua  criação.  Isto  se  torna  claro  na  seguinte 

declaração encontrada em “Verdade e Método” (1999, p. 430-1):

O clássico é uma verdadeira categoria histórica por ser mais do que o conceito de 
uma época ou o conceito histórico de um estilo, sem que por isso pretenda ser 
uma ideia  de  valor  supra-histórico.  Não  designa  uma qualidade  que  deva  ser 
atribuída a determinados fenômenos históricos, mas, sim, um modo característico 
do  próprio  ser  histórico,  a  realização  histórica  da  conservação  que,  numa 
confirmação  constantemente  renovada,  torna  possível  a  existência  de  algo 
verdadeiro.

O  que  o  filósofo  nos  diz  em  “Estética  e  hermenêutica”  sobre  a  capacidade 

atualizante da arte traduz claramente esta acepção de clássico:

Em comparação com todas as  outras  tradições,  linguísticas  ou  não,  vale  dizer 
sobre  a  obra  de arte  que  ela  se  mostra  para  o  presente  respectivo  como um 
presente absoluto, e ao mesmo tempo, que ela mantém sua palavra à disposição 
de todo futuro. De uma maneira enigmática, a familiaridade com qual a obra de arte 
nos toca é ao mesmo tempo abalo e derrocada do habitual. Não é apenas o “É isso 
que tu és!” que ela descobre em um espanto alegre e terrível – ela também nos 
diz : “Tu precisas mudar a tua vida.” 

Diante das considerações aqui realizadas, concluímos que é o tempo próprio das 

obras de arte e a maneira única que estes entes singulares possuem de se impor diante 

de nós e nos mostrar algo sobre nós mesmos que afasta a hermenêutica filosófica do que 

Gadamer chama de “descaminho idealista” (cf. Op. Cit., p. 52). Em última instância, toda a 

conferência “A Atualidade do Belo” se centra em mostrar de que maneira, graças ao modo 

de ser temporal do ente estético, todas as obras de arte recusam o aprisionamento em 

conceitos. A resistência que as obras de arte oferecem a qualquer tentativa de redução 

conceitual é patente desde Kant, e permeia toda a tradição estética da qual tratamos. Mas 

somente a devida consideração sobre como as obras excedem quaisquer caracterizações 

que lhe configurem como suportes de sentido, como portadora de uma única mensagem, 

eclipsam a verdade declarada pela obra. 

2.10 As relações entre temporalidade, arte e beleza

Em “A Atualidade do Belo”, Gadamer subscreve à posição aristotélica no que diz 

respeito à definição da beleza artística de acordo com a qual algo é belo quando nada 

152



pode lhe ser tirado ou acrescentado (Cf.  1985.  p.  66).  Isto implica em atribuir  ao ser 

estético uma unidade fundamental, um núcleo que perderia sua unidade caso sofresse 

qualquer alteração. Esta colocação é feita para reiterar o tempo próprio da obra de arte, 

que se funda no fato de a obra ser estruturada em si mesma, sendo semelhante a um 

organismo vivo do qual remover algo essencial culminaria em sua destruição. No último 

grande artigo de Gadamer sobre arte, intitulado “Wort und Bild – so wahr,  so seiend”,  

escrito  em  1992,  o  filósofo  explica  melhor  a  concepção  grega  de  belo  (kalon)  nos 

mostrando quão próximo este conceito está das noções de verdade e mesmo de areté 

(virtude, excelência).

Segundo  Gadamer,  Aristóteles  nos  ensina  que  o  “bem”  é  um  conceito  que  se 

relaciona com a  práxis,  mas que “belo”  está ligado com aquilo  que é imutável,  como 

números  e  objetos  geométricos.   O  conceito  de  belo  é  dividido  em  três  tipos:  taxis 

(ordem),  symmetria (simetria)  e  horismenon (o  definido).  Para  Gadamer,  esta  divisão 

possibilita que compreendamos a relação entre poiesis, arte e obra e de que modo a obra 

se liga ao belo e ao verdadeiro (Cf. GADAMER, 1993 p. 380). 

Examinando mais cuidadosamente o conceito de belo em Platão, Gadamer nos diz 

que tal conceito não é relativo apenas à arte enquanto tal. Nos diálogos sobre o belo,  

torna-se evidente  que Platão não está  pensando na arte  enquanto tal,  especialmente 

considerando a crítica feita aos poetas. De acordo com Gadamer, ao considerar a arte um 

duplo  afastamento  da verdade,  Platão  está  aplicando seu  conceito  de  mimesis como 

imitação da realidade, portanto, a identificação entre o belo e a verdade não concerne às 

obras de arte. Superficialmente, a investigação do conceito de belo em Platão se volta 

majoritariamente  para  a  matemática  e  geometria,  fazendo  parecer  infrutífera  qualquer 

tentativa  de  associar  o  belo  na  arte  à  verdade.  Ainda  assim,  Gadamer  insiste  em 

investigar os conceitos gregos para encontrar neles sustentação para a concepção de arte 

como declaração de verdade. O conceito de verdade grego deve ser válido tanto para as 

artes não-verbais quanto para a poesia, não sendo pensado dentro da relação original 

versus cópia.

Gadamer toma sua ideia central  da declaração de Goethe: “Tão verdadeiro! Tão 

essente!”. Esta afirmação revela que obras de arte possuem verdade no sentido de que 

elas, de algum modo, expandem o ser. Os questionamentos sobre a natureza do belo não 

surgiram durante a antiguidade e a época medieval, a seu ver, porque então a relação que 

guardamos com a arte estava clara e protegida pelo sentido sagrado que permeava todas 

elas. Que a arte tenha atingido a mais alta consideração durante o Iluminismo, conforme 

pudemos  ver  durante  nosso  exame  da  tradição  estética  alemã,  é  um  sintoma  da 

153



impossibilidade de presentificação do sagrado na arte. Isto leva Gadamer a defender a 

seguinte posição (Op. Cit., p. 384) 16:  
Em outros contextos, eu mostrei como a estética, na forma de filosofia da arte no 
idealismo alemão,  tomou o lugar  previamente ocupado pela  cosmologia  e pela 
filosofia da natureza no âmbito da metafísica clássica. Foi a física moderna que, de 
certo modo, colocou tudo sob sua própria jurisdição.  As áreas mais antigas de 
ensino perderam sua validade, mas a estética, ou filosofia da arte, recebeu uma 
patente mais alta. 

Isto significa que tudo que não pôde ser abarcado pela física moderna perdeu sua 

validade, e ao mesmo tempo em que as obras de arte atingiram o ponto mais alto numa 

escala  de valores  das manifestações humanas,  conforme vemos em Schelling,  a  real 

conexão das obras de arte com o mundo, com a verdade e conosco, foi de alguma forma 

perdida.  A recuperação  do  pensamento  grego  oferece  a  Gadamer  um caminho  para 

pensar o que há em comum a toda arte. Em nosso trabalho, partimos do pressuposto de 

que poderíamos tratar do ser estético sem nos ocupar de definições pertinentes a cada 

uma das formas de arte, sem considerar a especificidade de cada uma delas. Somente 

agora, com Gadamer, podemos justificar esta escolha metodológica. 

Como  a  investigação  perpetrada  pela  hermenêutica  filosófica  é  de  natureza 

ontológica, Gadamer não teria outro caminho senão o da unificação de todas as formas de 

manifestação artística. Retornando a Platão, Gadamer interpreta a afirmação de que na 

prática da vida, não podemos nos limitar à divina ciência dos números puros e formas 

geométricas, pois até onde sabemos, a aplicação de tais números e formas certamente 

serão “falsas”.  Isto  leva Platão a mediar  as formas e  a aplicação que fazemos delas 

através de um terceiro  tipo  de ser,  o  “vir  a  ser”  (Werden zum Sein).  Esta  posição é 

posteriormente reiterada em “Parmênides” para superar a ilusão de uma separação entre 

o mundo das ideias e o das aparências. A expressão “ser que foi” (gewordenes Sein) 

também é usada no mesmo sentido, enfatizando a união entre o ser e o tornar-se ser.

Isto leva Gadamer a perceber que a aparente contradição entre ser e vir a ser não é 

definitiva no pensamento platônico. Na medida em que Platão admite que há algo como 

um “vir  a ser”,  podemos compreender como o próprio ser emerge desse processo de 

tornar-se algo.  A formulação aristotélica dessa questão é marcada pela Introdução do 

conceito de  energeia, aparentemente uma palavra nova, criada pelo próprio Aristóteles, 

que oscila entre atualidade (Aktualität),  efetividade (Wirklichkeit)  e atividade (Tätigkeit). 

Gadamer defende que esta nova palavra pode esclarecer o ser das obras de arte na 

16 In  anderen  Zusammenhängen  habe ich  dargestellt,  wie  Ästhetik  in  Gestalt  von  Kunstphilosophie  im 
deutschen Idealismus den Platz eroberte, den die Kosmologie und die Naturphilosophie im Rahmen der  
klassischen Metaphysik  innerhatten.  Es  ist  die  neuzeitliche  Physik,  die  dergesalt  alles  ihrer  eigenen 
Jurisdiktion unterstellte. Die alten Lehrgebiete verloren ihre Geltung, und der Ästhetik bzw. Philosophie 
der Kunst kam ein neuer Rang zu. (Tradução nossa).

154



medida em que se refere não àquilo que não é de fato, mas que vem à existência. Os  

termos  aristotélicos  que  tratam  do  ser  do  movimento,  a  saber,  dynamis,  energeia e 

entelecheia,  apontam para o processo de tornar-se algo,  e não para o  ergon,  a ação 

completa (cf. Op. Cit., p. 386-7). 

Aristóteles explicita a diferença entre o ser que está se tornando e o ser que tornou-

se,  possibilitando que Gadamer interprete  energeia como um “tornar-se”  que não tem 

como horizonte a concepção usual de tempo como sucessão de “agoras”. Isto significa 

que o conceito de energeia está mais apto a designar a simultaneidade que pertence às 

obras de arte. Conceber obras de arte como entes cujo ser consiste em mostrar-se, isto é, 

um ser que emerge, implica em tratar a obra a partir da experiência que temos dela – o 

ser estético não é nada em si mesmo, fora da experiência. É a própria experiência estética 

que pode ser delineada a partir do conceito de energeia. 

Que o ser estético seja na medida em que se dá à nossa experiência significa que o 

que está em jogo não é o suporte material da obra como uma cópia de algo. A obra de  

arte é somente na medida em que nos absorve nela, ou seja, o “vir a ser” da obra consiste 

em  seu  contato  conosco,  em  nos  impor  seu  próprio  tempo  fazendo  com  que  nos 

demoremos  nela  de  tal  modo  que  na  experiência,  nossa  própria  finitude  parece  ser 

suspensa. 

É esta característica das obras de arte que motivam Gadamer a pensá-las como 

linguagem ao invés de produtos. Porém, de maneira alguma isso deve ser interpretado no 

sentido de tomar obras de arte como transmissão de alguma mensagem, acerca da qual 

podemos perguntar pelo sentido do que o autor queria passar. Mais propriamente, o ser 

estético é linguístico no sentido de “emitir” algo, de declarar algo da verdade que jamais 

poderia ser colocado de outra maneira. É esta a única razão para que o conteúdo das 

obras de arte resista toda e qualquer conceituação, conforme podemos ler em seu último 

artigo sobre o tema (1993, p. 388) 17: 
A obra de arte é uma declaração que não forma uma sentença declarativa, mas que 
é dizente em sua forma mais elevada. Ela é como um mito, como uma saga, e 
certamente  porque  o  que  ela  diz  está  igualmente  desvelando  as  coisas  e 
simultaneamente as contendo. A declaração a faz falar continuamente

A obra de arte, dentro do pensamento de Gadamer, ocupa um papel fundamental: o 

de recuperar a unidade entre verdade, bem e belo. Afirmar que a arte declare verdade 

implica na reunião desses três conceitos que apenas existiam no mundo grego. O fato de 

17 Das Werk der Kunst ist eine Aussage, die keinen Aussaesatz bildet, aber die am allermeisten sagend ist. 
Es ist wie ein Mythos, wie eine Sage, und zwar gerade deshalb, weil sie das, was sie sagt, ebensosehr  
vorenthält wie zugleich bereithält. Die Aussage wird immer wieder sprechen. (Tradução nossa).

155



obras de arte  conterem verdade  não  significa,  de  maneira  alguma,  que elas  estejam 

“corretas” no sentido de corresponder acuradamente a algo fora delas. Por este motivo, 

Gadamer se volta para uma abordagem diferente, seguindo Heidegger na caracterização 

da verdade como alétheia. O conceito de energeia torna-se relevante, nesta perspectiva, 

por possibilitar a compreensão de algo móvel sem um caminho ou um objetivo, algo como 

a própria vida, que se torna presente. Interpretando o sentido original de theoria, Gadamer 

nos ensina que este significa participação num ato festivo, mais propriamente evocando a 

presença mais ativa e efetiva, como aquela que é requerida num culto e permite que o 

divino se manifeste. 

Isto nos mostra que quando vislumbramos o verdadeiro em uma obra de arte, não o 

fazemos por encará-lo como uma cópia suficientemente precisa de algo, mas o vemos 

como uma imagem de algo como uma realidade superior, que jamais viria à existência 

fora das possibilidades linguísticas específicas das obras de arte. É por este motivo que 

Gadamer defende tão arduamente que, de alguma forma, obras de arte “aumentam o ser”,  

somam algo a ele, adicionam algo de novo a nós mesmos. Nesta perspectiva,  alétheia 

não é simplesmente a mostração do próprio ente, mas também seu recolhimento, sua 

ocultação  que  simultaneamente  se  autentica,  se  valida  diante  de  nós.  A separação 

hodierna entre produtos humanos e obras de arte remete precisamente à capacidade da 

arte  de mostrar  e  esconder  a verdade,  e ainda de se atualizar  a  cada olhar  que lhe 

lançamos, a cada vez que nos prestamos a dela participar. 

Por esta razão, Gadamer defende que é mais frutífero comparar o modo peculiar que 

a obra de arte tem de se mostrar com a própria natureza, que exibe sua criação, ao invés 

de com um produto. A obra não é aquilo que se mostra quando um artista termina seu 

trabalho,  nem tampouco pode em qualquer  aspecto  ser  mensurável.  Neste  sentido,  a 

história  da  arte  enquanto  disciplina  metódica  nega  à  obra  de  arte  o  que  lhe  é  mais 

fundamental: seu brilho (Scheinen), ou seja, sua capacidade de iluminar tanto as coisas 

do mundo quanto a nós mesmos. 

Obras de arte declaram verdade sem necessariamente se referir a objetos concretos 

do mundo  que possam ser  retratados  como se  fossem cópias.  Alguns  estudiosos de 

Gadamer, como Georgia Warnke, defendem que há na filosofia da arte gadameriana um 

aspecto mimético, porém que num sentido mais sofisticado do que o usual, já que seria 

absolutamente impossível dispor do critério de correspondência entre a obra e aquilo que 

ela retrata. A autora escreve em sua obra “Gadamer: hermeneutics, tradition, and reason” 

(1987, p. 63) 18: 

18 Gadamer´s defense of a mimetic theory of art raises another question: namely, how understanding differs 

156



A defesa gadameriana de uma teoria da arte mimética levanta outra questão: a 
saber, como a compreensão difere de um simples reconhecimento de um ponto de 
vista de uma obra de arte? Nós observamos que a defesa da mímesis não é tão 
ingênua quanto pode inicialmente parecer, ao menos na medida em que Gadamer 
não  sugere  que  a  arte  reflita  a  “realidade”  como  ela  “realmente  é”.  Suas 
considerações, ao contrário, pretendem sugerir que obras de arte podem iluminar 
aspectos  importantes  do  mundo  ou  de  nós  mesmos.  A conclusão,  em outras 
palavras, é que a arte é mimética porque separa seu assunto de uma miríade de 
relações nas quais ele está envolvido e o apresenta aos espectadores ou leitores 
de tal forma que eles podem aprender algo essencial sobre ele.  

De fato, atribuir um papel mimético às obras de arte a partir de Gadamer apenas é 

possível se admitirmos que o que está a ser refletido na obra não é um ente concreto do 

qual podemos dispor de uma cópia, mas antes a arte trata de uma imagem da realidade 

que é mais real que a materialidade dos entes simplesmente dados. É precisamente por 

esta razão que ela é capaz de nos iluminar, de mostrar o que há de mais essencial nos 

entes. Embora Warnke faça a supracitada descrição de em que medida podemos pensar 

mímesis  na  constelação  do  pensamento  gadameriano  com bastante  propriedade,  ela 

posteriormente questiona a legitimidade do que está mostrado na obra de arte. A dúvida 

posta pela autora consiste em perguntar pelo que garante a verdade da obra, visto que o 

que pode estar sendo mostrado por ela poderia ser apenas um ponto de vista entre os 

demais. De fato, não há nada que garanta a superioridade da verdade mostrada por uma 

obra em relação àquela de outra obra. Mas a compreensão promovida pela experiência 

estética não trata de discutir quais verdades são mais válidas, visto que elas não retiram a 

sua autoridade  de  nada externo  às  próprias  obras  que  possa  servir  como critério  de 

mediação. O conteúdo verdadeiro que é posto em declaração pela obra não é verdade no 

mesmo sentido em que uma sentença pode ser, visto que já examinamos que não se trata 

de  correspondência  a  algo  externo.  Antes,  as  obras  são  verdadeiras  porque  nos 

arrebatam, nos interpelam, não permitem que fiquemos alheios ao que elas tem a dizer.

É  por  esta  razão  que  Gadamer  define  que  a  arte  tem  seu  ser  no  Vollzug,  na 

realização que corresponde ao evento vivo de seu aparecimento19,  de sua mostração. 

Esta concepção do ser estético é desenvolvida pela hermenêutica filosófica para dissociar 

o  real  evento  que  é  a  declaração  de  verdade  da  obra  de  arte  de  seus  aspectos 

secundários, como sua criação, produção e reprodução. Com esta proposta, Gadamer 

critica tanto Kant e seus seguidores pela ênfase na criação genial, quanto pensadores que 

from a simple acquiescence to an artwork´s point of view. We have seen that the defense of mimesis is not  
as naive as it may initially appear, at least insofar as Gadamer does not suggest that art mirrors “reality” as it  
“actually” is. His remarks are rather meant to suggest the way in which works of art can illuminate important  
aspects of the world or ourselves. The conclusion, in other words, is that art is mimetic because  it separates 
its subject-matter from the myriad of relationships in which it is involved and presents it to viewers or readers 
in such a way that they can learn something essential about it. (Tradução nossa).
19 Definição baseada na tradução de Richard Palmer do texto “Wort und Bild – so wahr, so seiend” em 

língua inglesa. (Cf. 2007, p. 215). 

157



lhe são contemporâneos, como Benjamim (embora o filósofo não se aprofunde na crítica 

ao segundo), pois considera que a investigação filosófica sobre a produção ou distribuição 

de obras de arte apenas nos afasta da compreensão do que está sendo veiculado por  

elas, conforme podemos ler no seguinte trecho de “Wort und Bild – so wahr, so seiend” 20 

(1993, p. 391): 
A arte  está  em  sua  realização.  Este  é  o  resultado  das  nossas  meditações 
conceituais que se voltaram para os ensinamentos gregos em torno da beleza e 
sua aplicação. Isto significa, no entanto, que o modo de ser da obra de arte nem 
reside  no  fato  de  ela  ser  uma  criação,  nem  os  conceitos  de  produção  ou 
reprodução,  por  parte  do  receptor,  são  capazes  de  atingir  o  alvo.  Esta 
diferenciação é precisamente seu erro. O artista, o escultor, o pintor ou o poeta, de 
fato, levam adiante o trabalho planejado, realizam muitos esboços e tentativas para 
levarem a cabo o seu plano. Mas não se trata da produção de alguma coisa que 
algum  outro  quer  possuir,  para,  então,  posteriormente,  dela  fazer  uso.  Ambos 
conceitos (produção e uso) são inadequados e escondem a secreta mesmidade do 
criador e do receptor.  A criação artística não é algo que se faz – e também não é 
algo  re-produzido  ou  até  mesmo  re-vivido.  Dissemos  repetidas  vezes:  isso 
sobrevém e nisso há algo. Mas quê e como sobreveio, o que aí sobrevém, não se 
deixa dizer. O pintor pode dizer em sua pintura, ele pode intentar o êxito do seu  
trabalho,  e  o  espectador  pode,  por  seu  turno,  demorar-se  aí  com  forca  de 
concentração. Ele então, talvez, constatará: “sobrevém” - ou “há algo nisto aí”. No 
entanto, não é certamente o retratado aquilo que sobrevém, de tal maneira que se 
lhe conhece e reconhece. Esta não é a declaração do quadro.

 E que  tipo  de  declaração  de  verdade  podemos  esperar  de  uma  obra  de  arte? 

Gadamer  responde  que  o  “chegar  da  obra”  é  algo  que  nunca  foi  exatamente 

experimentado de maneira similar antes. A verdade contida na declaração da obra não é 

algo que possa ser classificado epistemologicamente, pois ela corresponde à mostração 

da própria imagem da arte. Gadamer defende que a imagem da arte possui sua própria 

soberania na medida em que deixa para trás aquilo que foi sua origem, abandonando 

qualquer  possibilidade  de  configurar-se  como  uma  cópia.  Ao  referir-se  à  imagem,  é 

necessário deixar claro que o hermeneuta não se refere apenas às artes visuais, mas que 

o mesmo se aplica à poesia ou à música, que igualmente são absorvidas pelo intérprete, e 

nesse processo, tornam-se algo independente, algo novo no Vollzug, na sua execução. 

É no Vollzug, na realização que encontramos a verdadeira performance da obra de 
20 Die Kunst ist im Vollzug. Das ist das Ergebnis unserer begrifflichen Rückbesinnung auf die grieschische 

Schönheitslehre und ihre Anwendung. Das bedeutet aber: Die Seinsweise des Kunstwerk ist weder ein  
Geschaffenes,  noch treffen Begriffe wie  Produktion und Reproduktion seitens des Aufnehmenden die 
Sache. Ja, diese Unterscheidung ist geradezu ihr Verfehlen. Die Künstler, Bildhauer, Maler, Dichter leisten 
zwar planvolle Arbeit, machen vielleicht viele Entwürfe und Versuche, um ihren Plan ausuführen. Aber es 
ist kein Herstellen von etwas, was ein anderer so haben will, um es dann in Gebrauch zu nehmen. Beides 
sind unangemessene Begriffe, die die geheime Selbigkeit des Schaffens und des Aufnehmens verdecken. 
Die künstlerische Schöpfung ist nicht etwas, was man macht – und wird auch nicht nachgemacht oder gar  
nacherlebt.  Wir sagten immer,  es kommt heraus und es ist  etwas darin.  Aber was und wie,  was da  
herauskommt, läßt sich nicht sagen. Der Maler kann es in seinem Bild sagen, und er kann das Gelingen 
seiner Arbeit meinen, und der Betrachter wird auf der anderen Seite mit konzentrierter Kraft dabei sein. Er  
wird dann villeicht finden: „Es kommt heraus“ - oder: „Es ist etwas darin.“ Aber gewiß ist es nicht das 
Abgebildete, das da herauskommt, so daß man es erkennt und wiedererkennt. Das ist nicht die Aussage 
des Bildes. (Tradução nossa).

158



arte. Vollzug designa o momento em que a capacidade de declarar verdade da obra se 

realiza, pois somente no seu aparecimento a obra realmente “chega” a nós. A proposta de 

um conceito que dê conta da mostração intrínseca ao ser estético fundamenta a crítica à 

consciência estética empreendida por Gadamer na medida em que somente através da 

correta compreensão de que o próprio modo de ser da obra de arte está integralmente 

condicionado à sua maneira singular de revelar-se. Não faz sentido separar a própria obra 

de sua mostração, e tampouco é produtivo perguntar o que o evento de aparição é em si 

mesmo. Nossa incapacidade de capturar ou de alguma maneira reduzir o fenômeno da 

mostração  da  obra  resulta  da  própria  estrutura  temporal  do  ser  estético,  de  sua 

capacidade  de  constantemente  atualizar-se  ultrapassando  o  contexto  histórico  de seu 

surgimento. A obra nos impõe seu próprio tempo, conforme já mostramos, ao invés de 

preencher um tempo vazio que corre linearmente. 

O evento no qual tomamos parte para que a obra se revele se dá mediante aquilo 

que Gadamer caracteriza como “leitura”. Evidentemente, não devemos pensar em leitura 

strictu sensu,  visto que o filósofo busca expandir  esta noção de forma que ela possa 

abarcar não somente o encontro do intérprete com a literatura, mas também com todas as 

demais formas de arte. “Leitura” corresponde ao esforço hermenêutico de extrair sentido 

das obras lato sensu, na medida em que a própria formulação teórica do que é proposto 

com “leitura”  (Lesen)  remete  à colheita  (Lese).  Nesse caso,  a  “leitura”  referir-se-á ao 

próprio ato de colher sentido, que é aplicado à interpretação de todas as obras de arte, 

independente das variedades entre os meios através dos quais elas se realizam. Nesta 

perspectiva, Vollzug é o próprio momento da interpretação, através do qual a obra ganha 

vida e nos interpela. Mediar à interpretação pela noção de leitura significa deixar clara a 

apropriação do sentido linguístico da arte que está sendo empreendida. 

Com a explícita colocação de que na era da reprodutibilidade técnica, torna-se ainda 

mais imprescindível a ênfase na interpretação, Gadamer não propõe a disseminação de 

algo  como  uma interpretação  canônica  que  seja  definitiva  sobre  as  obras  de  arte.  A 

polêmica  lançada  por  Susan  Sontag  em seu  ensaio  “Against  Interpretation”  se  dirige 

claramente  à  excessiva  pretensão  acadêmica  de  dispor  de  uma  interpretação  final  e 

correta  de  tudo,  inclusive  das  obras  de  arte,  que  a  seu  ver,  “empobrece  o  mundo”. 

Gadamer compreende que as críticas em questão não podem ser direcionadas ao projeto 

da hermenêutica filosófica, pois ele próprio critica a pretensão de domínio de sentido por 

parte de uma única interpretação, afirmando que nenhuma interpretação pode substituir a 

primazia do encontro da obra com seu intérprete. O hermeneuta inclusive reconhece que 

Sontag  toca  num  ponto  problemático  da  atividade  acadêmica  moderna,  no  que  diz 

159



respeito à interpretação das obras de arte (cf. Op. Cit., p. 394). 

Sontag é clara a respeito de que tipo de interpretação deve ser criticada quando 

escreve a seguinte passagem21 (2001, p. 5): 

É obvio, eu não me refiro à interpretação no sentido mais amplo, no sentido em 
que  Nietzsche  (corretamente)  diz  “não  há  fatos,  apenas  interpretações”.  Por 
interpretação, eu entendo aqui, um ato de consciência da mente que ilustra um 
certo  código,  certas  “regras”  de  interpretação.  Dirigida  à  arte,  a  interpretação 
significa remover uma série de elementos (o X, o Y, o Z e assim por diante) da obra 
inteira. A tarefa de interpretação é virtualmente uma de Tradução. O intérprete diz 
“Veja, você não vê que X na realmente – ou na verdade significa – A? Que Y na 
verdade é B? Que Z na verdade é C?    

Sontag, como podemos ver, dirige suas críticas à hermenêutica como conjunto de 

regras mediante as quais uma interpretação superior poderia emergir. Os defeitos desta 

concepção de hermenêutica não estão presentes numa hermenêutica filosófica que se 

funda  no  comprometimento  irrevogável  com  o  reconhecimento  do  posicionamento 

histórico do intérprete e da revisão de seus preconceitos, como já mostramos previamente 

na presente tese. A própria Sontag se posiciona contra a interpretação reconhecendo a 

possibilidade de uma hermenêutica que reconheça seus limites temporais e, assim, não 

engesse o sentido do que se pretende interpretar 22(Op. Cit., p. 7): 
Assim,  interpretação  não  é  (como a  maioria  das  pessoas assumem) um valor 
absoluto, um gesto da mente situado em algum reino atemporal de capacidades. A 
interpretação em si mesma deve ser validada, dentro de uma visão histórica da 
consciência  humana.  Em alguns  contextos  culturais,  a  interpretação  é  um ato 
libertador. É um meio de revisar, transvalorar, de escapar de um passado morto. 
Em outros contextos culturais, é reacionária, impertinente, covarde, sufocante.

Neste ponto, Gadamer e Sontag concordam quanto à insuficiência da metodologia 

pautada nos moldes científicos, que termina por apagar a luz própria da obra na tentativa 

de apreensão da totalidade de seu sentido. Constatar que nosso encontro com obras de 

arte se dê na forma de algo como um evento apenas é possível para Gadamer através da 

recuperação da noção aristotélica de  energeia, que corresponde ao movimento múltiplo 

que nos toma inteiramente durante a experiência estética. 

O retorno aos fundamentos gregos da filosofia leva o hermeneuta a ver na  physis, 

modernamente compreendida como “natureza”, um movimento vivo tal como  energeia,  

21 Of course, I don’t mean interpretation in the broadest sense, the sense in which Nietzsche (rightly) says, 
“There are no facts, only interpretations.” By interpretation, I mean here a conscious act of the mind which 
illustrates a certain code, certain “rules” of interpretation. Directed to art, interpretation means plucking a set 
of elements (the X, the Y, the Z, and so forth) from the whole work. The task of interpretation is virtually one 
of translation. The interpreter says, Look, don’t you see that X is really—or, really means—A? That Y is really 
B? That Z is really C? (Tradução nossa). 
22 Thus, interpretation is not (as most people assume) an absolute value, a gesture of mind situated in some 
timeless  realm of  capabilities.  Interpretation  must  itself  be  evaluated,  within  a  historical  view of  human 
consciousness.  In  some cultural  contexts,  interpretation is  a  liberating act.  It  is  a means of  revising,  of  
transvaluing, of escaping the dead past. In other cultural contexts, it is reactionary, impertinent, cowardly, 
stifling. (Tradução nossa).

160



que  não  pode  ser  inteiramente  medido  temporalmente.  Energeia,  esse  movimento 

imensurável, está tanto na arte quanto na própria natureza. O próprio Gadamer reconhece 

quão surpreendente  pode parecer  esta  associação entre  arte  e natureza,  mas ela  se 

funda  numa  espécie  de  “unidade  orgânica”  que  jamais  pode  ser  pensada  como  um 

produto humano. Vollzug compreendido enquanto energeia significa aqui que tanto a arte 

quanto a natureza não são nada em possibilidade, mas são plena realização Isto quer 

dizer  que ambas são “perfeitas”  em si  mesmas,  das quais nada pode ser  retirado ou 

acrescentado. Essa mesma ideia foi desenvolvida por Hegel, conforme vimos no presente 

trabalho, porém a ligação entre arte e natureza estabelecida pela noção de energeia não 

encontra precedentes na história da estética.

Neste ponto, Gadamer sustenta que Kant haveria percebido algo como esta relação 

ao estabelecer a ligação entre juízos estéticos e teleológicos (cf.  GADAMER, 1993. p. 

395), embora ele tivesse em mente os conceitos científicos que guiam a física moderna. 

Por este motivo, o idealismo alemão não teria podido reconhecer algo como um propósito 

objetivo na estética ou na natureza na forma de realização. A saída teria sido, portanto, a 

busca da arte em si mesma, autônoma. No final de sua carreira, Gadamer se vê impelido 

a rever sua interpretação da estética kantiana, e por este motivo termina afirmando que 

todas as suas críticas se dirigiram mais propriamente aos neo-kantianos (Cf. GRONDIN, 

1998, p. 267-271). 

Conceber arte como realização implicará em mais um ousado posicionamento: a arte 

pertence à teoria. Já demonstramos previamente de que modo Gadamer interpreta os 

conceitos de práxis e teoria em Aristóteles para sustentar que a oposição moderna de 

ambos  é  uma  degeneração23.  Originalmente,  tanto  theoria quanto  praxis designavam 

espécies de saberes distintos, e não uma paradoxal separação entre o conhecimento e 

sua  aplicação.  Na  medida  em que  a  hermenêutica  filosófica  busca  corrigir  o  erro  da 

interpretação moderna destes dois conceitos, ela estabelece as bases para que possamos 

captar o que Gadamer realmente diz  quando declara que a arte está intrinsecamente 

ligada a theoria: a arte é teoria no sentido de ser a mais elevada forma de práxis (Cf. Op. 

Cit., p. 395).

Gadamer  constata  que  a  única  distinção  que  podemos estabelecer  entre  arte  e 

produto consiste no fato de a primeira ser pura energeia, realização completa de todas as 

possibilidades, enquanto o segundo se caracteriza pelo seu simples uso. Esta diferença 

fundamental não se apresenta no pensamento grego, mas ao retornarmos à origem dos 

conceitos  podemos  observar  como  techné e  physis são  pensados,  sustentando  a 

23 Nesta tese, p. 94.

161



associação entre o modo de ser da natureza e o da arte. Aos olhos gregos, tudo que 

emerge da natureza é completo e realizado em si mesmo: o surgimento do ente natural é 

Vollzug, no sentido de ser uma completude que brota da natureza. Nesta perspectiva, é 

lícito  pensar  uma identificação  entre  o  ser  da  natureza  e  o  ser  estético,  pois  ambos 

surgem desde sempre já íntegros e perfeitos, sendo eles próprios realização. 

Diante  da  compreensão  de  arte  como  Vollzug,  torna-se  claro  porque  arte  em 

Gadamer é concebida como apresentação (Darstellung),  em oposição à representação 

(Vorstellung).  Isto  elimina  qualquer  possibilidade  de  tomarmos  arte  numa  acepção 

mimética no sentido criticado por Platão. A ruptura definitiva com o ideal de que a arte 

refere-se, de alguma maneira, a algo fora dela mesma em uma relação de cópia, faz parte 

da própria constituição de nosso encontro com as obras enquanto evento. 

Alçar a relação que temos com objetos artísticos à condição de evento parece a 

Gadamer a maneira mais adequada de expor como a experiência estética se apropria de 

nós,  configurando-se  como  uma  instância  verdadeiramente  transformadora.  A 

recuperação  da  noção  de  verdade  enquanto  alethéia faz  com  que  ocultação  e 

desvelamento não sejam concebidos como contrários, mas como dois aspectos presentes 

na experiência estética que lhe são fundantes. Nisto se sustenta a afirmação que permeia 

toda  a  reivindicação  de  universalidade  da  hermenêutica  filosófica:  uma  única 

interpretação, por mais rica que seja, sempre será incapaz de exaurir o sentido de uma 

obra de arte.  

162



Considerações finais 

Mostramos no nosso trabalho de pesquisa como uma modalidade diferenciada de 

filosofia  da  arte,  fundada  nos  princípios  da  hermenêutica  filosófica  de  Hans-Georg 

Gadamer, abre um novo horizonte de pensamento para a investigação do significado das 

obras artísticas e da arte em geral. Esta modalidade de pensamento não coincide com o 

que se  convencionou chamar  “crítica”,  tampouco oferece  qualquer  sorte  de  juízos  de 

conteúdo normativo para delinear o que é, ou o que deveria ser arte.  No lugar dessa 

espécie clássica de abordagem, deparamo-nos com uma total  liberação do fenômeno; 

liberação das regras estéticas, liberação das categorias de gosto, de beleza, de criação e 

recepção, de sujeito e objeto, de sensibilidade e entendimento, e isso de tal maneira que 

se nos oferece um caminho de acesso direto à experiência estética sem falsificações – 

isto é, mediante conceitos que não lhe pertencem originariamente – e, portanto, à arte 

mesma em sua verdade.

 É  relativamente  claro  que,  pelo  próprio  caminho  escolhido  por  Gadamer,  as 

reflexões sobre a natureza da arte servem, em “Verdade e Método”, a um propósito maior, 

a saber: defender a tese de que o ser que pode ser compreendido é linguagem, e, através 

disso, reivindicar a universalidade da hermenêutica filosófica. Mulheres e homens são no 

modo  da  compreensão,  e  compreensão,  como  fenômeno  histórico,  é  dotada  de  um 

caráter  necessariamente  inconclusivo,  o  que  confere  inexauribilidade  à  tarefa  da 

hermenêutica.  No  entanto,  a  filosofia  da  arte  desenvolvida  nessa  trilha  não  deve  ser 

interpretada apenas como uma via para fundamentar teses ontológicas mais abrangentes.  

O caso é que, os princípios delineados para uma filosofia da arte a partir da hermenêutica 

constituem também uma tese sobre o que é a verdade. 

De  acordo  com  o  hermeneuta,  o  processo  historicamente  identificável  de 

subordinação  da  verdade  à  certeza  das  modernas  ciências  da  natureza  promove  a 

abstração da consciência estética. Por esta razão, Gadamer observa a relevância de uma 

revisão do conceito tradicional (teórico-prático) de consciência quando aplicado à esfera 

dos fenômenos artísticos. Ao empreender sua crítica da abstração da consciência estética 

(Kritik  der  Abstraktion  des  ästhetischen  Bewuβtseins),  o  filósofo  tenciona  revisar  as 

consequências radicais (e, de certo modo, desviantes) da estética kantiana, que, tendo 

como princípio operatório a consciência abstrata, reivindica autonomia para a disciplina, o 

que termina por isolar a esfera do belo de quaisquer relações epistemológicas, éticas e 

políticas. Cabe ressaltar que os princípios da estética kantiana oferecem a possibilidade 

de apreciar a arte sem que esta tenha a obrigação de fornecer conhecimento ou prover 
163

163



princípios morais. Ali, a produção artística se manifesta como uma atividade realmente 

livre.  Promovendo a supracitada crítica, a hermenêutica filosófica não cultiva nenhuma 

pretensão  de  revogar  a  liberdade  artística,  tampouco  estabelecer  qualquer  critério 

epistemológico, ético ou político para definir o ser das obras de arte.

A compreensão filosófica das obras de arte como entidades autônomas se deve, em 

grande parte, às concepções desenvolvidas pelo idealismo estético. Porém, as conquistas 

desta  época do pensamento  filosófico  não o  isentam de críticas.  Se,  por  um lado,  a 

delimitação do campo estético, que teve origem na abstração da consciência voltada para 

os objetos artísticos, foi frutífera do ponto de vista das teorias das artes e da história da 

arte,  por  outro  lado,  seguindo  Gadamer,  devemos  reconhecer  que  tal  abstração 

impossibilitou o verdadeiro reconhecimento da verdade própria da arte. É neste ponto que 

observamos como a investigação levada a cabo em “Verdade e Método” evidencia, desde 

o início, que a reabilitação do verdadeiro das obras faz parte do projeto da hermenêutica  

filosófica não apenas como um adendo, mas como parte essencial de sua tarefa. 

A crítica  à  abstração  da  consciência  estética  não trata,  portanto,  apenas  de um 

problema  da  filosofia  da  arte.  Antes,  a  ontologia  da  arte  desenvolvida  em  bases 

hermenêuticas  visa  recolocar  a  verdade  no  lugar  ao  qual  pertence  originalmente. 

Entretanto, recuperar a noção de verdade como  aletheia não significa, para Gadamer, 

simplesmente adicionar outra acepção do que é o verdadeiro, que, uma vez devidamente 

resgatada,  passará  a  coexistir  lado  a  lado  com  a  concepção  da  verdade  enquanto 

adequatio  intellectus  ad  rem.  O  projeto  de  recuperação  da  verdade  da  obra  de  arte 

consiste,  fundamentalmente,  em privilegiar  o  desencobrimento  que  constitui  a  própria 

verdade,  devolvê-la  ao  seu  lugar  originário,  do  qual,  ademais,  a  noção  de  verdade 

enquanto certeza metodologicamente verificável deriva.

Na “Encyclopedia of Aesthetics”, Jean Grondin, ao analisar o contexto que antecede 

a estética de Gadamer,  aponta que a hegemonia do conceito  científico de verdade é 

responsável  pela  ausência  de  propósito  das  obras  de  arte.  Este  “complexo  de 

inferioridade”,  a  seu  ver,  se  deve  a  um  “complexo  de  exterioridade”,  marcado  pela 

negação de qualquer traço de verdade aos entes materiais, considerando que o termo 

“verdadeiro”  apenas  pode  ser  atribuído  às  teorias  que  descrevem  o  mundo.  Este 

processo, contudo, não implicou na desvalorização da arte, mas a encerrou numa esfera 

específica,  despertando  a  necessidade  do  desenvolvimento  de  algo  como  uma 

consciência estética, mais adequada para avaliar as propriedades materiais e a beleza 

das obras de arte. As consequências do desenvolvimento de uma consciência estética do 

ponto de vista social aparecem nos recursos dispensados a museus e centros de arte, nos 
164

164



espaços voltados para a arte em jornais, nas manifestações políticas, como a fundação 

dos  ministérios  de  arte  e  cultura,  todos  eles  presentes  na  maioria  das  nações 

democráticas.  Tais  fenômenos  são  recentes  na  historia  do  ocidente  e  decorrem  da 

autonomia das belas-artes, que, embora não seja vista como algo que tenha uma utilidade 

definida, é reconhecida e preservada dentro de sua própria dimensão. Gadamer indica 

que a relação do povo europeu com a arte  antes do século XIX era bem diversa da 

vivenciada hoje, pois as obras não pertenciam a um mundo fechado, exclusivo delas. 

Antes, encontravam-se nas igrejas e templos, enquanto pinturas seculares faziam parte 

de coleções privadas. Neste sentido, pode-se dizer que a arte guardava uma relação mais 

próxima com o mundo, e que o isolamento das obras é resultado direto da separação 

entre arte e mundo. O filósofo se refere, portanto, à abstração da consciência estética 

como força motriz da diferenciação entre obras de arte e os demais entes mundanos.

O projeto da filosofia da arte hermenêutica depende, principalmente, da libertação do 

olhar abstrato para a arte. É neste contexto que o ideal de experiência estética emerge 

como instância  capaz  de  iluminar  a  verdadeira  natureza do ser  artístico.  A noção  de 

experiência estética não emergiu espontaneamente do contato humano com a arte, mas 

se formou da maneira que a conhecemos hoje, em harmonia com os caminhos tomados 

pela  modernidade.  Toda  revisão  gadameriana  desta  experiência  visa  desenvolver 

parâmetros  através  dos  quais  o  tipo  de  rigor  pertinente  às  humanidades  possa  ser 

avaliado, ou seja, a hermenêutica filosófica resgata o modelo das experiências estéticas 

para, através dele, explorar com maior profundidade em que consistem as experiências 

humanas em geral. A ruptura com um ideal de experiência metodologicamente controlado, 

guiado pelo ideal de cientificidade das ciências da natureza, tem como objetivo último 

esclarecer o próprio fenômeno da compreensão humana.

A tese gadameriana de que a arte é declaração de verdade somente se sustenta a 

partir da compreensão ontológica da linguagem própria do ente estético. A arte tem uma 

linguagem que se constitui graças à sua capacidade única de nos interpelar de um modo 

singular.  A declaração  de  verdade  contida  nas  obras  de  arte  não  é,  portanto,  uma 

afirmação que nos ensine algo sobre uma época histórica, sobre uma tradição, sobre uma 

cultura.  Mais  propriamente,  a  verdade  desvelada  pela  obra  de  arte  refere-se  a  nós 

mesmos. A experiência estética é radicalmente distinta das demais porque coloca nossa 

existência concreta e individual em jogo, de modo que nosso encontro com a arte se 

converte  num  encontro  com  nós  mesmos.  A compreensão  ontológica  da  linguagem 

empreendida na hermenêutica filosófica se funda na defesa de que esta é dotada de 

caráter especulativo, ou seja, sustenta que as palavras são em si mesmas um reflexo do 
165

165



mundo, segundo a asserção de Gadamer em “Sobre a verdade da palavra” (2010, p. 46)  

“toda palavra já é muito mais por si mesma elemento de uma nova ordem e, com isso,  

potencialmente essa própria ordem na totalidade. Onde uma palavra ressoa, toda uma 

língua é evocada e tudo aqui que ela consegue dizer – e ela sabe dizer tudo.” 

A capacidade que obras de arte têm de apontar para sentidos novos, ainda não 

vistos,  se  deve à  sua estrutura linguística,  embora,  com frequência,  os  intérpretes se 

sintam  inaptos  para  traduzir  linguisticamente  o  conteúdo  da  experiência  estética.  A 

impossibilidade  de  explicar  através  da  linguagem  cotidiana  o  que  é  apreendido  no 

encontro com a arte chega a ser insuperável, na medida em que o desvelar da verdade ali 

implicado é insubstituível graças a esta inefabilidade. O que permaneceu mal explorado, 

na hermenêutica estética empreendida por Gadamer, foi o fato de a linguisticidade das 

obras de arte estar inexoravelmente atrelada à temporalidade que lhes é própria. Todas as 

reflexões  de  Heidegger  voltadas  para  a  poesia  desembocam  na  defesa  de  uma 

linguisticidade inerente às obras, porém, isto somente pode tornar-se claro mediante a 

maneira  singular  que  o  ente  estético  encontra  para  tornar-se  contemporâneo,  de  ser 

simultaneamente  pertencente  ao  passado  e  ao  presente  e,  assim,  nos  abrir 

incomensuráveis possibilidades de sentido, iluminando o futuro. 

O  desenvolvimento  de  uma  estética  hermenêutica,  portanto,  se  funda  na 

investigação da temporalidade das obras de arte. O tempo próprio manifesto pela obra de 

arte não se configura como uma de suas características, entre outras tantas que devem 

pertencer ao ser estético. Na temporalidade do artístico residem todos os outros traços 

que  nos  permitem  reconhecer  a  arte  enquanto  arte.  A  temporalidade  inerente  à 

experiência  estética  impede  que  qualquer  interpretação,  ou  formulação  da  verdade 

declarada na obra, seja articulada de maneira definitiva. Neste sentido, torna-se claro que 

a relação da arte com a linguagem não se configura como meio de capturar a primeira 

através da segunda, mas de expandir o sentido da arte na medida em que buscamos por 

palavras apropriadas para expressar uma determinada interpretação dela. 

Na medida em que o fenômeno da arte é concebido como um evento capaz de 

constantemente se atualizar, a rejeição à concepção do encontro com a arte do passado 

como  maneira  de  reconstruir  um  momento  histórico  decorre  da  “voz  própria”  que  a 

hermenêutica filosófica atribui à arte. A particularidade dos entes que consideramos obras 

de arte é tão radical, que seu devido reconhecimento afasta qualquer possibilidade de 

concebê-los como objetos históricos dos quais apenas obtemos conhecimento sobre o 

que já não é mais, sobre o passado. Em face destas colocações, percebemos que a voz 

contida  na  obra  não  pertence  ao  artista.  A  diminuição  da  importância  da  regra  da 
166

166



hermenêutica clássica  que busca dominar  as  intenções do autor  (mens auctoris)  visa 

expandir  os  horizontes  da  interpretação  da  arte  na  medida  em  que  legitima  a 

multiplicidade de sentidos clareados pela experiência estética. 

Tomar a verdade manifesta através da experiência estética como único critério para a 

definição  do  que  é  o  ser  da  arte  parece  desembocar  em  uma  nova  espécie  de 

subjetivização do ente estético, de acordo com a qual o sujeito determina o que é arte a  

partir de sua experiência individual. Se o modelo de jogo como mediador da experiência 

estética ainda não foi suficiente para afastar qualquer interpretação que a conceba como 

algo cuja determinação se inclina para a esfera subjetiva, é importante deixar claro que a 

capacidade peculiar que a obra de arte tem de se apresentar temporalmente como fiadora 

da verdade funda um solo comum entre todos os seus intérpretes. Encontramos, então, 

na  capacidade  que  a  genuína  arte  tem  de  pertencer  ao  passado,  sendo  sempre 

contemporânea, a fundação de solo comum a toda humanidade. Reconhecendo que a 

arte  só  é na medida em que se presentifica diante  de nós,  podemos compreender o 

retorno gadameriano à identificação grega entre beleza e verdade: o belo é aquilo que 

revela nós mesmos diante de nossos próprios olhos. Encontramo-nos hermeneuticamente 

tanto na dor de Antígona, quanto nos filhos sendo devorados por Saturno, ou ainda nas 32 

latas de sopa Campbell, de Warhol. Arte, então, é aquilo que é capaz de incorporar o 

espírito de uma época, e de tal maneira que ele seja capaz de se por produtivamente 

diante  de  nós,  revelando  o  humano.  Isto  se  torna  particularmente  claro  na  diferença 

radical entre entretenimento e arte: enquanto o primeiro preenche o tempo de modo a 

quase apagar o peso da própria vida, e ao final nos deixa sem nada; a segunda mostra o  

mundo sem o embotamento do cotidiano, sejam os aspectos leves e agradáveis da vida, 

sejam os terríveis, que mal podemos suportar.  

Em que sentido, então, podemos pensar que a filosofia da arte hermenêutica nos 

oferece  uma  superação  da  estética  idealista?  Superação,  aqui,  deve  ser  posta  em 

oposição  à  desconstrução  da  metafísica  delineada  no  projeto  heideggeriano,  pois 

Gadamer jamais pretende realmente abandonar a tradição à qual pertence. Ao tomar o 

passado como modalidade temporal  privilegiada,  responsável  pelas próprias bases de 

nosso compreender, Gadamer dá um passo atrás em relação ao caminho seguido por 

Heidegger,  no  qual  a  própria  filosofia  é  abandonada  e  em  seu  lugar  surge  apenas 

“pensamento”. Superar, nesse sentido, significa exceder, ultrapassar, mas somente indo 

além na medida em que pode galgar um esclarecimento maior do ser estético a partir das 

reflexões proporcionadas pela tradição. Em face disto, podemos dizer que a proposta da 

filosofia da arte hermenêutica só vê além do que a tradição que a antecede porque é 
167

167



capaz  de  “subir  em  ombros  de  gigante”  e  mirar  a  nossa  inesgotável  tarefa  de 

compreender o mundo a nossa volta.

168

168



REFERÊNCIAS

1. Obras de Hans-Georg Gadamer

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método I. Trad. de Flávio Paulo Meurer. 3 ed. 
Petrópolis: Vozes, 1999. 

_______. Verdade e Método.II Complementos e Índices. Trad. de Enio Paulo Giachini. 2 
ed. Petrópolis: Vozes, 2004a.

_______. Hermenêutica da obra de arte. Trad. de M. A. Casanova. São Paulo: Martins 
Fontes, 2010.

________. Elogio da Teoria. Lisboa: Edições 70, 2001.

________. Herança e Futuro da Europa . Lisboa: Edições 70, 1998a.

________. Mistério da Saúde. Lisboa: Edições 70, 1997.

________. O Problema da Consciência Histórica. 2  ed. São Paulo: FGV, 2003.

________. A Razão na Época da Ciência. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983.

________. A Atualidade do Belo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985.

________. Quem Sou Eu, Quem és Tu? Rio de Janeiro: UERJ, 2005.

________. Arte y Verdad de la Palabra. Barcelona: Paidos, 1998b.

________. Los Caminos de Heidegger. Barcelona: Herder, 2003.

________. Hermenéutica de la Modernidad. Madri: Trotta, 2004b.

________. Historia y Hermenéutica. Barcelona: Paidos, 1997.

________. El Inicio de la Filosofia Ocidental. Barcelona: Paidos, 1995.

________. Mito y Razon. Barcelona: Paidos, 1997b.

________. Poema y Dialogo. Barcelona: Gedisa, 1993.

________. Estetica y Hermenéutica. 2 ed. Madri: Tecnos, 1998.

________. El Giro Hermeneutico. Madri: Catedra, 1995.

________. Acotaciones Hermeneuticas. Madri: Trotta, 2002.

________.  Dialogue and Dialectic. New Haven: Yale University Press, 1983.

_________. Philosophical Hermeneutics. California: California University Press, 1977.

169

169



_________. Philosophical Apprenticeships. Cambridge: MIT Press, 1985.

_________. Gadamer on Gadamer. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and 
Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

__________ . Ästhetik und Poetik I: Kunst als Aussage. Gesammelte Werke 8. Tübingen: 
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1993.

_________. Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. 
Gesammelte Werke Band 1. Tübigen: Mohr Sieberck, 1999.

_________. Wahrheit und Methode: Ergänzungen; Register. Gesammelte Werke Band 2. 
Tübigen: Mohr Sieberck, 1999.

__________. Heidegger´s Ways. Albany: SUNY Press, 1994 

GADAMER, H-G; PALMER, R. (Editor). The Gadamer Reader: A Bouquet of the Later  
Writings. Evanston: Northwestern University Press, 2007.

2. Obras de outros autores

ALEXANDER, Thomas M. Eros and Understanding: Gadamer´s Aesthetic Ontology of the 
Community. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: 
Open Court Publishing Company, 1997.

AIKEN, D. Wyatt. Hermeneia: An Anatomy of History and Ab-wesenheit. In: Lewis Edwin 
(Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing 
Company, 1997.

ALMEIDA, Custódio L.; FLINKINGLER, Hans-Georg; ROHDEN, Luiz. Hermenêutica 
Filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: Edipucrs, 2000

ALMEIDA, Custódio Luís Silva de. Hermenêutica e Dialética: dos Estudos Platônicos ao  
Encontro com Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

AMBROSIO, Francis J. The Figure of Socrates in Gadamer’s Philosophical Hermeneutics. 
In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court 
Publishing Company, 1997.

AMERIKS. K. Introduction: interpreting German Idealism.  In: The Cambridge Companion 
to German Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006

APEL, Karl-Otto. Transformação da Filosofia 1. São Paulo: Loyola, 2000.

_________. Transformação da Filosofia 2. São Paulo: Loyola, 2000.

_________. Regulative Ideas or Truth-Happening?: An Attempt to Answer the Question of 
the Condition of the Possibility of Valid Understanding. In: Lewis Edwin (Editor). The 
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

170

170



ARISTÓTELES. Poética. Obras. Tradução de Francisco P. Samaranch. Madrid: Aguilar S A 
Ediciones, 1982.

____________. Ética a Nicômaco. 3ª Edição. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 
2001. 

AYLESWORTH, Gary E. Dialogue, Text, Narrative: Confronting Gadamer and Ricoeur. In: 
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, 
Chapman and Hall, Inc., 1991.

AZUA, Ruiz de. BENGOA, Javier. De Heidegger a Habermas: Hermeneutica y  
Fundamentacion Ultima en la Filosofia Contemporânea. Barcelona : Herder, 1992.

BARBOSA, R.  A especificidade do estético e a razão pratica em Schiller. In: Kriterion, 
Belo Horizonte, nº 112, Dez/2005, p. 229-242.

BAUMGARTEN, A.G. Estética: A lógica da arte e do poema. Trad. de M. Medeiros.
Petrópolis: Vozes, 1993.

BEISER, F. C. Diotima's children: German aesthetic rationalism from Leibniz to Lessing. 
New York/ Oxford: Oxford University Press, 2000 

BERNSTEIN, J. M.  Classic and Romantic German Aesthetics. Cambridge: The 
Cambridge University Press, 2003.

___________. The Fate of Art. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 
1992.

BERNSTEIN, R. Beyond objectivism and relativism: science, hermeneutics, and praxis. 
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1983.

BLEICHER, Josef. Hermenêutica Contemporânea. Lisboa: Edições 70, s/d.

BOWIE, A. Aesthetics and subjectivity: from Kant to Nietzsche. Manchester: Manchester 
University Press, 2003a 

_________. Introduction to German philosophy: from Kant to Habermas. Oxford: Wiley-
Blackwell, 2003b 

_________.From romanticism to critical theory: the philosophy of German literary theory. 
London: Routledge, 1997 

_________. German Idealism and the arts. In: The Cambridge Companion to German  
Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006 

BRAECKMAN, T. From the Work of Art to Absolute Reason: Schelling’s Journey toward 
Absolute Idealism. In: The Review of Metaphysics, 57(3), 551-570, 2004.

BRUNS, Gerald L. Hermeneutics Ancient and Modern. Michigan: BookCrafters, Inc., 1992.

BUNGAY, S. Beauty and Truth. Oxford: Oxford University Press, 1984

171

171



CORETH, Emerith. Questões Fundamentais de Hermenêutica. São Paulo: Edusp, 1973.

DALHSTROM,  D.  The  aesthetic  holism  of  Hamann,  Herder,  and  Schiller.  In:  The 
Cambridge Companion to German Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006 

DELEUZE, G. A ideia de gênese na estética de Kant. In: Revue d'esthétique, v. XVI, nº 2, 
abril-junho, Paris, 1963, pp. 113-136. Trad. Cíntia Vieira da Silva. 

DOSTAL, Robert J. Gadamer´s Continuous Challenge: Heidegger´s Plato Interpretation. 
In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court 
Publishing Company, 1997.

DUBOIS, C. Heidegger: Introdução a uma leitura. Trad. de B.B. Oliveira. Rio de Janeiro:
Zahar, 2004.

DUTT, C. En conversación com Hans-Georg Gadamer: Hermenéutica – estética – filosofía
práctica. Trad. de T.R. Barco. Madri: Tecnos, 1998.

EAGLEATON, T. The Ideology of Aesthetics. Oxford: Blackwell Publishing, 2008.

FERRARIS, M. History of Hermeneutics. New Jersey: Humanities Press International, 
1996.

FOSTER, C. Ideas and Imagination: Schopenhauer on the Proper Foundation of Art. In: 
The Cambridge Companion to Schopenhauer. Cambridge: Cambridge University Press, 
2006. 

GONÇALVES. M. C. F. Hegel e os Românticos. In: Forum Deustch - Revista Brasileira de 
Estudos Germanísticos, Rio de Janeiro, v. VI, p. 42-51, 2002. 

___________. A Morte e a Vida da Arte. In: Kriterion, Belo Horizonte, v. XLV, n. 109, p. 46-
56, 2004. 
___________. O Belo e o Destino: Uma Introdução à Filosofia de Hegel. 1. ed. São Paulo: 
Edições Loyola, 2001 

GRAHAM, G. Philosophy of the Arts. London: Routledge, 1997. 

GRONDIN, Jean. Introdução à Hermenêutica Filosófica. São Leopoldo, Rio Grande do 
Sul: Unissinos, 1999.

____________. Gadamer on Humanism. In: LEWIS, Edwin (Editor). The Philosophy of  
Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

____________. Gadamer´s Aesthetics. In: Encyclopedia of Aesthetics. New York, Oxford: 
Oxford University Press, 1998.

GUYER, P. Schopenhauer, Kant, and the Methods of Philosophy. In: The Cambridge 
Companion to Schopenhauer. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

HABERMAS, J. Dialética e Hermenêutica. Porto alegre: L&PM, 1987.

172

172



HAMMERMEISTER, K. The German Aesthetic Tradition. Cambridge: The Cambridge 
University Press, 2002.

HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa? Doutrina de Kant.. Lisboa: Edições 70, 1992. 

__________. Ser e Tempo I. 7 ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1998a.

__________. Ser e Tempo II. 5 ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1997.

__________.A Origem da Obra de Arte. Lisboa: Edições 70, 2005.

_________. Que é isto – a Filosofia? In: Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: 
Nova Cultural, 1989. (Coleção Os Pensadores)

__________. Que é Metafísica? In: Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: Nova 
Cultural, 1989. (Coleção Os Pensadores)

___________. Sobre a Essência da Verdade. Coleção Os Pensadores. São Paulo: Abril 
Cultural, 1979.

__________. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenologia. Madri: Trotta, 2002. 

_________. Ontologia: Hermeneutica de la Facticidad. Madri: Alianza, 1998b.

__________. Heráclito – A Origem do Pensamento Ocidental. Rio de Janeiro: Relume 
Dumara. 1998c.

__________. El concepto de tiempo. Tradução de Raúl Gabás Pallás e Jesús Adrián 
Escudero. Madri: Trotta, 1999. Disponível em: 
<http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm>. Acesso em 
mar/2011.

__________. La época de la imagem del mundo. In: Caminos de bosque.  Tradução de 
Helena Cortés e Arturo Leyte. Madrid, Alianza, 1996  Disponível em: 
<http://www.heideggeriana.com.ar/textos/epoca_de_la_imagen.htm> Acesso em: 
mar/2011.

HEELAN, Patrick A. Hermeneutical Phenomenology and the Philosophy of Science. In: 
SILVERMAN, Hugh J. (Editor).  Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, 
Chapman and Hall, Inc., 1991.

HEGEL, G.W.F. Cursos de estética, Vol. 1. Trad. de M.A. Werle. Revis. técnica de M.
Seligmann-Silva. Consult. de V. Knoll & O. Tolle. São Paulo: Edusp, 1999.

__________ . Cursos de estética, Vol. 2. Trad. de M.A. Werle & O. Tolle. Consult. de V.
Knoll. São Paulo: Edusp, 2000.

HUSSERL, E. Meditações Cartesianas. São Paulo: Madras, 2002.

KANT, I. Crítica da Faculdade do Juízo. Trad. de Valerio Rohden & Antônio Marques. 2 ed. 
Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002.

173

173

http://www.heideggeriana.com.ar/textos/epoca_de_la_imagen.htm
http://www.heideggeriana.com.ar/textos/tiempo_pallas_escudero.htm


___________. Crítica da Razão Pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos & Alexandre 
Fradique Morujão. Lisboa: Fundação Calouste Gulbekian, 1997.

KIVY, P. Introduction: Aesthetics Today. In: The Blackwell Guide to Aesthetics. Oxford: 
Blackwell Publishing, 2004.   
  
KOCKELMANS, Joseph J. Beyond Realism and Idealism. In: SILVERMAN, Hugh J. 
(Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 
1991.

_____________. Heidegger on Art and Art works. Dordrecht: Martinus Nijhoff Publishers, 
1985 

KRAJEWSKI, B. Gadamer's repercussions: reconsidering philosophical hermeneutics. Los 
Angeles: University of California Press, 200 

LAWLOR, L. The Dialectical Unity of Hermeneutics: On Ricoeur and Gadamer. In: 
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, 
Chapman and Hall, Inc., 1991.

LUCAS, G. R. Philosophy, Its History and Hermeneutics. In: LEWIS, Edwin (Editor). The 
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

MACHADO, R.  Nietzsche e o renascimento do trágico. In: Kriterion, Belo Horizonte, nº 
112, Dez/2005, p. 174-182.

___________.  O Nascimento do Trágico: de Schiller a Nietzsche. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2006.

MICHELFELDER, D. P. Gadamer on Heidegger on Art. In: Lewis Edwin (Editor). The 
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

MISGELD, D. Modernity and Hermeneutics: A Critical-Theoretical Rejoinder. In: 
SILVERMAN, Hugh J. (Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, 
Chapman and Hall, Inc., 1991.

NAGL-DOCEKAL, H. Towards a New Theory of the Historical Sciences: The Relevance of 
Truth and Method. In: HAHN, Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg  
Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

NEHAMAS, A. Nietzsche, modernity, aestheticism. In: The Cambridge Companion to  
Nietzsche. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

NICHOLSON, G. Truth in Metaphysics and in Hermeneutics. In: HAHN, Lewis Edwin 
(Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing 
Company, 1997.

__________. Answers to Critical Theory. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor).  Gadamer and 
Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

NIETZSCHE, F. O nascimento da tragédia. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.

174

174



____________. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

____________. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2002.

____________. Crepúsculo dos Ídolos ou Como se Filosofa com o Martelo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2008.

NUNES, B; CAMPOS, M. J. Hermenêutica e Poesia - O Pensamento Poético. Minas 
Gerais: Editora UFMG, 1999 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Reviravolta Lingüístico-pragmática na Filosofia  
Contemporânea. São Paulo: Loyola, 1996.

ORTIS OSES, Andrés. La nueva Filosofia Hermeneutica: Hacia una Razón Axiologica  
Pós-Moderna. Barcelona: Anthropos, 1986.

PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1997.

________. Ritual, Rightness, and Truth in Two Late Works of Hans-Georg Gadamer. In: 
Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court 
Publishing Company, 1997.

_________. Gadamer in Conversation. New Haven: Yale University Press, 2001.

PLATÃO. A República. São Paulo: Perspectiva, 2006.  

________. Timeu. Belém: EDUFPA, 2001.
 
PELIZZOLI, M. O eu e a diferença. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

PRUFER, T. A Thought or Two on Gadamer’s Plato. In: Lewis Edwin (Editor). The 
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

PUGH, D. The Philosopher. In: Friedrich Schiller: playwright, poet, philosopher, historian. 
KERRY, P. Bern: Peter Lang, 2007 

RAMBERG, Bjorn T. The Source of the Subjective. In: Lewis Edwin (Editor). The 
Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

RICOEUR, Paul. Interpretação e Ideologias. 4ª Edição. Rio de Janeiro: F. Alves, 1990.

RIDLEY, A. Nietzsche on Art and Literature. New York: Routledge, 2007

RINGMA, Charles Richard. Gadamer´s Dialogical Hermeneutic: The Hermeneutics of  
Bultmann, of the New Testament Sociologists, and of the Social Theologians in Dialogue  
with Gadamer´s Hermeneutic. Heidelberg: Winter, 1999.

RISSER, James. The Voice of the Other in Gadamer’s Hermeneutics. In: Lewis Edwin 
(Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing 
Company, 1997.

ROBERTS, David D. Nothing but History: Reconstruction and Extremity After Metaphysics. 

175

175



California: University of California Press, 1995.

ROHDEN, Luiz. Hermenêutica Filosófica: entre a Linguagem da Experiência e a  
Experiência da Linguagem. São Leopoldo, Rio Grande do Sul: Unisinos, 2002.

___________. Simultaneidades kierkegaardianas em H-G.Gadamer. In: Filosofia Unisino, 
São Leopoldo, v. 6, n. 3, p. 322-329, 2005 
___________. Hermenêutica Filosófica como Filosofia Prática. Filosofia Unisinos, vol. 2, n. 
3, jul-dez, Centro de Ciências Humanas, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São 
Leopoldo: Unisinos, 2001. (Revista do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade do Vale do Rio dos Sinos.)

___________. Hermenêutica Metodológica e Hermenêutica Filosófica. In: Filosofia  
Unisinos, vol. 4, n. 6, jan./jun, Centro de Ciências Humanas, Universidade do Vale do Rio 
dos Sinos, São Leopoldo: Unisinos, 2003. (Revista do Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia da Universidade do Vale do Rio dos Sinos.)

ROSEN, Stanley H. Horizontverschmelzung. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of  
Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Introdução a uma Ciência Pós-moderna. Rio de Janeiro : 
Edições Graal, 1989.

SCHAPER, E.  Towards the Aesthetic:  A Journey with Friedrich Schiller.  In:  The British 
Journal of Aesthetics. v. 95 1985. p. 153-168 
SCHELLING, F. W. J. The Philosophy of Art. Trad. de Douglas W. Sttot. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 1989.

SCHILLER, F. A Educação Estética do Homem. São Paulo: Editora Iluminuras Ltda, 2002. 

SCHLEIERMACHER, F. Hermenêutica : Arte e Técnica da Interpretação. Petrópolis : 
Vozes, 2001.

SCHMIDT, D. J. Putting Oneself in Words. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of  
Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

SCHOPENHAUER, A. O Mundo como Vontade e Representação. Trad. de M. F. Sá 
Correia. Rio de Janeiro: Contraponto, 2001.

________________. Metafísica do Belo. São Paulo: UNESP, 2003. 

SCHOTT, R. Whose Home is it Anyway? A Feminist Response to Gadamer’s 
Hermeneutics. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor).  Gadamer and Hermeneutics. New York: 
Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

_________. Gender, Nazism and Hermeneutics. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy 
of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

SIMPSON, D. Foreword. In: Schelling, F. W. J. The Philosophy of Art. Trad. de Douglas W. 
Sttot. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1989.

SILVA JUNIOR, A. F. Estética e Hermenêutica: a arte como declaração de verdade em 
176

176



Gadamer. Tese de doutorado. São Paulo: Usp, 2006.

SMITH, P. Christopher. The I-Thou Encounter (Begegnung) in Gadamer´s Reception of 
Heidegger. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: 
Open Court Publishing Company, 1997. 

__________. Plato as Impulse and Obstacle in Gadamer’s Development of a 
Hermeneutical Theory. In: SILVERMAN, Hugh J. (Editor).  Gadamer and Hermeneutics. 
New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 1991.

SONTAG, S. Against Interpretation: and other essays. New York: Picador, 2001.

STAMBAUGH, J. Gadamer on the Beautiful. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of  
Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing Company, 1997.

STEIN, E. Caminho de uma Fundamentação Pós-Metafísica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1997.

_________. Aproximações sobre Hermenêutica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.

STURMA, D.  Politics and the New Mythology: the turn to Late Romanticism. In: The 
Cambridge Companion to German Idealism. New York: Cambridge University Press, 2006

SULLIVAN, R. R. Gadamer’s Early and Distinctively Political Hermeneutics. In: Lewis 
Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: Open Court Publishing 
Company, 1997.

VATTIMO, G. Etica de la Interpretación. Buenos Aires: Paidós, 1992.

__________. O fim da Modernidade: Niilismo e Hermenêutica na Cultura Pós-Moderna. 
Lisboa: Editora Presença, 1987.

VERENE, D. P. Gadamer and Vico on Sensus Communis and the Tradition of Humane 
Knowledge. In: Lewis Edwin (Editor). The Philosophy of Hans-Georg Gadamer. Illinois: 
Open Court Publishing Company, 1997.

WARNKE, G. Gadamer: hermeneutics, tradition, and reason. California: Stanford 
University Press, 1987 

WEINSHEIMER, J. Gadamer’s Metaphorical Hermeneutics. In: SILVERMAN, Hugh J. 
(Editor). Gadamer and Hermeneutics. New York: Routledge, Chapman and Hall, Inc., 
1991.

_____________. Philosophical Hermeneutics and Literary Theory. New Haven: Yale 
University Press, 1991.

WICKS, R. Hegel's aesthetics:An overview. In: The Cambridge Companion to Hegel. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

WRIGHT, K. Festivals of interpretation: essays on Hans-Georg Gadamer's work. Albany: 
SUNY Press, 1990 

177

177



YOUNG, J. Nietzsche´s Philosophy of Art. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

178

178


